## CATASĀHASRIKĀ-PRAJÑĀ-PĀRAMITĀ

THEOLOGICAL AND PHILOSOPHICAL DISCOURSE

OF

BUDDHA WITH HIS DISCIPL

(IN A HUNDRED-THOUSAND STANZAS).

34459

RRATĀPACANDRA GHOSA.



CALCUTTA:

TED AT THE BAPTIST MISSION PRESS. AND PUBLISHED BY THE TIC SOCIETY, 57, PARK STREET 1902

| •4 |          |                |         |                                     |        |
|----|----------|----------------|---------|-------------------------------------|--------|
|    |          |                |         |                                     |        |
|    |          |                |         |                                     |        |
|    | C        |                |         |                                     |        |
|    | D.<br>GI |                |         | -                                   |        |
|    | Q-III    |                | 1004    |                                     |        |
|    |          | UE             | NIRAL A | NEW DE                              | LHI.   |
|    |          | Ao<br>Da<br>Ga | LIBRARY | NEW DE<br>3 4 45 7<br>20 8<br>B Da3 | Little |
|    |          | Ao<br>Da<br>Ga | LIBRARY | NEW DE 3 4 45 7 8 B 2 3 3 P 8 9 6   | Little |
|    |          | Ao<br>Da<br>Ga | LIBRARY | NEW DE<br>3 4 45 7<br>20 8<br>B Da3 | Little |
|    |          | Ao<br>De<br>Ga | LIBRARY | NEW DE<br>3 4 45 7<br>20 8<br>B Da3 | Little |
|    |          | Ao<br>De<br>Ga | LIBRARY | NEW DE<br>3 4 45 7<br>20 8<br>B Da3 | Little |
|    |          | Ao<br>Be<br>Ga | LIBRARY | NEW DE<br>3 4 45 7<br>20 8<br>B Da3 | Little |
|    |          | Ao Be Ga       | LIBRARY | NEW DE<br>3 4 45 7<br>20 8<br>B Da3 | Little |

## PREFACE.

About 30 years ago, as Assistant Secretary of the Asiatic Society of Bengal, I drew the attention of the Council of the Society to the neglected condition of the voluminous Thibetan Xylographs, which were lying unnoticed in its archives. damaged by damp and insects, and I suggested the desirability of getting them catalogued and arranged by some one conversant with that language. Consideration of the question was deferred till Mr. E. T. Atkinson, as President of the Society. took up the matter and entrusted me with that work. Not being able to spare much one and being burde ed with my official duties I regret the work was much delayed. While cataloguing, Mr. E. T. Atkinson encouraged me to undertake the editing of the Sher-phyin which extends to one hundred thousand stanzas and is considered as sacred as the Vedas of the Hindus. As no second copy was available, with the permission of the Council I had to rely entirely on my own resour-I have, however, carefully followed the text of the Xylograph, though I have failed to understand several passages which are abstruse and obscure. The Society's edition of the Sher-phyin is therefore no better than a reproduction in types of the Xylograph original. By omitting the repetitions which were numerous the bulk of the work has been brought down a moderate size.

A translation of the Sher-phyin, which is itself a verbal translation of the Sanskrit Çatasāhasrikā-Prajñā-Pāramitā, however desirable it might be, is beyond my poor acquirements: the language of the Sher-phyin is archaic and the subject matter being mystic Yoga philosophy is abstruse to the extreme. No Llama accessible to me has been able to elucidate any passage, however perspicuous it might be in the Sanskrit original. Constant reference to the Sanskrit original therefore made me familiar with that work, and I suggested that as the Society has already printed the Asta-

sāhasrikā-Prajūā-Pāramitā, the publication of the  $\zeta$ atasāhasrikā would be acceptible to the reading public.

Much time was lost in securing five copies of the text, and one manuscript had to be obtained on loan from the Cambridge University Library.

There are now at my disposal five manuscripts.

**a.** This is a manuscript which years ago I had secured from a Nepali Pandit who had come down to Calcutta on a pilgrimage to Purī. It is a tolerably correct copy but incomplete. Character Nagri.

w. Is an incomplete copy obtained from the Society's

Library. Character Nepali.

π. Another manuscript from the Library of the Asiatic Society of Bengal, incomplete but much older than any. Character Newari.

w. This is the only complete copy I have got. It belongs to the Asiatic Society of Bengal, it was found in the Collection of Hodgson's Nepali manuscript. Character Newari.

• The Cambridge University Library manuscript is in Nepali characters. A neatly written copy. Character Nepali.

This copy has to be consulted under orders of the authorities of the Cambridge University Library at the premises of the Asiatic Society of Bengal. Part I, only.

**\( \pi \)**. The first manuscript has been made the basis of collation; and so far as they have been collated all the five manuscripts generally tally with each other. There are a few clerical errors which have been corrected by collation with the other manuscripts. Notes from Patanjala aphorisms, Bhāṣya, Tikā, from Sarvadarçana Sangraha, and from Bhāmati have been given with a view to elucidate some passages, but the language of the Buddhist authors as well as their technical terms differ greatly from those of their Hindu brethren. Notes from the Commentary of Asṭasāhasrikā have also been given.

The name of the author does not appear from the text nor the epoch of its composition.

BHAGADEYUL, VINDHYACAL: 7

## ग्रतसाहस्रिका प्रज्ञापारमिता।

## प्रथमपरिवर्त्तः।

नमः श्रीमर्व्वद्भवोधिमलार्यश्रावकप्रद्येक वृद्धिसः ॥
या सर्वेच्चतया नयत्युपसमं ग्रानिषिणः श्रावकान्
या मार्गञ्जतया नगद्धितकतालोकार्यसम्प्रापिका ।
सर्व्वाकारसिदं वदन्ति सुनयो विश्वं यया मङ्गता ।
सर्व्वाकारसिदं वदन्ति सुनयो विश्वं यया मङ्गता ।
तस्ये श्रावकवोधिमलगणिनो वृद्धस्य माने नमः ॥
यद्मुलभमनन्तकत्मकोटिभिः प्रमर्गातरिप हेतुवर्जितानां ।
भवतः हि जिनार्करिम्हिन्देनं तदिद्भिदं प्रतिचनुरग्रयानं ॥
गम्भीरञ्च न चाम्यसं दुर्जभञ्च सुनेवेचः ।
न च तेन विना मोनंथे तसाच्छोतस्यमादरात्॥

न च तन विना माचि तसाच्छातयमाद्रात्॥ नमो भगवते भैषच्यगुरुवैदूर्यप्रभाय तथागताया। नमो भगवत्ये

<sup>\*</sup> उपसमिति पुस्तकचतुरुये विखितं। उपग्रमिति पाठोयुताः प्रतिभाति।

<sup>†</sup> सङ्गता इति पाठः पुस्तकचतुरुये दृश्यते । सङ्गतिमिति पाठोयुक्तः।

<sup>‡</sup> रिसा इति पुक्तकचतुरुये पाठः। रिधा इति पाठोयकाः।

<sup>§</sup> मोची इति नेपालीय ग पुलाके पाठः। मोचः - इति तु युक्तं।

चल्लाकाराविपरीतधमीरिश्चक्तिन परार्थसम्पदा तथागताः इत्तरु चाच्चीटीका।

प्रज्ञापार्मिताये<sup>(१)</sup>। नम श्रायांवलोकितेथराय वोधिसत्ताय महा-सत्ताय<sup>(१)</sup> महाकार्षाणकाय। नमञ्चण्डवज्ञपाणये महायवसेनापतये। नमः सर्ववृद्धवोधिसत्तेभ्यो भगवञ्चः। निराश्रवाः सर्वसत्तानां लुग्रल-सभ्यवोयोगैः सभ्यवन्ति सिद्धायांतां च ताथागतौ प्रतिलस्पता सर्व-सत्तानां सुखसौमनस्थसद्भावन्ति। नमो भगवते राभिचन्द्रपति-मण्डितविद्युत्तेजघोषेश्वरराजाय तथागताय। नमो भगवते ग्राप्त-सुनये तथागतायार्हते सस्यक्सस्बद्धाय यस्त्रेयं धर्मीक्ताञ्चालिति।

एवस्थया श्रुतमेकस्मिन् समये भगवान् $^{(8)}$  राज्यहे $^{(9)}$  विहरित स्म । यप्रकूटपर्वते $^{(4)}$  महता भिचुमहन्ने सार्द्ध पञ्चमाचैभिचुमहन्नेः

- (१) प्रचायाधर्मप्रविचयचच्यायाः पारं प्रकर्षपर्यन्त नेतीति विग्रद्ध क्रिपि सर्व्यापचारिकोपे अनिव्यमाग्रमण्यासनिमव्यतुकिः तत्प्रवे छति बच्चवामित्वज्ञक्ति च कर्माविभक्तोः, छतः पारमिः, तङ्कावः पारमिता ।
- (२) प्रजाबनेन बोध्यालम्बनात् बोधिः, स चासौ महाक्षपाग्रयेन सत्त्वाः जम्बनात् सत्त्वचिति बोधिसभवः। बोधौ सर्व्वधम्मीसक्ततायां खाधै-सम्मदि सत्त्वमित्रायो येषां ते बोधिसन्ताः आवका खाप स्युदेव-मिळाह महासन्ता इति। महत्वां परार्थसम्पदि सन्तं येषां ते महासन्ताः। महत्त्वश्वान्यथापि तौर्थिकसाधुजनवत् स्यादिति बोधि-सन्त्यम्वर्षाः।
- (३) ऐश्वर्यस्य समग्रस्य रूपस्य वग्रसः श्रियः । ज्ञानस्याच प्रयतस्य वस्तां भग इति श्रुतिः । सोऽस्याज्ञीति समग्रीश्वर्यादिमान् भगवान् ।
- (४) राजग्रहेऽन्वर्थसंज्ञके प्रसिद्धस्थानविग्रेषे।
- (५) ग्रमः অभिकाञ्चितः, नानारह्नानिकरः कूटः, ग्रम्भसाती कूटखेति ग्रम्भकूटः॥ एक्यकामदेवादीनामस्म्यादिपर्व्यस् याचां तनोतीति नैकक्कविधानात् पर्व्यतः॥
- (६) बुद्धधर्मस्तया संघे मारकोटिण्यतैरिष । मेनुं न शकाते यसात् तस्मात् संघोऽभिधीयते ॥

सर्वेर्च्ड्रिः $^{(t)}$  चीणाश्रवे $^{(t)}$ र्निःक्षेप्रे $^{(t)}$ र्वप्रीक्ष्तेः $^{(t)}$  स्विमुक्तवित्तेः स्विमुक्तप्रक्षे $^{(t)}$ राजानेये $^{(t)}$ र्मचानागः $^{(t)}$  कतकत्येः $^{(t)}$  कतकरणेयेः $^{(t)}$ श्चपद्यक्षार्थेः $^{(t)}$ रनुपाप्तस्रकार्थेः $^{(t)}$  परिचीणमवसंयोजनेः $^{(t)}$  सस्यगा-

- (१) सर्वे एवाच पूजादिच्यागुराप्रकर्षाचर्डतया ऽर्हन्तः॥ हतारिखा-दर्हन् इति स्थानान्तरे उर्ह्मः॥
- (२) आसंसारं अवन्तीति कामभवाविद्या आश्रवाः चौयायेषां तस्रति-पत्तानाश्रवणीवादिस्कासवाभेन, ते चौयाश्रवाः ॥
- (३) निर्मतः स्रोधककीनन्मसंस्रोधाख्यः स्रोधो येषां ते निःस्रोधाः।
- (8) सर्व्वन्धनविगमखातन्त्वाचे विश्वनोभूतास्तेवश्रीभूताः॥
- (५) समापत्तिकोशावरणविसुक्ताः सर्व्वाधीपभोगविसुक्ताः (यथाक्रमं) सुवि-सुक्तचित्ताः सुविसुक्तप्रचाः॥
- (६) दुःखभयजोकधम्मी ज्ञानाग्रङ्गाविगमात् निर्भयत्वेनाजानेयाः ।
- (७) चैविद्यादिलविभिष्यधमाविगमयोगान्मचाप्रधानभावेन महानागाः।
- (<) भ्रीनसमाधिपचापरिपृच्ची क्रतमवश्रङ्करणीयं सर्वदुःखप्रमोचादि-क्रत्यं येक्ते क्रतक्रच्याः।
- (६) क्रतमानुमिक्तवं कर्त्तयं खेच्छाप्रतिबद्धरितगुणादिकं येस्ते क्रत-करणीयाः।
- (९०) चप्रहताः सर्वयाऽपनीताः खत्मक्रेग्रप्रतिचौद्योगभारा वैकेऽपृष्टत-भाराः।
- (११) भगवतः पञ्चात् व्यनुपाप्तः चिताचितप्राप्तिपरिचारतज्ञागो विविधः सकोऽपीं विद्याऽविद्याधिगमप्रचायाभ्यां यैस्तेऽनुपाप्तसकार्याः।
- (१२) परि समन्तात् यथासम्भवमार्थ्यमार्गे ज्ञीयानि भवेन सङ् पुरुष-संयोजनेयस्रतिघादिनवसंयोजनानि येषां ते परिज्ञीयभवसंयोजनाः।

श्चास्विमुक्तिचित्तैः (१) सर्वचेतोवशिषरमपारमिताप्राप्ते (१) रेकपुक्त सं (१) स्थापियला । यदुतायुग्ननमानन्दं ग्रेचं श्रोतश्चापत्रं । पञ्चमानेश्च मिचुगतेः । यथाधरामद्दाप्रजापती ग्रमुखेः सम्बद्धक्षेत्र । उपाध्याप्ति पासिकाभिश्च सर्वे दृष्ट धर्मि । महता च बोधिषत्त्वधेः मृद्धमान्त्र प्रमेयेर संख्ये वेधिषत्तेः सर्वे द्वर्गरणी मुखपति कथेः ग्रूप्यतानिमत्ताप्ति प्रमेति द्वर्गरिमान्ति सर्वे प्रमेत्र प्रमाचार्ति कथेर पङ्कप्रणिधानेर स्वक्षप्रक्षप्रधानेः सर्वधर्मम्माचार्ति कथेर पङ्कप्रणिधानेर सङ्गप्रतिभानसम्वागतेर चयप्रमित्तर प्रमाच्याप्ति विद्यप्रप्रति विद्यप्रप्रति विद्यप्रप्रति विद्यप्रप्रति विद्यप्रप्रति विद्यप्रप्रति विद्यप्रप्रति विद्यप्रप्रक्षिण्याचिक्ती विते रन्यनाच्युताभिष्ठो रादेयवचनेर सुप्ती देरार क्षत्रीचैः वायजी विति निर्पेन्यनाच्युताभिष्ठे रादेयवचनेर सुपी देरार क्षत्रीचैः वायजी विति निर्पेन

- \* प्रजापती इति प्रस्तकचतुरुये पाठोटृष्यते। प्रजापति इति पाठोयुक्तः।
- (१) सम्यक् अविषरीतं, आ समनात्, चा चानं तत्त्वाववीधस्तया सुद्ध-विमुक्तं सर्व्यवत्यनविसंयुक्तं चित्तं येषां ते सम्यगाचास्तविमुक्तं चित्ताः।
- (२) सर्वंच चेतिस नवातुपूर्वं विष्टारसमापत्तिषाद्या खातन्त्राद्याप्रमत्ते च ते परमपारिमं खगोवपक्षंपर्यंनगतिं प्राप्ताखेति सर्वंचेतोविश्चपरमपारिमं प्राप्ताः। खव पूर्वंपूर्वंस्थोत्तरोत्तरं कार्याः। कुतः खौषाख्यतः? निःक्षेप्रतात्। एवं सर्वंच योच्यं। खतः सर्वपुर्वार्थंसमाप्तवाद्वापरं विश्रेषयां वाच्यमिति। तदनेन खरसाष्ट्वीटीकायां परमपारिम प्राप्तेः इति पाठोवाख्यातः खरसाष्ट्यां स एव पाठोवृद्यते। खव तु प्रक्तकचतुरुये परमपारिमताप्राप्तेः इति पाठोवृद्यते।
- (इ) नित्यस्य कार्यकार्यक्तस्य वास्यवासकभावानुपपक्तेः श्रभाश्वभवास-गाभिः पूर्वोऽनित्यस्तदनुरूषां गतिं वातिग्रङ्गातीति निक्क्षाभिधानात् प्रवन्ध तयेक पुक्षकः । प्रनःप्रनर्गतिमु वीयते इति पुक्षकः इति स्थाना-न्तरे उक्षं ।

चैर्कु इकेर्लयकेर्पगतज्ञानलाभिचक्तिरामिषधर्मदेशकीर्गभीरधर्म-चान्तिपरमगतिं गतैर्महावैभारद्यप्राप्तेरमंकुचितमानमेः सर्वमारकर्म-समतिकानीः कर्मावर्णप्रतिसद्धैः निंहतकर्मक्षेणप्रतार्थिकैः सर्वपर-प्रवादानभिभ्नतेः सर्वेश्रावनप्रत्येनवुद्धदुरवगाहैः नर्मप्रविचयविभिन्नि-निर्देशकुशकीरसंख्येयकस्पसुसमारस्थप्रणिधानैः स्वतिसुखैः पूर्वालापि-भिर्व्यपगतस्कुटिकै: सन्त्यमधुरवचनैर्गाथाभिगीतपराचपनकुप्रचैर-नाच्चेद्यप्रतिभानेरनन्तपरिषद्भिभवनेः वैगारद्यसमन्वागतेरनन्तकःख-कोटिनिर्देशज्ञातिभिः धरण्यं कुण्रक्तेर्मायामरी चुदकचन्द्रखप्रप्रति-श्रुत्काप्रतिभासगन्धर्वनगरप्रतिविखनिर्याणोपायधर्माधिसुकौर्पगतसं-सर्वेमलचित्तगतिसूक्ताज्ञानचर्याधिसुक्तावतार्‡कुण्रले: सर्वसत्वाप्रतिष्ठतिचत्तैः श्रिधमाचवान्तिसमन्वागतैः सर्वधर्मसमता-प्रतिवेधज्ञानकुप्रलेंगेभीरधर्मतादुरवगाहैः खचित्तवसितारेप्रतिलक्षेः सर्वधर्मवसिताप्राप्तैः सर्वकर्मके प्रदृष्णावर्णविसुक्तैः प्रतीत्यनिर्देश-कु प्रकेरिकोर प्रतीत्य वसुत्पाद चयनयावती णैः वर्ष दृष्टा नु प्रयप्युत्यान-विगतैः सर्वसंयोजनप्रहीर्णैः सत्यप्रतिवेधज्ञानकुगर्लैः सत्तमसितं॥ प्रतिश्रुत्कासमसर्वधर्माधिसुतैः श्रप्रमाणधर्मनयनिर्देशवैशार्द्यैर्थाव-चार्य्यावतारणाक्षुप्रकः अनन्तवुद्धचेत्रयूहप्रणिधानप्रसानपरिग्टहीते-

<sup>\*</sup> प्रसन्दिरिति ग एक्तके पाठः। प्रसन्वेरिति ख घ एक्तके पाठः।

<sup>ं</sup> सरस्य इति पाठः पुक्तकचतुरुये दृष्ण्यते । भ्ररस्य इति युक्तः ।

<sup>🚶</sup> मुज्यावतारण इति ख पुक्तके घ पुक्तके च पाठः। मुत्रयवतार इति युक्तः।

<sup>🖇</sup> विस्ता इति पुक्तक चतुष्ठये पाठः। विश्विता इति तु युक्तं। एवं परच।

<sup>॥</sup> समितं इति पुक्तवचतुरुये पाठः । समित इति पाठोगुताः ।

र्षंखेयबोकधातुगता\* वुद्धानुस्रतिममाधिमततममिताभिमुखीस्तैः सर्वबुद्धोत्पादोपसंक्रमणकुणाचैरपरिमितबुद्धाध्येषणकुणाचैर्नानादृष्टिप-र्थुत्यानमर्वक्षेत्रप्रमानकुप्रकः समाधिमतसहस्राणिनिर्हार्विकीड्न-ज्ञानप्रवेशक्राकोः अपर्यन्तकच्याचीणगुणवर्णासमन्वागतः। तद्यथा, भद्रपालेन च नाम बोधिसचेन महासचेन। रत्नकरेण च नाम बोधिसलेन महासलेन। रत्नगर्भेण च नाम बोधिसलेन महा-मचेन। रहदत्तेन च नाम बोधिसचेन महासचेन। सुसार्थ-वाहेन च नाम बोधिसचेन महासचेन। नरदत्तेन च नाम बोधिसलेन महासलेन। गुहगुप्तेन च नाम बोधिसलेन महा-मलेन। वरुणदेवेन च नाम बोधिमलेन महामलेन। दन्द्रदेवेन च नाम बोधिमलेन महासलेन । भद्रपालेन च नाम बोधि-मलेन महामलेन। उत्तरमतिना च बोधिमलेन महामलेन। विशेषमतिना च बोधिशचेन महाश्चेन। वर्द्धमानमतिना च बोधिसलेन महासलेन । श्रननामतिना च बोधिसलेन महा-सत्तेन । श्रमोघदर्शिना च बोधिसत्तेन महासत्तेन । श्रनावरण-मतिना च बोधिमचेन महासचेन। सुसम्प्रस्थितेन च नाम बोधि-सचेन महासचेन। सुविकान्तविकामिणा च बोधिसचेन महा-मचेन। श्रननावीर्योण च बोधिसचेन महामचेन। निखोद्यतेन च बोधिसचेन महासचेन। नित्यप्रयुक्तेन च बोधिसचेन महासचेन। श्रनिचिप्तधुरेण च बोधिमचेन महामचेन। सूर्व्यगर्भेण च बोधि-सत्तेन महासत्तेन । चन्द्रगर्भेण च बोधिसत्तेन महासत्तेन । अनुपम-

<sup>\*</sup> इत्यमेव सर्वेच गाठः। गत इति तु युत्तां।

मितना च वोधिमलेन महामलेन। श्रवकोितितेयरेण च नाम वोधिमलेन महामलेन। महास्वामप्राप्तेन च वोधिमलेन महा-मलेन। मंजुश्रिया च कुमारभृतेन च वोधिमलेन महामलेन। मारवक्षप्रमिद्देना च वोधिमलेन महामलेन। वज्रमितना च बोधिमलेन महामलेन। रत्नमुद्राहस्तेन च वोधिमलेन महामलेन। नित्योत्चिप्तहस्तेन च वोधिमलेन महामलेन। महाकरूणाचितिना च बोधिमलेन महामलेन। महास्त्रेन च नाम वोधिमलेन महामलेन। प्रहराजेन च नाम वोधिमलेन महासलेन। मेरकूटेन च वोधिमलेन महामलेन। मैरेथेण च नाम वोधिमलेन महा-मलेन। एतेथान्येथानेक वोधिमलकोटिनिय्तगतमहस्तेः॥

ष्यय खनु भगवांसाखां वेतायां खयमेव सिंहासनं प्रज्ञापयद्य-षीदत्। पर्धेकमासुज्य ऋजुकायं प्रिषधाय प्रतिसुखं स्रतिसुप-खाय तत्र निषद्य धर्वसमाधिराजनामसमाधिं समापन्नोऽभ्रत्। यत्र समाधौ समाधयोऽन्तर्गता ऋतुप्रविष्टाः सङ्ग्रहं समवसर्णं गच्छन्ति॥

श्रय खलु भगवान् स्रतः सम्प्रजानंस्तः समाधेर्युत्याय दिक्षेन चचुषेदं बुद्धचेनं व्यवलोक्तयति सा । व्यवलोक्य सर्वकायात्रभां प्रामुश्चत् । तस्याधस्तात् पादतस्रयोः महस्राराभां चक्राभ्यां षष्टि— षष्टिरिक्षिकोटीनियुत्तप्रतमहस्राणि निश्चरिन्त सा । द्राभ्यश्च पादाङ्गुलिभ्यः षष्टिषष्टिरिक्षिकोटीनियुत्तप्रतमहस्राणि निश्चरिन्त सा । दाभ्यां गुल्पाभ्यां षष्टिषष्टिरिक्षिकोटीनियुत्तप्रतम् निश्चरिन्त सा । नाभिमण्डलात् षष्टिषष्टिरिक्षिकोटीनियुत्तप्रत-सहस्राणि निश्चरिन्त सा । दाभ्यां पार्श्वभ्यां षष्टिषष्टिरिक्षिकोटी- नियुतप्रतसदस्वाणि निश्चरन्ति सा। इदयश्रीवत्सानाहापुरुषलचणात् षष्टिषष्टिरिक्सिकोटीनियुतमतसहस्राणि निश्चरिन्त सा। दमभ्यो-इस्राङ्गिलायः षष्टिषष्टिरिक्सकोटीनियुत्रप्रतमदस्राणि निश्चरन्ति सा। दाभ्यां वाद्यभ्यां षष्टिषष्टिरभिकोटीनियुतमतसङ्खाणि निश्चरन्ति सा। दाभ्यामं प्राभ्यां षष्टिषष्टिरिक्सिकोटीनियुतप्रतसह-स्नाणि निश्चरन्ति सा। गीवायाः षष्टिषष्टिरिक्सिकोटीनियुतमत-मइस्राणि नियुरन्ति सा। चतस्रभो दंद्राभाः षष्टिषष्टिरिक्षाकोटी-नियुतमतमस्स्राणि नियुरन्ति सा। चलारिमतो दन्तेभ्यः षष्टि-षष्टिरिक्सकोटीनियुतप्रतमस्स्राणि नियरन्ति सः। दाभ्यां चनुर्भ्यां षष्टिषष्टिरिक्सकोटीनियुतप्रतमस्राणि निञ्चरन्ति सा। द्वाभ्यां श्रोचाभ्यां षष्टिषष्टिरिक्षकोटीनियुतग्रतमहस्राणि निञ्चरन्ति स्न । द्वाभ्यां त्राणाभ्यां वष्टिवष्टिरिक्याकोटीनियुतमतमहस्राणि निश्चरन्ति सा। मध्ये भुवोः जर्णायाः षष्टिषष्टिरियाकोटीनियुत्रगतसहस्राणि नियरन्ति सा। उपरिष्टादुष्णीषात् षष्टिषष्टिरस्मिकोटीनियुत-भ्रतसहस्राणि निश्चरन्ति सा। सुखदाराच षष्टिषष्टिरिक्सिकोटी-नियुतग्रतमन्नसाणि निश्वरन्ति सा। सर्वाणि च तानि रामिकोटी-नियुत्रग्रतमहस्राणि नियुर्गि सा। मर्वावन्तमिमन्त्रिमाइस-महासाइसं जोकधातुं महताऽवभासेन स्पुरिता पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमां \*खोकधातुं महताऽवभाषेन स्फ्रान्ति सा। द्चिषस्यान्दिग्रि गङ्गानदीवानुकोपमां स्रोकधातुं महताऽवभासेन

<sup>\*</sup> लोकधातुग्रब्दिविशेषगणदस्य काचित् स्तियां काचित् एंसिप्रयोगो दृश्यते वस्तुतः एंसिप्रयोग एवयुकाः।

स्फुरिन छ। पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातं महताऽवभाषेन स्फुरिन छ। उत्तरपूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातं महताऽवभाषेन स्फुरिन छ। पूर्वदिचणस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातं महताऽवभाषेन स्फुरिन छ। दिचणपश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातं महताऽवभाषेन स्फुरिन छ। पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातं महताऽवभाषेन स्फुरिन छ। श्रधनादिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातं महताऽवभाषेन स्फुरिन छ। उपरिष्टादिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातं महताऽवभाषेन स्फुरिन छ। येथ सन्तैः सोऽवभासो दृष्टो ये च तेनावभाषेन स्फुरिन छ। येथ सन्तैः सोऽवभासो दृष्टो ये च तेनावभाषेन स्फुरिन छ। येथ सन्तैः सोऽवभासो दृष्टो ये च तेनावभाषेन स्फुरिन छ।

श्रथ खनु भगवान् पुनरेव धर्वरोमकूपेभ्यः प्रभां प्रामुञ्चत्। यथा प्रभयाऽयन्त्रियाइस्तमहासाहस्त्रो लोकधात् महताऽवभायेन स्फुट मभत्। पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकापमा लोकधातवोमहताऽवभासेन स्फुटा श्रभ्ववन्। द्विणस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमा लोकधातवो महताऽवभायेन स्फुटा श्रभ्ववन्। पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमां लोकधातवो महताऽवभायेन स्फुटा श्रभ्ववन्। उत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमा लोकधातवो महताऽवभायेन स्कुटा

<sup>\*</sup> स्मृतमध्त् इति क पुत्तके स्मृटेन धृत् इति ख, घ, एक्तके स्मृट-मध्दिति ग एक्तके पाठः। एकोपि पाठो न समीचीनः। स्मृटो-ऽधूदिति पाठः सङ्गतः प्रतिमाति।

<sup>ं</sup> क एक्त वालिकोपमा इति पाठो बक्रस्ते दृश्यते।

श्रभ्रवन् । उत्तरपूर्वस्थान्दिश गङ्गानदीवानुकोपमा कोकधातवो महताऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । पूर्वदिचिषकान्दिशि गङ्गानदी-वानुकोपमा कोकधातवो महताऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । दिचिष-पियानिदिशि गङ्गानदीवानुकोपमा कोकधातवो महताऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमा कोकधातवो महताऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । श्रधसादिशि गङ्गानदीवानुकोपमा नदीवानुकोपमा कोकधातवो महताऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । श्रधसादिशि गङ्गानदीवानुकोपमा कोकधातवो महताऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । उत्तर्भाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । स्वर्णादिशि गङ्गानदीवानुकोपमा कोकधातवो महताऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । वैश्व सन्तैः सोऽवभाषो दृष्टो ये च तेनाऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । येश्व सन्तैः सोऽवभाषो दृष्टो ये च तेनाऽवभाषेन स्कुटा श्रभ्रवन् । येश्व सन्तैः सोऽवभाषो दृष्टो ये च तेनाऽवभाषेन स्कुटासन्ने प्रवे निवता श्रभ्रवन् श्रनुत्तरायां सम्बन्धमानोधौ (१) ॥

ष्य खलु भगवान् पुनर्पि या या तथागतस्य प्रकृतिप्रभा एतया "यन्तिभाषसम्हामाष्ट्रसं लोकधातं महताऽवभाषेन स्पुर्तन्त स्म। पूर्वस्थान्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात् स्पुर्नेन स्म । दिल्लिपस्थान्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात् स्पुर्तन स्म। दिल्लिपस्थान्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात् स्पुर्तन स्म। पश्चिमायान्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात् स्पुर्तन स्म। पश्चिमायान्दिणि जन्मरस्थान्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात् स्पुर्तन स्म।

रतया यन्तिसाइस इति पुत्तकचतुरुये पाठः । रतये मन्तिसाइस्रेति पाठोयुक्तः ।

<sup>(</sup>१) नास्युत्तरं प्रधानं यस्याः सेयमनुत्तरा सन्यक् स्रविपरीता सन्वीधिः सर्व्योकारामिसन्वीधिर्वुद्धपूर्मिरितियावत् ।

भाषेन स्कुरिन सा। अत्तरपूर्वसान्दिश गङ्गानदीवानुकोपमान् कोकधाळंलेन महताऽवभाषेन स्कुरिन सा। पूर्वदिचिणसान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् लोकधाळंलेन महताऽवभाषेन स्कुरिन सा। दिचिणपिश्चमायान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् लोकधाळंलेन महताऽवभाषेन स्कुरिन सा। पश्चिमोत्तरसान्दिशि गङ्गानदीवानु-कोपमान् लोकधाळंलेन महताऽवभाषेन स्कुरिन सा। श्रधसादिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् लोकधाळंलेन महताऽवभाषेन स्कुरिन सा। उपरिष्टादिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् लोकधाळंलेन महताऽव-भाषेन स्कुरिन सा। यश्च मन्तै: सोऽवभाषो दृष्टो ये च तेनाऽवभाषेन स्मृष्टाले सर्वे नियता श्रभ्यवन् श्रनुक्तरायां सम्यक्षसबोधी।

श्रथ खलु भगवान् सुखदारा जिङ्केन्द्रियं निर्णामय्य सर्वावन्तनिर्मान्त्रसाद्यस्मदासाद्यसं कोकधातुं जिङ्केन्द्रियेण स्पुरिला क्षितं
प्रादुरकार्षीत्। ततश्च जिङ्केन्द्रियादनेकानिनानावर्णानिर्धाकोटीनियुत्रग्रतसद्यस्मिणि निञ्चरन्ति सा। सर्वत्र च राम्यां नानारद्धमयानि
सुवर्णनिर्भासानि सद्यपपाणि पद्मानि मिन्नष्टन्ते सा। विचाणि च
दर्भनीयानि मनोरमाणि सुवर्णानि सुगन्धीनि स्टूर्नि काचिलिन्दिकः सुखसंस्प्रभानि। तच च पद्मेषु तथागतवियद्दानिष्णाधर्मेन्देभयन्ति सा। यदुतेमामेवषट्पार्मिताप्रतिसंयुक्षां धर्मदेभनां। ते
पूर्वस्थान्दिभ गङ्गानदीवालुकोपमां लोकधातु गच्छन्ति सा। तचापि
गला धर्में देभयन्ति सा। यदुतेमामेवषट्पार्मिताप्रतिसंयुक्षां

<sup>\*</sup> काचिलिन्दिक इति पाठः प्रस्तकचतुरुये दृश्यते ।

धर्मदेशनां । दचिषस्यान्दिशि गङ्गानदीवाबुकोपमां<sup>क</sup> खोकधार्तु गच्छन्ति सा। तत्रापि गला धर्मन्देशयन्ति सा। यदुतेमासेव षट्-पारमिताप्रतिषंयुक्तां धर्मदेशनां । पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवासु-कोपमां लोकधातुं गच्छन्ति सा। तचापि गला धर्मे देशयन्ति स्म । यदुर्तमानेव षट्पारमिताप्रतिष्युकात्धर्मदेशनां । उत्तरखा-न्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमां कोकधातुं गच्छन्ति सा। तचापि गला धर्मे देशवन्ति स्र यदुतेमासेव षट्पारमिताप्रतिसंयुकान्धर्मदेशनां । <del>उत्त</del>रपूर्वस्थान्दिश्चि गङ्गानदीवालुकोपमां स्रोकधातुं गच्छन्ति स्म तचापि गला धर्में देशयन्ति स्न। यदुतेमामेव षट्पार्मिताप्रति-संयुक्तान्धर्मदेशनां । पूर्वद्चिषस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमां लोकधातुं गच्छन्ति सा तचापि गला धर्मे देशयन्ति सा यदुते-मानेव षट्पार्मिताप्रतिषंयुक्तान्धर्मदेशनां। दिचणपश्चिमाथान्दिश्चि गङ्गानदीवालुकोपमां लोकधातुं गच्छन्ति सा तचापि गला धर्मे देशयन्ति स यद्तेमामेव षट्पारमिताप्रतिसंयुक्तान्धर्मदेशनां। पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमां लोकधातुं गच्छन्ति स्र तचापि गला धर्मे देशयन्ति सा यदुतेमासेव षट्पारमिताप्रतिसं-युकान्धर्मदेशनां । श्रधसाहिशि गङ्गानदीवानुकोपमां स्रोकधातं गच्छिनि सा तत्रापि गला धर्म देशयिन सा यद्तेमामेव षट्पार-

<sup>\*</sup> लोकधातुम्रव्यविभेषगस्य क्वित् स्त्रियां एंसिप्रयोगः एक्तकचतुरुये दृष्ट्यते । वस्तुतः कामेराजतु वस्त्विष्टिला तुर्वविरामकाः इति एंलिङ्गसंग्रहवर्गीक्षेयतिमृष्ट्यस्य एंलिङ्गलात् तिविभेषगस्यापि एंसि-प्रयोगस्वैव यक्कालमिति ॥

सिताप्रतिसंयुक्तान्धर्मदेशनां। उपरिष्टाहिशि गङ्गानदीवाजुकोपमां जोकधातं गच्छिनि सा तचापि गला धर्में देशविन्त सा यद्ते-सासेव षट्पारिमताप्रतिसंयुक्तान्धर्मदेशनां। येश्व सन्तैः सधर्मः अतस्ते सर्वे नियता अस्त्वन् अतुक्तरायां सम्यक् सम्बोधी ॥

श्रथ खलु भगवान् तिस्मन्नेव सिंहासने निषणः सिंहिविकी-जितं नाम बुद्धसमाधि समापद्य तथारूपस्थ्यभिसंस्कारमभि-संस्कारौति सा। वथारूपेणाध्यभिसंस्कारेण श्रभिसंस्कृतेनाधं विसाहसमहासाहस्रो स्रोकधातः षष्ट्रिकार्(१)स्प्रकस्पतः\* प्राकस्पत सस्प्राकस्पतः श्रवेधत् प्रावेधत् सस्प्रावेधत् श्रचलग्राचस्रस्प्राचस्पत्। श्रचुस्त्राचुस्यस्रस्राचुस्थत्। श्रगर्जत् प्रागर्जस्यागर्जत्। श्ररणस्पार-सस्प्रारस्त् । श्रनोष्ट्रममि सा सध्येऽवनमित सा श्रनोध्यवनमिति सा सद्द्रकः स्त्रियः स्रच्यः सर्वसन्तिस्यसम्बाननो उस्त् ॥

श्रय तेन चएकतसुहर्त्तन यावन्तोऽस्मिंखिमाचस्रमद्दाषाइसे कोकधातौ नरकतिर्वग्योनियमकोकाचणापायदुर्गतिविनिपातासे सर्वे ससुच्छिन्नाः श्रस्यवन् । सर्वे च ते सत्ता मनुष्याणां सभा-गतायाशु उपपन्ना श्रस्यवन् सर्वे च ते सत्ताश्रातुर्महाराजकायिकानां

 <sup>(</sup>क, ग, घ) प्रस्तके प्रकम्पतः इति पाठः ख प्रस्तके प्रकम्पते इति
 पाठः । पश्चािस्तिग्वत क्रासेगाकम्पत इति पाठः ससीचीनः प्रतिभाति ।

<sup>े</sup> सञ्जानन इति पुक्तवचतुष्टये दृश्यते सञ्जानान इति पाठोयुताः।

<sup>‡</sup> सर्व्याचायास्त्रास्ताः इति ख पुस्तके पाठोऽधिकः।

<sup>∮</sup> सभागताया इति पुस्तकचतुरुये पाठः । सभागता इति पाठोयुक्तः ।

<sup>(</sup>१) षड्भाविवकाराभवन्तीति वार्घ्यायिकः, जायते चास्ति वर्द्धते विप-रिगमते चपच्तीयते नम्बति । इति निरक्ते नैममकाग्रेः।

देवानां चायचिंग्रानां तुषितानां निर्माणस्तीनां परनिर्मितवश-वर्त्तिनां देवानां सभागताया खपपत्रा श्रभूतन्॥

श्रथ ते मनुष्यास्ते च देवास्तेनेव प्रीतिप्रशादप्रामोद्येन पौर्विकीं जातिं समनुस्तरित्त सा। समनुस्त्तव्य प्रीतिप्रशादपामोद्यप्रतिस्वश्चायेन भगवांस्तेनोपमङ्कामन्ति सा। उपसङ्कम्य भगवन्तं नमस्वन्ति सा॥

श्रथ तेन चणलवसुह्रत्तैन पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु स्नोकधात्षु प्रवेनरकाः सर्वतिर्ययोगयः पर्वयमस्नोकाः पसुच्छित्राः। सर्वाचणायास्त्रमिता श्रश्चवन् सर्वे च ते सत्तामनुष्याणां देवानाञ्च सभागताया उपपन्ना श्रश्चवन् ॥

श्रथ ते मनुष्यासे च देवास्तेनेव च प्रीतिप्रसादप्रामोद्यजातेन पौर्विकी जाति समनुस्मरिन्त सा। समनुस्मत्य प्रीतिप्रसादप्रामोद्य-प्रतिस्त्रक्षाः स्वकस्त्रकेषु बुद्धचेचेषु ये तच तथागता श्रईनाः सम्यक्-सम्बुद्धासिष्ठिन्त तानुपसङ्कामिन्त सा। उपसङ्करम्य पादान् वन्दिला प्राञ्चसीक्षतासांस्रथागतानर्दतः सम्यक्षम्बुद्धान्नमस्वन्ति सा॥

श्रय तेन चण्डवसुङ्ग्तैन दिचणस्यान्दिश्च गङ्गानदीवासु-कोपमेषु स्रोक्षधात्रषु सर्वनरकाः सर्वतिर्ययोनयः सर्वयमस्रोकाः ससुच्छित्राः सर्वाचणाञ्चास्तमिता श्रश्चवन् । सर्वे च ते सन्ता मनु-स्थाणां देवानाञ्च सभागताया उपपन्ना श्रश्चवन् ॥

श्रथ ते मनुष्यासे च देवास्त्रेनेव प्रीतिप्रसादप्रामोद्यजातेन पौर्विकी जातिं समनुसारिना सा। समनुस्रत्य प्रीतिप्रसाद-प्रामोद्यप्रतिस्त्रश्याः स्वनस्त्रक्षेषु बुद्धचेत्रेषु ये तच तथागता श्रईन्तः सम्बक्षमबुद्धासिष्ठिना तानुपश्रङ्कामन्ति सा। उपमङ्कास पादान् वन्दिला प्राञ्जलीसृतास्तांस्त्रथागतानर्दतः सम्यक्षस्तुद्वान-मस्यन्ति सा ॥

श्रथ तेन चणजनसुद्धर्त्तेन पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवालु-कोपमेषु लोकधात्षु धर्वनरकाः धर्वतिर्यम्योनयः धर्वथमलोकाः ससुच्छित्नाः सर्वाचणाञ्चास्तमिता श्रश्चवन् । धर्वे च ते पत्ता मनुष्याणाञ्च देवानाञ्च सभागताया खपपन्ना श्रश्चवन् ॥

श्रथ ते मनुष्यासे च देवास्तेनेव प्रीतिप्रसादप्रामोद्यजातेन पौर्विकौ जातिं समनुस्प्ररान्ति सा। समनुस्प्रत्य प्रीतिप्रसादप्रामोद्य-प्रतिस्वश्वाः स्वकस्त्रभेष बुद्धचेत्रेषु ये तत्र तथागता श्रईन्तः सम्यक्-समुद्धास्तिष्ठन्ति। तानुपमङ्कामन्ति सा। स्वपमङ्कम्य पादान् वन्दिला प्राञ्चासीभृतास्त्रास्त्रथागतानर्हतः सम्यक्सम्बुद्धान्त्रमस्त्रन्ति सा॥

श्रय तेन चणसवसुहर्त्तीन उत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवासु-कोपमेषु स्रोतधातुषु सर्वनरकाः सर्वतिर्धग्र्योनयः सर्वथमस्रोकाः ससुच्छित्नाः सर्वाचणाञ्चास्तिमता श्रम्धवन्। सर्वे च ते सत्तामनुष्याणां देवानाञ्च सभागताया उपपन्ना श्रम्धवन् ॥

श्रय ते मत्यासे च देवासेनेव भीतिप्रसादपामोद्यजातेन पौर्विकी जाति समतुस्मरिन सा। समतुस्मत्य भीतिप्रसादपामोद्य-प्रतिस्थाः स्वतस्वनेषु बुद्धचेचेषु ये तच तथागता ऋईन्तः सम्यक्-समुद्धासिष्ठन्ति तातुपसङ्कामन्ति सा। उपसङ्कम्य पादान् वन्दिला प्राञ्जनीम्द्रतासांस्रथागतान्देतः सम्यक्षसमुद्धान्नस्यन्ति सा॥

श्रय तेन चणजवसुहर्त्तनोत्तरपूर्वसान्दिश्च गङ्गानदीवालु-कोपमेषु कोकधातुषु सर्वनरकाः सर्वतिर्यग्योनयः सर्वयसलोकाः ससुच्छिताः सर्वोचणाञ्चास्तमिता ऋभृतन्। सर्वे च ते सत्तामनुष्टाणां देवानां च सभागताया उपपन्ना ऋभृतन्॥

ष्य ते मनुष्यासे च देवास्तेनैव श्रीतिश्रमाद्श्रामोद्यजातेन पौर्विकौ जातिं समनुस्तर्मन सा। समनुस्तरत्य श्रीतिश्रसाद्श्रामोद्य-प्रतिस्त्रथाः स्त्रस्त्रकेषु स्त्रोक्षेत्रस्त वृद्धसेचेषु ये तच तथागता श्राहेन्तः सम्यक्षमृद्धासिष्ठन्ति तानुपसङ्कामन्ति सा। उपसंक्रम्य पादन् वन्दिला प्राञ्जस्त्रोम्हतास्त्रांस्त्रथागतानर्दतः सम्यक्षमृद्धान्न-मस्त्रन्ति सा॥

श्रय तेन चणलवसुहर्त्तन पूर्वद्विणस्थान्दिश गङ्गानदीवालु-कोपसेषु लोकधातुषु धर्वनरकाः धर्वतिर्यग्योनयः धर्वयमलोकाः ससुष्टिकाः धर्वाचणाञ्चास्तमिता श्रभ्यवन्। धर्वे च ते सत्तामतुष्याणां देवानां च सभागताया खपपना श्रभ्यवन् ॥

श्रय ते मनुष्यासे च देवास्तेनैव प्रीतिप्रधादप्रमोद्यजातेन पौर्विकी जाति समनुस्तरिन्त सा। समनुस्तय प्रीतिप्रधादप्रमोद्य-प्रतिस्त्रथाः स्वनस्त्रकेषु बुद्धचेत्रेषु ये तत्र तथागता श्रर्हन्तः सम्यक्-सम्बुद्धा सिष्ठिन्ति तानुपसंकामन्ति सा। उपसंकम्य पादान् वन्दिला प्राञ्जसीस्त्रतासांस्रयागतानर्हतः सम्यक्समुद्धान्त्रमस्त्रन्त सा॥

श्रथ तेन चणलवसुह्न्तीन द्विणपश्चिमायान्दिशि गङ्गानदी-वालुकोपमेषु लोकधातुषु धर्वनरकाः धर्वतिर्यग्योनयः धर्वधमलोकाः ससुच्छित्नाः धर्वाचणायासामिता श्रभ्यवन्। धर्वे च ते सत्तामनुष्याणां देवानां च सभागताया उपपना श्रभ्यवन्॥

<sup>🔹</sup> बोकधातुषु इति पुन्तकचतुरुये एकस्थल एव लिखितः।

श्रय ते मनुष्यासे च देवास्तेनैव प्रीतिप्रसादप्रामोद्यजातेन प्रीर्विकी जाति समनुस्मर्गन्त सा । समनुस्मत्य प्रीतिप्रसादप्रामोद्य-प्रतिस्त्रथाः स्वकस्वकेषु बुद्धचेनेषु ये च तच तथागता श्रईन्तः सम्यक्-समृद्धास्तिष्टन्ति तानुपसंक्रामन्ति सा । उपसंक्रम्य पादान् वन्दिला प्राञ्जसीक्षतास्तांस्थागतानर्षतः सम्यक्समृद्धान् नमस्यन्ति सा ॥

श्रय तेन चण्जवसुह्रक्तन पश्चिमोत्तरखान्दिश गङ्गानदीवाजु-कोपसेषु कोकधात्रषु धर्वनरकाः धर्वतिर्थम्योनयः धर्वयमकोकाः ससुच्छित्राः सर्वाचणाञ्चास्तमिता श्रभ्यवन्। धर्वे च ते सलामनुष्याणां देवानां च सभागताया " उपपद्मा श्रभ्यवन् ॥

श्रथ ते मनुष्यासे च देवास्तेनेव प्रीतिप्रधादप्रामोद्यानोन पौर्विभी आतिं ममनुस्तरिन्त सा। समनुस्तत्य प्रीतिप्रधादप्रामोद्य-प्रतिस्त्रथाः स्वकस्त्रेषु बुद्धचेषेषु ये तच तथागता श्रर्हनाः सस्वक्-सम्बुद्धास्तिष्ठन्ति तास्पर्धकामन्ति सा। उपर्धकस्य पादान् वन्दित्य प्राञ्जस्त्रीक्षतास्तांस्रथागतानर्हतः सम्यक्षसमुद्धान् नमस्त्रन्ति सा॥

श्रय तेन चण्यवसुहर्त्तनाधसादिशि गङ्गानदीवानुकोपसेषु न्नोकधात्रषु पर्वनरकाः सर्वतिर्यम्योनयः सर्वयमन्नोकाः ससुन्धिन्नाः सर्वाचणाञ्चास्त्रमिता श्रभ्वन् । सर्वे च ते सन्तामनुष्याणां देवानां च सभागताया उपपना श्रभ्वन् ॥

भ्रय ते मनुष्यासे च देवासेनेव प्रीतिप्रसादप्रामोद्यजातेन पौर्विकी जाति समनुसारन्ति सा। समनुसाद्य प्रीतिप्रसादप्रामोद्य-

<sup>\*</sup> सभागता इति पाठः समीचीनः प्रतिमाति । एवं परन ।

प्रतिस्त्रक्षाः सकस्त्रेषु बुद्धचेत्रेषु ये तत्र तथागता श्रर्हनः सम्यक्-सम्बुद्धास्त्रिष्टन्ति तानुपर्यक्षामन्ति स्म । उपयंक्रम्य पादान् वन्दिवा प्राष्ट्रास्त्रीस्त्रतास्त्रांस्त्रथागतानर्षेतः सम्यक्सम्बुद्धान्नमस्त्रन्ति स्म ॥

त्रय तेन चणस्वमुह्न्तेन उपरिष्टाद्शि गङ्गानदीवासुकोप-मेषु स्रोकधातुषु धर्वनरकाः धर्वतिर्थम्योनयः धर्वयमस्रोकाः ममु-स्किन्नाः धर्वाचणाञ्चास्तमिता त्रभवन् । धर्वे च ते धस्नामसुव्याणां देवानां च सभागताया उपपन्ना त्रभवन् ॥

े श्रय ते मन्त्रथासे च देवासेनैव प्रीतिप्रसादप्रामोद्यजातेन पौर्विकी जाति समनुस्मरिन स्म । समनुस्मत्य प्रीतिप्रसादप्रामोद्य-प्रतिस्माः स्वक्तस्वेषु बुद्धचेवेषु ये तत्र तथागता श्रईन्तः सम्यक्-सम्बुद्धास्त्रिष्टन्ति तानुपसङ्कामन्ति स्म । उपस्क्रम्य पादान् बन्दिला प्राञ्जन्तीस्तास्त्रांस्रयागतान्देतः सम्यक्सम्बुद्धान्नमस्यन्ति स्म ॥

त्रथ खबु तेन तत्चणेनेव ये श्रिसंक्षिसाइस्तमहासाइसे कोक-धातौ जात्यस्थाः सलासेऽपि सर्वे चचुषा रूपाणि पश्चित्त सा । विधराः श्रोवेण शब्दान् ग्रट्खित्त सा । उत्तम्ताः स्तितं प्रतिक्षमन्ते सा । विचित्रचित्ताः श्रिविचित्रचित्ततां प्रतिक्षमन्ते सा । नग्ना-स्वीवराणि प्रतिक्षमन्ते सा । दिरद्रा धनानि प्रतिक्षमन्ते सा । जिधिसता भोजनानि प्रतिक्षमन्ते सा । पिपासिताः पानीयं प्रति-क्षमन्ते सा । रोगसृष्टा श्ररोगा श्रभ्वन् । हीनकायाविकलेन्द्रियाः परिपूर्णकायेन्द्रिया श्रभ्वन् । क्षान्तकाया श्रभ्वन् । श्रविदताक्षुश्रक्तायवाङ्मनस्कर्मान्ताजीवा विगताकुश्रक्तायवाङ्मनस्कर्मान्ताजीवा भविन्त सा । सर्वमन्तास्त्र सर्वस्तेषु समिच्ता- श्रभ्रवन् । यदुत मातापित्रभात्रभगिनी मित्र शांतिषद्ययमितिताः सर्वसत्ताञ्च कुणलकर्मपण्यसम्त्वागता श्रभ्रवन् । ब्रह्मचारिषः ग्रुचयो-निरामगन्धाः सर्वाकुणलवितर्वविगताः सर्वसत्ताञ्च तस्तिन् समये सर्वस्रखसमिता श्रभ्रवन् । एवं रूपेण सुखेन समन्वागताः । तद्ययाऽपि नाम त्रतीयधानसमापनस्य भिचोः सुखम् । सर्वसत्ताञ्च तस्मिन् समये एवंरूपया प्रज्ञया समन्वागता श्रभ्रवन् । यदेवं जानन्ति सा । साधु दानं साधु धर्मः साधु संयमः साधु सर्वं साध्यमादः साधु संवी साधु कहणा साध्यविद्या साधु सर्वं साध्यमादः साधु सेवी साधु कहणा साध्यविद्या साधु सर्वं साध्यक्षत्वे ॥

श्रथ भगवान् तिसन्निव सिंहासने निष्ण इमं विधाहस-महासाइसं खोकधातुं सुनेहं चकवाडं सदेवभवनं सेन्द्रस्यं-गभिस्तिकं सदेवदानवकायं सब्रह्मकं सम्प्रद्वावासमिभिष्ट्य खितः ग्रोभते भासते तपति विरोषते श्राभया वर्णन तेजसा श्रिया॥

तद्यथाऽपि नाम वस्त्रान्दिवाकरः परिश्रद्धगगणतस्ते पौर्ण-मास्यां वा चन्द्रमण्डसं, तथाच भगवानिमन्त्रियाहस्त्रमहासाहसं स्नोकधात्मभिभूय स्थितः श्रोभते भासते तपित विरोचते। श्राभया वर्णन तेजमा श्रिया॥

एवं पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधाह्य भि-भूय स्थितः ग्रोभते भाषते तपति विरोचते श्राभया वर्णैन तेज-सा श्रिया॥

एवं दिवणकान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् कोकधादनिभ-स्रय खितः गोभते भावते तपति विरोचते त्राभया वर्षेन तेज-सा त्रिया ॥ ः एवं पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् कोकधाहनिभ-भूच स्थितः शोभते भाषते तपति विरोचते। श्वाभया वर्षेन तेज-सा श्रिया॥

एवसुत्तरस्थान्दिणि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधाहनिभक्षय स्थितः ग्रोमते भाषते तपति विरोक्ते। श्राभया वर्णन तेज-सा श्रिया॥

एवसुत्तरपूर्वेद्धान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधाहनभि-श्चय स्थितः ग्रोमते भासते तपति विरोचते । श्राभया वर्णेन तेज-सा श्रिया ॥

एवं पूर्वद्विष्पश्चान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् कोकधाद्वन-भिम्द्रय खितः शोभते भाषते तपति विरोचते। श्राभया वर्षेन तेजसा श्रिया ॥

एवं दिचणपिश्वमाथान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् कोक-धात्तनिभग्नय खितः शोभते भाषते तपति विरोचते। श्राभया वर्णन तेजमा श्रिया॥

एवं पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधाद-निभक्ष्य स्थितः ग्रोभते भासते तपति विरोचते। श्वाभया वर्षेन तेजसा श्रिया ॥

एवमधसाहिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् नोकधातुनिभक्षय स्मितः ग्रोभते भासते तपति विरोचते। श्राभया वर्णन तेज-सा श्रिया॥

एवसुपरिष्टाहिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधार्त्वनिभद्धय

स्थितः ग्रोभते भाषते तपति विरोचते। श्राभथा वर्णन तेज-सा श्रिया॥

तद्यथाऽपि नाम सुकेहः पर्वतराजः सर्वास्तायान् कास-पर्वता नामसूच स्थितः शोभते भासते तपति विरोचते । श्राभद्या वर्णन तेजसा श्रिया ॥

तद्यथाऽपि नाम चन्द्रमेष्डलं सर्वतारारूपाष्ट्रभिभ्रय खितं ग्रोभते भासते तपति विरोचते । श्राभया वर्षेन तेजसा श्रिया ॥

तद्यथाऽपि नाम सूर्यमण्डलं सर्वोत्तर्न्यानवभाषानिभृत्य खितं ग्रोभते भाषते तपति विरोचते। त्राभया वर्णेन तेजचा श्रिया॥

एवमेव भगवान् दशसु दिचु सदेवकं खोकं सेन्द्रकं सब्रह्मकं श्रद्धावासमिभ्रद्ध स्थितः श्रोभते भासने तपित विरोचते । श्राभया वर्षन तेजसा श्रिया॥

श्रय भगवान् पुनर्पि याङ्गोभगवतः प्रक्तत्यात्मभावः तादृग्य-भिमन्त्रिषाइसमहासाइसे स्रोकधातावुपदर्गयति सा॥

श्रथ यावनोऽसिन् चिसाइस्त्रमहासाइसे स्रोतभारों ग्रह्ला-वासकायिकादेविनकाया श्रामाखरा ब्रह्मकायिकाः परनिर्मितवश-वर्त्तिनो निर्माणरतयः तुषिता यामास्त्रायित्वंगाञ्चातुर्मेहाराजकायि-कादेविनकायास्त्रे सर्वे सिंहासने निषसं तथागतमर्हनं सम्यक् सम्बुद्धं पश्चान्ति स्रां। ते तुष्ठा उद्या श्रातमनस्काः प्रसुदिताः प्रीति-सौमनस्रजाता दिव्यानि पुष्पाष्यादाय दिव्यानि मास्त्रानि दिव्यानि

<sup>\*</sup> कुलपर्व्वतानिति पाठः सङ्गतः प्रतिभाति ।

<sup>ा ।</sup> पुक्तको प्रश्निक्त इति पाठः।

गन्धानि दिव्यानि विखेपनानि दिव्यानि पूर्णानि दिव्यानि वासांसि दिव्यान्युत्पचनुसुदपुण्डरीकनिचनधौगन्धिकानि केप्ररतमानपचाणि दियानि वस्तिन दियान्याभर्णानि दियानि इचाणि दिया-ध्वजा दिखाः पताकारहीला येन भगवांस्तेनोपसंकामन्ति सा, उप-संक्रमः भगवन्तमभिवृज्यन्ति सा। सर्वाणि च तानि प्रष्यमान्यवि-खेपनचुणीदीनि गन्धवस्ताभरणानि इचध्वजपताकास समनन्तरसेव भगवतोऽधिष्ठानेन चिमाइस्रमहामाइस्रलोकधातुप्रमाणे भगवतः ंउपरि वैद्यायसे सर्वसन्तोमहाप्रष्पादिकटागारः संखितोऽस्त । तत्र कूटागाराट् दिकानि पुष्पाणि पुष्पपद्दामानि सम्बन्ते सा प्रजमनो सा श्रभिप्रजमनो सा। तैश्व पुष्पपदृदामा भिर्यं चिमाइसमहासाइस्रो लोकधात्रिभागोभते सा। तेन च सुवर्णवर्णन भगवतः प्रभावभाषेनात्यर्थं ग्रोभते भाषते तपति विरोचते स्म । यथा चायं विसारसमहासाहस्रो लोकधातुरेवं पूर्वस्यान्दिशि गङ्गा-नदीवालुकोपमालोकधातवस्त्रेन भगवतः प्रभाऽवभाषेन स्कृटा-

<sup>\*</sup> तैः प्रध्येमीच्छीर्यन्वेर्व्विषेपनेष्ट्र्यीर्व्वासेरतस्य सुसुद्य प्रदर्शक निवनसी-गन्धिकः के प्रस्तमालप व व के सम्मान्धिकः क्ष्मिष्ठीनः पताका मिन्ने गवल-मविक रिल्त सा। अध्यविक रिल्त सा। अपि प्राक्ति रिल्त सा। ये च चिसा इस्तम हासा इसे बोक धातौ मनुष्या स्ते विनेयामा जनी भृता स्ते जलनस्य लजानि प्रध्या सि ग्रहीत्वा येन भगवां स्ते नो पर्सका मिल्त सा। उपसंकष्य भगवलामि पृत्रय िला सा। इत्य धिकः पाठः ख। ग। ध पुस्त वे दृष्यते।

<sup>†</sup> दामाभिरिति पुस्तकचतुष्टये पाठः। दामभिरिति पाठोयुक्तः।

श्रभ्यवन्। द्विणस्यान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमानोकधातवस्तेन भगवतः प्रभाऽवभाषेन स्कृटा श्रस्त्रवन्। पश्चिमायान्दिशि गङ्गा-नदीवालुकोपमालोकधातवस्तेन भगवतः प्रभाऽवभाषेन स्कृटा-श्रभ्रवन्। उत्तरस्थान्दिभि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवस्तेन भगवतः प्रभाऽवभासेन स्फुटा श्रस्टवन्। उत्तरपूर्वस्थान्दिशि गङ्गा-नदीवानुकोपमान्नोकधातवस्त्रेन भगवतः प्रभाऽवभाषेन स्फुटा-श्रभ्दवन्। पूर्वद् चिणस्यान्दि गि गङ्गानदीवा नुकोपमा नोकधात-वस्तेन भगवतः प्रभाऽवभाषेन स्कुटा श्रश्चवन् । दचिषपश्चिमाया-न्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवस्तेन भगवतः प्रभाऽव-भाषेन स्कृटा त्रभृतन्। पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवास्-कोपमालोकधातवस्तेन भगवतः प्रभाऽवभासेन स्कृटा श्रश्चवन्। श्रधसाहिशि गङ्गानदीवालुकोषमालोकधातवस्तेन भगवतः प्रभा-ऽवभाषेन स्फुटा श्रभवन्। उपरिष्टाद्शि गङ्गानदीवालुकोपमा∹ बोकधातवस्त्रेन भगवतः प्रभावनासेन स्कुटा श्रस्टवन्। तच जासु-दीपकानां मनुखाणां तत्त्रयागतस्याचे चनकद्र्यनमात्मभावं दृष्टा एतद्भृद्यावं पुरतस्वागतो निष्को धर्मं देशयति। यथा च जाम्दीपकानां मनुष्याणांमेवं गोदानीयानां मनुष्याणान्त्रयागतस्या-वेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्धा एतदस्रद्भाकं पुरतः तथागतो-. निषसो धर्म देशयतीति । पौर्वविदेहकानां मनुष्यानान्तत्त्रया-गतस्यासेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतद्भृदस्माकं पुरतस्रथागतो-निषषो धर्म देशयतीति । उत्तरकौरवाणां मनुष्यानां नत्त्रयागत-

<sup>\*</sup> निषर्भ इति प्रस्तवचतुरुये पाठः।

स्यासेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतदभूदसाकं पुरतस्त्रधागती-निष्णो धमें देशयतीति। चातुर्भहाराजकायिकानां देवानान्तत्त्रथा-गतसामेचनकदर्भनमाताभावं दृद्दा एतदभृदसाकं पुरतः तथागतो-निष्णो धर्म देशयतीति। चायचिंशानां देवानान्तत्त्रथागतस्वासेचन-कदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतदभूदस्माकं पुरतस्त्रयागतो निष्को धर्मे देशयतीति । यामानान्देवानान्तत्त्रागतस्वामेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतदभूदसानं पुरतस्वागतो निष्को धर्म देशयतीति। तृषि-तानां देवानान्तत्त्रयागतस्याभेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतदभूद-स्मानं पुरस्तयागतो निष्णो धर्मं देशयतीति। निर्माणरतीनां देवा-नान्तत्त्रागतस्वामेचनकदर्भनमाभत्मावं दृष्टा एतदभृदस्माकं पुरतस्त-थागतो निष्षो धर्मे देशयतीति। पर्निर्मितवशवर्त्तिनां देवानाना-न्तयागतसामेचनवदर्भनमाताभावं दृष्टा एतदभदसावं प्रतस्तया-गतोनिषचो धर्मे देशयतीति। ब्रह्मकायिकानां देवानान्तत्त्रयागत-स्यामेचनकदर्भनमाताभावं दृद्धा एतदभृदस्याकं पुरतस्वधागतो निष्णो धमें देशयतीति । ब्रह्मपुरोहितानां देवानान्तत्त्रथागतस्थाभेचनक-दर्भनमाताभावं दृष्टा एतदभूदसानं पुरतस्वागतोनिषको धमें देश-यतीति । ब्रह्मपार्श्वद्यानां देवानान्तत्त्रयागतस्यामेचनकदर्भनमाता-भावं दृष्टा एतदश्रदसानं पुरतस्त्रयागतो निष्णो धमें देशयतीति। महाब्रह्माणां देवानान्तत्त्रयागतस्याभेचकनदर्भनमात्मभावं दृष्टा एत-दश्रदस्मानं पुरतस्त्रथागतो निष्णो धर्मं देशयतीति। श्राभानां देवा-नान्तत्त्रयागतस्यामेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतद्भद्रसानं पुरतस्-थागतो निष्को धर्म देशयतीति। परीत्ताभानान्देवानान्तत्त्रथागत-



स्वाभेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्दा एतद्श्वद्स्वाकं पुरतस्वयागतो निष्षो धर्मन्देभयतौति। त्रप्रमाणाभानां देवानान्तत्त्रयागतस्वाभेचनकदर्भन-मात्मभावं दृद्दा एतद्श्वद्स्वाकं पुरतस्वयागतो निष्षो धर्मन्देभय-तौति त्राभाखराणां देवानान्तत्त्रयागतस्वाभेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्दा एतद्श्वदस्त्वाकं पुरतस्वयागतो निष्षो धर्मन्देभयतौति॥

श्राभानांदेवानान्तत्त्रयागतस्यामेचनकदर्भनमाताभावं दृष्टा एतद-भूदसावं पुरतस्त्रधागतो निषषो धर्मन्देगयतीति। परीत्तग्र-भानां देवानान्तत्त्रयागतस्यामेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतदभूद-स्मानं पुरतस्त्रयागतो निष्णो धर्मन्देग्रयतीति । त्रप्रमाणग्रभानां देवानान्तत्त्रयागतसामेचनकदर्भनमाताभावं दृष्टा एतदभूदसावं पुर-तस्त्रथागतो निष्को धर्मन्देशयतौति । ग्रुभक्तद्भानां देवानान्तत्त्रथा-गतस्याभेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्दा एतद्भद्दस्थाकं पुरतस्वयागतो निष्णो धर्मन्देशयतीति। वृहाणां देवानां तत्त्रयागतस्थामेचनकद-र्भनमाताभावं दृष्टा एतदभूदसाकं पुरतस्त्रयागतोनिषसोधर्मन्देश-यतौति । परीत्तवहाणां देवानान्तत्त्रयागतसाधेचनकदर्भनमाता-भावं दृष्टा एतद्भृद्साकं पुरतस्त्रयागतोनिष्षोधर्मन्देशयतीति । श्रमगण्डहाणां देवानान्तत्त्रयागतस्यासेचनकदर्भनमाताभावं इहा एतदभ्द्रदस्नाकं पुरतस्त्रयागतो निष्णोधर्मन्देशयतीति। वृद्धत फलानां देवानान्तत्त्रयागतस्याचेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतद्भद्द-स्नानं पुरतस्त्यागतो निषक्षोधर्मन्देशयतीति । ऋष्टहाणां देवाना-न्तत्त्रथागतसामेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्दा एतद्भद्साकं पुरतस्त्रयाः गतो निष्णोधर्मन्देशयतौति । त्रतपानां देवानान्तत्त्रयागतसाम्य- नकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतद्भृद्दसाकं पुरस्वणागतो निषषोधर्म-स्त्रेणयतीति । सुदृभानां देवानान्तत्त्रणागतस्याचेचनकदर्भनमात्म-भावं दृष्टैतद्भृदस्माकं पुरतस्वणागतो निषषोधर्मन्देभणतीति । सुदर्भनानां देवानान्तत्त्रणागतस्याचेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतद्-भृदस्माकं पुरतस्वणागतो निषषोधर्मन्देभयतीति । श्रकनिष्ठानां देवानान्तत्त्रणागतस्याचेचनकदर्भनमात्मभावं दृष्टा एतद्भृदस्माकं पुरतस्वणागतो निषषोधर्मन्देभयतीति ॥

एवं साइस्वे कोकधातौ सर्वमतुष्याणां सर्वदेवानान्तत् तथागतस्वासेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्दा एतदश्रदस्माकं पुरतस्वयागतो
निम्नषोधर्मन्देभयतौति । दिसाइस्वे कोकधातौ सर्वमनुष्याणां
सर्वदेवानान्तत्त्रायातस्वासेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्दा एतदश्रदस्माकं
पुरतस्वयागतो निम्नषो धमं देग्रयतौति ॥

एवं विधाइस्तमझाधाइस्त्रे स्रोतधातौ धर्वमतुष्याणां धर्वदेवा-नात्तत्त्रयागतस्थासेचनकदर्यनमात्मभावं दृद्दा एतदश्चदस्नाकं पुरत-स्त्रथागतो निषसो धर्मन्देगयतीति ॥

श्रथ भगवां सिक्षेत्रव सिंहा धने निषयः पुनरेवप्रभा प्रासु द्यायाप्रभया "पुनरेवं विधा हस्त सहा साहस्त स्वेत धात् रवभाषितो स्त्।
पूर्वस्यान्दिष गङ्गानदी वासुको पमा स्वोत कथातवो ऽवभाषिता श्रस्वन्।
दिस्त पश्चमा यान्दिष गङ्गानदी वासुको पमा स्वोत कथातवो ऽवभाषिता श्रस्वन्। पश्चमा यान्दिष गङ्गानदी वासुको पमा साह विधान स्वर्णा विधान स्वर्णान्दिष्य गङ्गानदी वासुको पमा-

<sup>\*</sup> प्रभवाऽयं इति ख प्रक्तके पाठः।

क्रोकधातवोऽवभाषितात्रभ्रवन् । उत्तरपूर्वस्थान्दिश्च गङ्गानदीवाल्-कोपमा लोकधातवोऽवभाषिता अभ्यवन्। पूर्वदिचिस्नान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमा लोकधातवो अवभाषिता अभ्वन्। दिचिण-गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवोऽवभाषिता पश्चिमायान्दिभि त्रभूवन् । पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवो-ऽवभाषिता त्रस्वन्। त्रधसाद्धि गङ्गानदीवानुकोपमास्रोक-धातवोऽवभाषितात्रभवन् । उपरिष्टाद्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमा-लोकधातवोऽवभाषितात्रभृतन् । येनावभाषेनय द्रमां विषाहस-महासाइसे स्रोकधाती सत्तासी सर्वे पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवास्-कोपमेषु खोकधातुषु तथागतानईतः सम्यक् समृद्धान् सन्नावक-भङ्वान् बोधिसत्त्वपरिवारान् पश्चित्ति सा। तत्र च पूर्वस्वान्दिशि गङ्गा-नदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु मलास्तेपीमं चिमाइसमहामाइसं लोकधातुं भगवनां गाक्यसुनिं तथागतमईनां पम्यक् सम्बद्धं मभिन्सङ्गं बोधिसत्तपरिवारं प्रयन्ति सा। तत्र च दिचणस्वान्दिशि गङ्गानदी-वानुकोपमेषु चोकधातुषु मत्ताखेऽपीमं विवादसमहाबादहं चोक-धातुं भगवन्तं प्राकासुनिं तथागतमईन्तं धम्यक् सम्बद्धं सभिचुषङ्गं बोधिसत्तपरिवारं पश्चिनि सा। तच च पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदी-वालिकोपसेषु लोकधातुषु सत्तालेऽपीमं त्रिमाइसमहासाइसं बोकधातं भगवनां गाव्यसुनिं तथागतमईनां सम्यक् सम्बुद्धं सभिन्सङ्घं बोधिसन्तपरिवारं पश्चन्ति सा। तत्र चोत्तरस्वान्दिशि गङ्गानदी-

इसां इति पुक्तकचतुरुये पाठः । इसे इति पाठोयुक्तः ।

प्रस्तकचतुरुये ये पाठः क्वचित् क्वचित् दृश्यते वस्तुतः सर्वचैव ये इत्यस्य स्थितिरूचिता।

वालुकोपमेषु जोकधातुषु मलाखेऽपीमं निसाहसमहासाहसं जोक-धातुं भगवनां च प्राकासुनिं तथागतमईनां सम्यक् समुद्धं सभिच्-मङ्गं बोधिमलपरिवारं पश्चिम्ति सा। तच चोत्तरपूर्वस्वान्दिशि चे गङ्गानदीवानुकोपसेषु कोकधातुषु धलाखेऽपीमं चिमाइसमहा-साइसं खोकधातं भगवनां प्राकासुनिं तथागतमईनां सम्बक् सम्बद्धं सभिनुमक्षं बोधिसन्तपरिवारं पण्यन्ति सा। तत्र च पूर्वदिचिए-खान्दिशि ये गङ्गानदीवान्कोपमेषु जोकधात्ष् मलासेऽपीमं विशाहसमहामाहसं सोकधातं भगवनं च प्राक्यसुनिं तथागत-मर्चनं मन्यक् मन्बद्धं सभिच्यङं बोधिमचपरिवारं पश्चिन्ति सा। तत्र च दक्षिणपश्चिमायान्दिशि ये गङ्गानदीवाल्कोपसेषु लोक-धातुष् यत्तासेऽपीमन्त्रिमाइसमहामाइसं स्रोतधातुं भगवनां मान्धमुनिं तथागतमईन्तं सन्यक् सन्दुद्धं सभिनुसङ्घं बोधिसन्त-परिवारं पद्यन्ति सा। तत्र च पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदी-वासुकोपमेषु जोकधात्रष् मलाखेऽपीमन्त्रियाहसमहासाहसं स्रोकधातुं भगवन्तं प्राकासुनिं तथागमईतन्तं सम्बक् सम्बद्धं समावकं सङ्घं बोधिसलपरिवारं पश्चिला सा। तचचाधसादिशि वीं गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधात्षु सत्तास्त्रेपौमन्त्रिसाहस्वमहा-बाइसं खोकधातुं भगवन्तञ्चः प्राक्यमुनिस्तयागतमईनां सम्यक्

<sup>\*</sup> क, ग पुस्तके सचावकसङ्घं इति पाठः। ख, घ पुस्तके सभिन्तुसङ्घं इति पाठः।

र् ये इति पाठः सर्वे छत्ते पुत्तक चतु खये न वृश्यते ।

<sup>ा</sup> भगवनाञ्चिति चकारो न सर्वस्थले पुक्तकचतुरुये दृश्यते। किन्तु सर्व-त्रैव स्थातुमुचितः।

सम्बुद्धं सभिचुमङ्गं बोधिमचपरिवारं पश्चिन्त सा। तत्र चोप-रिष्टाद्दिशि ये गङ्गानदीवाचुकोपसेषु चोकधातुषु मचास्तेऽपौमं विभाइस्तमहासाइसं चोकधातुं भगवन्तञ्च शाकाशुनिं तथागतमर्हन्तं सम्बक् सम्बुद्धं सभिचुमङ्गं सबोधिसच्चगणपरिवारं श्राशन्त सा॥

श्रथ पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् लोकधाद्वनितक्रम्य यः सर्श्रपश्चिमो लोकधातः रज्ञावतौ नाम तत्र रज्ञाकरो नाम तथागतोऽर्षन् सम्यक् सम्बद्धसिष्ठिति श्रियते यापर्यात स इमासेव प्रश्नापार्यमितां वोधिसन्वेभ्यो महासन्वेभ्यः सस्प्रकाशयित ॥

श्रथ तत्र लोकधाती समन्तरिक्षनीम वोधिसत्तोमहामत्तर्सं महान्तमवभासनाञ्च महान्तं पृथिवीचालनाञ्च तथागतस्विचनक-दर्भनमात्मभावं दृष्टा थेन भगवान् रत्नाकरस्वणागतोऽर्हन् सम्यक् सम्बुद्धसेनोपसंकान्तः । उपसंकम्य तं भगवन्तं तथागतमर्हन्तं सम्यक् सम्बुद्धसेनद्वोचन् । को भगवन् हेतः कः प्रत्ययः योऽस्य महतोऽवभासस्य खोके प्रादुर्भावाय श्रस्य च महतः पृथिवीचालस्य श्रस्य चेदृशस्य तथागतकायस्य सन्दर्भनाय ॥

एवसुको भगवान् रत्नाकरस्त्रणागतोऽईन् सम्यक् समुद्धस्तं समन्तरिक्षां वोधिसलं महासलसेतद्वोचत्। एष कुलपुच पश्चिमाया-न्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन्तिकस्य सहा नाम लोकधात्सस्तच णाक्यसुनिर्नाम तथागतोऽईन् सम्यक्षस्तुद्धसिष्ठति प्रियते यापयित म बोधिसन्तेश्यो महासन्तेश्यः प्रज्ञापारमितां सम्यकाणयित। तस्त्रेष ईट्टगोऽनुभावः॥

सवीधिसत्त्वगणपरिवारिमिति का, ग प्रक्तके पाठः । वोधिस्त्वपरि-वारिमिति ख, घ प्रक्तके पाठः ।

श्रय समन्तरिक्षविधिक्तोमहासत्तस् भगवनं रत्नाकरन्तथागतमर्हनं सम्यक् सम्बद्धसेतद्वोचत् । गच्छेयमदं भगवंसां सद्दां खोकधातुं तस्त भगवतः प्राक्तमुनेस्त्रथागतस्ताद्देतः सम्यक् सम्बद्धस्त्र दर्भनाय वन्दनाय पर्युपासनाय तेषाञ्च वोधिसत्तानां महासत्तानां सर्वेषां प्रायःस्तुसारस्रतानां धारणीप्रतिसन्तिक्तारं प्रतिकथानां सर्वेसमाधिसमापत्तिविद्यांताप्रप्तानाम् । भगवान् रत्नाकरस्त्रथागत श्राह । गच्छलं कुलपुत्र तां सद्दां लोकधातुं यखेदानीं कालं मन्यसे॥

श्रय रत्नाकरक्षणागतोऽर्हन् सम्यक् संवुद्धो नानारत्नमयानां सुवर्णनिर्भागानां सहस्रपवाणां पद्मानां सहस्रं समन्तरस्रये वोधि-सन्ताय महासन्ताय प्रादात्। एभिः कुन्तपुत्र पद्मेस्तं भगवन्तं प्राक्षमुनिं तथागतमर्हन्तं सम्यक् संवुद्धं श्रभ्यविकर सम्प्रजान विहारी च तच बुद्धचेचे भवेत्। तत्कस्य हेतोर्दुरासदाहिते वोधिसन्ता-महासन्ता ये तच जोकधातादुपपन्नामा तच चणेथाः॥

श्रथ समन्तरिक्षांविधिमलो महासन्तराख्य भगवतो राह्नाकर खान्यान स्वर्णनिर्मामानि सहस्र-यागतस्राहितः सम्यक्षं बुद्धस्रान्तिकात्तानि सुवर्णनिर्मामानि सहस्र-पत्राणि पद्मानि ग्रहीलानेको विधिमल कोटी नियुत्र गत्र महर्षेः साङ्कें ग्रहस्रोः प्रविजितेश्व दारकदारिका रूपिभिश्व ततो बुद्ध चेत्रादन्ति होते यावन्तः पूर्वस्रान्दिशि बुद्धा भगवन्तिस्राहिन्ति प्रियन्ते यापयन्ति तान् सर्वान् सत् कुर्वन् ग्रह्मुर्वन् मानयन् पूज्यम् पुष्पधूषगञ्च-मास्यविलेपनपूर्णनीवरक्षमध्जपताकाभिमंह्मा वोधिसन्तर्था महता

<sup>\*</sup> जिचार इति ख, ग पुक्तके याठः।

<sup>ं</sup> वसिता इति प्रस्तवचतुरुये पाठः। वश्चिता इति पाठोयकाः।

वोधिसत्तानुभावेन । येन भगवान् प्रात्यसुनिस्त्यागतोऽईन् यस्यक् संबुद्धस्तेनोपमंकान्तः उपसंक्रस्य भगवतः पादौ प्रिर मावन्दिला एकान्तिस्तिः समन्तर्प्तियोधिसत्तोमहासत्त्वो भगवन्तित्वोचत् । रल्लाकरोभगवंस्त्यागतोऽईन् सम्यक् संबुद्धो भगवतोऽन्यावाधतां परिष्टच्छत्यऽस्यातद्भताञ्च स्वयुत्यानतां वस्तं सखस्यप्रविद्यारताञ्च । इमानि च तेन भगवता रल्लाकरेण तथागतेनाईता सम्यक् संबुद्धेन सुवर्णनिर्भामानि सहस्रपचाणि पद्मानि प्रणिहितानि भगवतः पूजाकर्मणे ॥

श्रय भगवान् प्राकासुनिख्यागतोऽईन् सम्यक् संवृद्धकानि पद्मानि ग्रहीला येन ते पूर्वस्थान्दिश गङ्गानदीवाजुकोपमेषु खोकधातुषु तथागता श्रईन्तः सम्यक् संवृद्धाक्तिचोष्टीत्॥

श्रथ तैः पद्मेले सर्वेलोकधातवः स्कृटा श्रम्धवन् तत्र च पद्मेषु तथागतविग्रहानिषणा धर्मे देग्रथन्ति सा। यदुतेमामेव धर्पार्-मिता श्रास्य येश्व सन्तैः साधर्मदेग्रनाश्रुता ते सर्वेतियता श्रम्धवन्त्र-तत्तरायां सम्यक् सम्बोधौ (१)। तेऽपि बोधिसन्ताग्रहस्त्राञ्च प्रव्रजिताञ्च दारकदारिकाञ्च स्वकासकैः सुग्रसम्भीभगवन्तं प्राक्षमुनि तथागत-मर्चनं सम्यक् संबुद्धं सत्तुर्वन्ति सा। ग्रस्तुर्वन्ति सा। मानयन्ति सा। प्रश्चित्ति सा। प्रश्चित्ति प्राप्तान्ति सा। प्रश्चिति सा। स्वीपस्ति गङ्गानदीवासुकोपमा-स्वोक्षधाद्वन्तिकम्य यः सर्वेपश्चिमोकोकधातः सर्वेग्रोकापगतो नाम

<sup>\*</sup> इमामेव इति पुक्तवाचतुरुये पाठः । इमा एव इति पाठोयुताः ।

 <sup>(</sup>१) नास्कृतरं प्रधानं वस्याः सेयमनुत्तरा सम्यक् श्रविपरीता सम्बोधिः सर्व्याकाराभिसम्बोधिर्वेद्धभूमिरिति यावत् ।

तचाभौकश्रीनींम तथागतोऽईन् सस्यक् संबुद्धसिष्ठति ध्रियते याप-यति । स इसामेव प्रज्ञापार्समतां बोधिसलेभ्यो महासलेभ्यः सम्प्रकाभयति ॥

श्रथ तत्र खोकधातौ विगतभोको नाम बोधिसलोमहासललं महान्तमवभासं तं च महान्तं पृथिवीचालन्तञ्च तथागतस्यामेचन-कद्रभनमात्मभावं दृद्वा चेन स भगवानभोकश्रीस्त्रथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तेनोपसंकान्तः उपसंक्रस्यतं भगवन्तमभोकश्रियं तथागतं सम्यक् संबुद्धस्तेनोपसंकान्तः उपसंक्रस्यतं भगवन्तमभोकश्रियं तथागतं सम्यक् संबुद्धसेतदवोचत्। को भगवन् हेतः कः प्रव्यचोऽस्य महतो-ऽवभासस्य लोके प्रादुर्भावायास्य च महतः पृथिवीचालस्य चेदृशस्य तथागतकायस्य सन्दर्भनाय। एवसके भगवानभोकश्रीस्त्रथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तं विगतभोकं बोधिसलं महासल्वेतदवोचत्। एष सुलपुच उत्तरस्थान्दिभि गङ्गानदीवालुकोपमास्रोकधाद्यनिक्रस्य पहानाम लोकधात्सल्य भाक्यसुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तिष्ठति श्रियते यापयित। स बोधिसलेभ्यो महासल्वेयः प्रज्ञापार्यमतां सम्प्रकाभयित। तस्वेष ईदृशोऽनुभावः॥

श्रय विगतभोको बोधिमलोमहासत्त्वसं भगवन्तमभोकश्रियं तथागतमहन्तं सम्यक् संवृद्धसेतद्वोचत् । गच्छेयमहं भगवंस्तां सहां खोकधातुं तस्य भावध्यने स्वयागतस्याहेतः सम्यक् संवृद्धस्य दर्भनाय वन्द्रनाय पर्य्यपासनाय तेषां च बोधिमत्वानां महासत्वानां सर्वेषां प्रायः कुमारस्तानां धारणीप्रतिसम्बिन्निर्होर प्रतिख्यानां सर्वेष- माधिसमापत्तिविभिता प्राप्तानाम् । स भगवानभोकश्रीस्वयागत श्राह। गच्छलं कुखपुच तां सहां खोकधातुं यखेदानीं कालं मन्यसे ॥

श्रय भगवानशोकश्रीस्त्रयागतोऽईन् सम्यक् संबुद्धो नानारह्नम-यानां सुवर्णनिभाँसानां सहस्वपद्माणां पद्मानां सहस्रं विगतशोकाय बोधिसत्त्रायमहासत्त्राय प्रादात्। एभिः कुलपुत्र पद्मेसं भगवन्तं श्राकासुनिं तथागतमईनं सम्यक् संबुद्धमभ्यविकर् सम्प्रजानहारी च कुलपुत्र तत्र बुद्धचेत्रे भवेत्। तत्कस्य हेतोर्दुरासदाहिते बोधि-सत्त्वासहासत्त्वाः ये तत्र लोकधाताबुपपन्ना मा तत्र चण्याः॥

श्रय विगतभोको बोधिसत्त्वोमहासत्त्वसत्य भगवतोऽभोकश्रिय-स्तथागतसार्रतः सम्यन्संनुद्धसान्तिकात्तानि सुंवर्णनिर्भासानि महस्रपत्राणि पद्मानि ग्टहीलानेकेवीधिमत्तकोटीनियतप्रतमहस्तैः साद्धें ग्रहीसे: प्रव्रजितेश्व दारकदारिकारूपिभिश्व ततो बुद्धचेत्रा-दन्तर्हितोयावन्तोदिचिणसान्दित्रि वुद्धाभगवन्तसिष्ठन्ति न्नियन्ते थापयन्ति \* मत्कुर्वन् गुरुकुर्वन् मानयन् पूजयन् पुष्पधूपगन्धमास्य-विलेपनन्षेवस्ताभरणच्छनध्यजपताकाभिर्महत्याबोधिसत्तर्धामहता बोधिसत्तानुभावेन येन भगवान् ग्राकामुनिस्तथागतोऽईन् सम्यक् संबद्धेस्तनोपसंक्रान्तः उपसंक्रम्य भगवतः पादौ ग्रिरसावन्दिला-एकान्तेखात् एकान्तेखितस विगतशोको बोधिमन्तोमहामन्ते-भगवन्तमेतद्वीचत् । श्रशोकश्रीभंगवंस्तथागतोऽईन् सम्यक् संबृद्धी-भगवतोऽल्पाबाधतां परिष्टच्छत्यल्पातङ्कतां चघूत्यानतां वत्तं सुख स्पर्भविद्वारताञ्च। इमानि च तेन भगवता श्रशोकश्रिया तथाग-तेनाईता सम्यक् संबुद्धेन सुवर्णनिर्भाशानि सहस्वपनाणि पद्मानि प्रहितानि भगवतः पूजाकर्मणे॥

<sup>\*</sup> तान् सर्वान् इति ख, घ, पुस्तके पाठोऽधिकः।

पं प्रशिव्हितानि इति ग, घ, पुल्तके पाठः।

श्रय भगवान् प्राक्त्यसुनिस्त्रयागतोर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तानि पद्मानि

ग्रहीला येन ते दिस्तिष्यान्दिप्रि गङ्गानदीवासुकोपसेषु स्रोकधा
तुषु तथागता श्रर्हन्तः सम्यक् संबुद्धास्त्रेनाचैप्यीत्॥

श्रय तैः पद्मेसेथर्षकोकधातवः स्कुटा श्रम्वन् । तत्र च पद्मेषु तथागतविग्रहानिषण्यधमं देशयन्ति सा । यद्तेमामेव षट्पार्मिता मारभ्य येश्व सन्तैः साधमंदेशनाश्रुता ते सर्वे नियता श्रम्वन्नतत्तरायां सम्यक् सम्बोधो । तिपि बोधिसन्ताग्रहस्याः प्रवनिताश्च दारकदारिकाश्च स्वकस्वकैः सुग्रसमुक्तेभंगवन्तं शास्त्रसृतिं
तथागतमर्हन्तं सम्यक् संबुद्धं सत्स्वर्वन्ति सा गुरुकुर्वन्ति सा मानयन्ति सा पूजयन्ति सा । पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमांस्रोक्षधादनिक्रम्य यः सर्वपश्चिमोक्षोकधात्रह्पश्चान्ता नाम लोकधात्यं स्वच रत्नार्चिर्नाम तथागतोऽर्दन् सम्यक् संबुद्धसिष्ठिति प्रियते
यापयति । स दमामेव प्रज्ञापारिमतां बोधिसन्तेभ्यो महासन्तेभ्यः
सम्यकाग्रयति ॥

श्रय तत्र लोकधातौ चारित्रमितर्गाम बोधिमत्त्रस्तं महान्त-मवभायन्त्रञ्च महान्तं प्रथिवीचालनां च तथागतस्त्रायेचनकदर्शन-मात्मभावं दृद्धा येन स भगवान् रह्नार्चिल्यागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तेनोपसंकान्तः उपसंक्रम्य भगवन्तं रह्नार्चिषं तथागतमर्हन्तं सम्यक् संबुद्धसेतद्वोचत्। को भगवन् हेतुः कः प्रत्यथोऽस्त्र

<sup>\*</sup> पार्रामता चारभ्येति ख, ग, घ, पुक्तके पाठः।

<sup>ी</sup> वाजकोषमान् इति ख, ग, घ, एक्तके पाठः।

<sup>🗓</sup> पुक्तकचतुरुये लोकधातुशब्दस्य ग्रनः पाठोटृश्यते ।

महतोऽवभामस्य सोने प्रादुर्भावायास्य च महतः प्रथिवीचालस्य चेदृग्रस्य तथागतकायस्य सन्दर्भनाय। एवसुके भगवान् रत्नार्चि-स्तथागतोर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तं चारिचमितं वोधिसन्तं महासन्त-सेतद्वोचत्। एष सुसपुच पूर्वस्थान्दिण गङ्गानदीवासुकोपमान् सोकधात्मतिकस्य सहा नाम स्नोकधात्मच प्राच्यसुनिर्मात्यागतोऽर्हन् सम्यक्षंबुद्धस्तिष्ठति प्रियते यापयति। स वोधि-सन्तेभ्योमहासन्तेभ्यः प्रज्ञापारिमतां सम्प्रकाणयति। तस्त्रेष ईदृगोऽनुभावः॥

श्रयचारित्रमितिवाधियको महासक्तसं भगवनं रक्षाचिंपं तथागतमईनां सम्यक् संबुद्धसेतद्वोचत्। गच्छेयमइं भगवंसां सद्दां
कोकधातं तस्य भगवतः प्राक्यसुनेस्त्रथागतस्याईतः सम्यक् संबुद्धस्य दर्भनाय वन्दनाय पर्य्युपासनाय। तेषां च वोधिसक्तानां महा-सक्तानां सर्वेषां प्रायः सुमारस्तानां धारणीप्रतिसम्बिद्धारं-प्रतिस्वश्चानां सर्वेषमाधिसमापित्तविधिताप्राप्तानाम्। स भगवान् रक्षाचिस्त्रयागत श्वाह। गच्छतं सुसपुच तां सद्दां स्रोकधातं यस्वे-दानीं कालं मन्यसे॥

श्रय रत्नाचिस्तयागतोऽर्दन् सम्यक् संबुद्धोनानारत्नमयानीं सुवर्षिनिर्भाषानां सद्दस्य पाएं पद्मानां सद्दस्य पारित्रमतये वोधिसत्ताय महासत्ताय प्रादात्। एभिः सुलपुत्र पद्मेसं भगवनां प्राक्षस्त्रीनं तथागतमर्हनं सम्यक् संबुद्धमस्यविक्र सम्यज्ञानचारी च सुज्जप्त तत्र बुद्धचेत्रे भवेत्। तत्कस्य हेतोर्दुरासदा हि ते वोधिसत्तामद्दासत्ताये तत्र स्रोक्षसानाव्यपन्ना मा तत्र स्रोक्षाः।

श्रय चारिचमितवेधिमलोमहासलस्य भगवतो रत्नार्विष-स्वथागतस्यार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्यान्तिकात्तानि सुवर्णनिर्भाषानि मइस्रपत्राणि पद्मानि ग्रहीलानेकेवाधिमलकोटीनियुतमतमहस्तैः मार्द्धे ग्रह्स्थे: प्रव्रजितेश्वदारकदारिकाभिश्वततो वुद्धचेचादन्तर्हितः यावन्तः पश्चिमायान्दिशि बुद्धा भगवन्त खिष्टन्ति थ्रियन्ते याप-यन्ति तान् सर्वान् सत्सुर्वन् गुरुसुर्वन्मानयन् पूजयन् पुष्पधूपगन्ध-माच्यविलेपनचूर्णवस्ताभरणक्षचध्यजपताकाभिर्महत्यावोधिमत्त्रधां महता वोधियत्त्वानुभभावेन। येन भगवान् ग्राक्यसुनिस्तथागतो-ऽर्हन् सस्यक् सम्बद्धक्तेनोपसंक्रान्तः उपसंक्रस्य भगवतः पादौ भिरसा− वन्दिला एकान्तेऽस्थात् एकान्तेस्थितञ्चारिचमितवेधिमन्तोमहा-सत्त्वोभगवन्तमेतद्वोचत्। रत्नार्चिर्भगवंस्त्रघागतोऽर्हन् सम्बक् सम्बद्धो भगवतोऽच्यावाधतां परिष्टच्छत्यस्थातङ्कताञ्चलयूत्यानता वलं सुखस्पर्भ-विद्वारताञ्च इमाति च तेन भगवतारत्नार्चिघातथागतेनार्हता सम्यक् सम्बद्धेन सुवर्णनिर्भागानि सहस्वपत्राणि पद्मानि प्रणि-हितानि भगवतः पूर्वाकर्मणे ॥

श्रय भगवान् प्राकासुनिस्त्यागतोऽईन् सम्यक् सम्बद्धस्तानि पद्मानि ग्रहीला येन ते पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुषु तथागता श्रईन्तः सम्यक् सम्बद्धास्त्रेनाचेस्रीत्॥

श्रथ तैः पद्मेस्ते सर्वे लोकधातवः स्कृटा श्रश्चवन्। तत्र प पद्मेषु तथागतविग्रहातिषसाधर्मे देशयन्ति स्नः। यदुतेमामेव षट्पारमिता श्रारभ्य यैद्य सत्तैः सा धर्मदेशताश्रुता ते सर्वे नियता श्रश्चवन्नतृत्तरायां सम्यक् सम्बोधौ तेपि बोधिसला महा- सत्ता ग्रहस्थाः प्रविज्ञतास्यदारकदारिकास्य सकसकेः कुणलमूले-भंगवन्तं प्राक्यसुनिं तथागतमर्हनं सम्यक् सम्बद्धं सत् कुर्व्यन्ति स्म गुरुकुर्विन्त स्म मानयन्ति स्म पूजयन्ति स्म । उत्तरस्थान्दिप्रि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधाह्यतिकम्य यः सर्वपिस्थमोलोक-धातुर्जायानाम तत्र जायेन्द्रो नाम तथागतोऽईन् सम्यक् सम्बद्ध-स्तिष्ठति प्रियते यापयति स दमासेव प्रज्ञामार्गमतां बोधि-सलेभ्यो महासलेभ्यः सम्यकाणयति ॥

श्रथ तत्र खोकधातौ जयदत्तो नाम बोधिसलो महासलस्य सहान्तमवभासनां च महान्तं पृथिवीचालनञ्च तथागतस्यासेचनक-दर्भनमात्मभावं दृद्धा येन भगवान् जायेन्द्रस्वथागतोऽर्हन् सम्यक् सम्बद्धसेनोपसंकान्तः उपसंकास्य तं भगवन्तं जायेन्द्रं तथागतमर्हन्तं सम्यक् सम्बद्धसेतद्वोचत् को भगवन् हेतुः कःप्रत्ययोऽस्य महतोऽव-भासस्य खोके प्रादुर्भावायास्यच महतः पृथिवीचालस्यास्यचेदृशस्य तथागतकायस्य सन्दर्भनाय\*वन्द्रनायपर्थुपासनाय॥

एवसुको भगवान् जायेन्द्रस्तथागतोऽर्हन् सम्यक् सम्बद्धसं जयदत्तं बोधिसत्तं महासत्त्वनेतित्। एप कुलपुत्र दिल्लास्त्रान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधाद्धनितिकम्य सहा नाम लोकधाद्धस्त्र शाक्यसुनिनाम तथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तिष्ठति प्रियते यापयित स्वोधिसत्त्रेभ्यो महासत्त्रेभ्यः प्रज्ञापार्मितां सस्प्रकाशयित । तस्त्रेष-ई.हुगोऽनुभावः ॥

त्रय जयदत्तो बोधिसत्तो महासत्तरं भगवनं जायेन्द्रनाथागत-

<sup>\*</sup> वन्दनाय पर्युपासनायेति पाठोऽत्रेव खावे प्रस्तकचतुरुये दृश्यते ॥

मईनं सम्यक्षमुद्धमेतद्वोचत् । गच्छ्यमहं भगवंसां घहां लोक-धातुन्तस्य भगवतः प्राक्यमुनेस्त्रधागतस्यार्हतः सम्यक् संबुद्धस्य दर्भनाय वन्द्नाय पर्थुपामनाय तेषाञ्च वोधिमत्तानां महसत्तानां सर्वेषां प्रायः सुमारस्तानां धारणी प्रतिसन्तिनिर्हारप्रतिस्वव्यानां सर्वेसमाधिममापित्तविस्ताप्राप्तानां स भगवान् जायेन्द्रस्रयागत श्वाह । गच्छलं सुस्रुप्त तां सहां स्रोक्षधातं यस्वेदानीङ्कालं मन्यसे ॥

श्रय जायेन्द्र स्वधागतोऽईन् सस्यक् सस्युद्धो नानारत्नमथानां स्वविधिनभीसानां सहस्रपत्राणां पद्मानां सहस्रं जयदत्ताय बोधि-स्वाय महास्वाय प्राटात्। एभिः कुलपुत्र पद्मेस्तं भगवन्तं मस्यक् सस्युद्धमस्यविकर् । सस्प्रजान विहारीच कुलपुत्र तत्र बुद्ध-चेत्रे भवेत् तत् कस्य हेतोर्दुरासदाहिते बोधिसत्वा महास्वा से तत्र कोकधातावुपपन्ना मा तत्र चणेथाः॥

त्रथ जयदत्तो बोधिसलोमहासल्लख भगवतो जाथेन्स्स तथागतस्वार्हतः सम्यक् संबुद्धस्थान्तिकात्तानि सुवर्णनिर्भासानि सहस्रपत्राणि पद्मानि रुष्टीलानेके बेधिसलकोटीनियुतगतमहस्तेः सार्द्धं रुष्टस्थेः प्रविजतेस दारकदारिकारूपिभिस्र ततो बुद्धचेत्रा-दन्तर्हितोयावन्तः उत्तरस्थान्द्गि बुद्धा भगवन्तसिष्ठन्ति प्रियन्ते यापयन्तितान् सर्वान् सन्तुर्वन् गुरुक्तुर्वन्मानयन् पूजयन् पुष्पधूपगन्धमा-स्विवियनपूर्णवीवरच्छत्रध्वजपताकाभिः महत्या बोधिसल्वर्थान् महत्ता बोधिसल्लान्भावेन येन भगवान् प्राक्यमुनिस्त्रयागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धसेनोपसंकानः उपसंकम्य भगवतः पादौ गिरमा विद्यला एकान्तेऽस्थात् एकान्ते।स्वान्ते।धिमन्त्रोमहासन्ते

भगवन्तमेतद्वोचत् । जायेन्द्रो भगवंखयागतोऽईन् सम्यक् संबुद्धो भगवतोऽख्यावाधतां परिष्टच्छत्यख्यातद्धतां खघूत्यानतां वजञ्च सुखस्पर्भविद्यारतां च । इमानि च तेन भगवताजायेन्द्रेण तथागते-नाईता सम्यक् संबुद्धेन सुवर्णनिर्भाषानि सदस्वपवाणि पद्मानि प्रनिहितानि भगवतः पूजाकर्मणे ॥

श्रथ भगवान् प्राक्यसुनिस्तथागतोर्हन् सम्यक् संबुद्धसानि पद्मानि ग्रहीला येन ते उत्तरस्थान्दिपा गङ्गानदीवानुकोपसेषु क्षोकधातुषु तथागता श्रईन्तः सम्यक् संबुद्धास्त्रेनाचिषीत्॥

त्रय तै: पद्मेसे सर्वे कोकधातवः स्कुटा श्रध्यवन् । तत्र च पद्मेषु तथागतिवयहानिषण्यधमें देशयिन सा । यदूतेमामेव षद्-पारमिता त्रारभयेय सन्तेः साधर्मदेशना श्रुता ते सर्वे नियता श्रध्यवत्रतत्तरायां सम्यक् सम्बोधी तेऽपि बोधिसन्ताः ग्रहस्ताः प्रज्ञजिताय दारिकदारिकाय स्वकस्वनैः कुश्चमृत्वेभंगवन्नं शास्त्रसृतिं तथागतमर्हनं सम्यक् संबुद्धं सत् सुर्वेन्ति सा । ग्रह्सुर्वेन्ति सा मान-यन्ति सा पूजयिन सा । उत्तरपूर्वेस्थान्दिश गङ्गानदीवासुकोपमान् स्वोकधाद्यन्तिकस्य यः सर्वे पश्चिमोस्तेषधातुः समाध्यस्त्रहेतोनास्त तत्र समाधिहस्त्रुत्तरश्चीनाम तथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धसिष्टनि प्रियते यापयित । इमामेव श्रष्टापारिमतां बोधिसन्तेश्वो महा-सन्तेश्वः सम्प्रकाशयित ॥

त्रय तत्र लोकधातौ विजयविकासी नाम बोधिसत्तोमहा-सत्त्रलामवभायन्तञ्च महानां प्रथिवीचालनञ्च तथागतस्त्राक्षेचनका-दर्भनमात्मभावं दृष्टा येन स भगवान् समाधिहस्सुन्तरश्रीस्त्रथागकोः ऽईन् सस्यक् संबुद्धस्तेनोपसङ्कान्तः उपयंकस्यतं भगवनां समाधिहस्युत्तरित्रयं तथागतमर्हनां सस्यक् संबुद्धसेतद्वोचत्। को भगवन् हेतः
कः प्रत्ययोऽस्य महतोऽत्रभासस्य लोके प्रादुर्भावायास्य च महतः
पृथिवीचालस्य श्रस्य चेदृग्रस्य तथागतकायस्य सन्दर्गनाय। एवसुको
भगवान् समाधिहस्युन्तरश्रीस्त्रथागतोऽईन् सस्यक् संबुद्धस्तं विजयिवक्रामिणं वोधिसत्तं महासत्त्वमेतद्वोचत्। एष कुलपुच द्चिणपियमाथान्दिश गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्मत्तकस्य सहा नाम
लोकधात्स्त्रच प्राक्यसुनिर्नामतथागतोऽईन् सस्यक् संबुद्धस्विष्ठति
प्रियते यापयति। स वोधिसत्त्वेभ्यो महासत्त्वेभ्यः प्रज्ञापार्मितां
सस्यकाग्रयति। तस्येष देषदृगोऽत्रभावः॥

श्रय विजयविकामी वोधिमलोमहामलस्तं भगवनां ममाधिहस्युत्तरिश्रयं तथागतमर्हनां सम्यक् संबुद्धसेतद्योषत् । गच्छेयमहं
भगवं सां महा लोकधातं तस्य भगवतः प्राक्यसुनेस्त्रथागतस्यार्हतः
सम्यक् संबुद्धस्य दर्भनाय वन्दनाय पर्युपासनाय। तेषाञ्च वोधिसत्तानां महासलानां प्रायः सुमारभृतानां धारणीप्रतिसम्बिन्नार्हार
प्रतिस्वश्रानां सर्वसमाधिसमापत्तिविध्यताप्राप्तानां। स भगवान्
समाधिहस्युत्तरश्रीनीम तथागत श्राह। गच्छलं सुसपुच तां सहां
लोकधातं यस्येदानीं कालं मन्यसे ॥

श्रथ समाधि च्युत्तरश्री स्वयागतो ईन् सम्यक् संबुद्धो नानारल-भयानां सुवर्षिनिर्भासानां सदस्य प्राणां पद्मानां सदस्यं विजयवि-क्रामिणे बोधिसत्ताय महासत्ताय प्रादात्। एभिः कुत्तपुत्र पद्मेसं भगवनां प्राक्यसुनिं तथागतमईनां सम्यक् संबुद्धमभ्यकिर सम्प्रजान- विद्यारी च कुलपुत्र तच बुद्धचेत्रे भवेत्। तत् कस्य हेतोर्दुरा-मदाहि ते बोधिमचामहामचा ये तत्र खोकधातावुपपनाः मा तत्र खणेषाः॥

श्रथ विजयविकामी बोधिमत्त्वोमहामत्त्रस्य भगवतः समा-धिहस्युत्तरश्रियस्तयागतस्याऽईतः सम्यक् संबुद्धस्याऽन्तिकात् तानि सुवर्णनिर्भागानि सहस्रपचाणि पद्मानि गटहीलाउनेकीवीधिमल-कोटी निय्तमतमस्स्रेः माङ्कं ग्रहस्यैः प्रवितिश्व दारकदारिकारूपि-भिश्व ततो बुद्धचेचादनाहितो यावनाः उत्तरपूर्वस्थान्दिशि बृद्धा-भगवन्तिष्ठन्ति प्रियन्ते यापयन्ति तान् धर्वान् सत्सूर्वन् गुद्धकुर्वन् मानयन् पूजयन् पुष्पधूपगन्धमास्यविसेपनपूर्णचीवरवस्त्रध्वजपता-काभिर्महत्या बोधिसत्त्वर्धा महता बोधिसत्त्वाऽनुभावेन येन भगवान्\* प्राकामुनिस्तथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तेनोपसंकान्तः। उपसंक्रम्य भगवतः पादौ शिर्मा वन्दिला एकान्तेऽस्वादेकान्ते स्थितोविजयविकामी बोधिमचोमहामचोभगवन्तमेतद्वोचत्। स-माधिहस्त्यन्तरश्रीर्भगवंसायागतोऽर्हन् सम्यक् संबृद्धो भगवतोऽल्या-बाधतां परिपृच्छत्त्वस्यातद्भतां सघूत्यानतां बसञ्च सुखसार्गविद्यारि-ताञ्च। इमानि च तेन भगवता समाधिहस्यून्तरश्रिया तथागते-नाऽईता मस्यक् संबुद्धेन सुवर्णनिभीषानि महस्रपत्राणि पद्मानि प्रणिहितानि भगवतः पूजाकर्मणे ॥

त्रथ भगवान् गाकासुनिस्तथागतोऽईन् सम्यक् संवुद्धसानि

<sup>\*</sup> भगवाञ्कालयमुनिरिति ग, घ, पुस्तके सन्धिनिर्देशः एवमन्यत्र ।

प्रिचितानि इति च पुस्तके पाठः।

पद्मानि यहीला येन उत्तरपूर्वस्थान्दिणि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोतकातुष्ठ तथागता ऋईन्तः सम्बक् संबुद्धास्त्रेनाऽचैपीत् ॥

श्रथ तै: पद्मेः सर्वे लोकधातवः स्कुटा श्रम्यवन् । तत्र च पद्मेषु तथागतविग्रहाः निषणाधमें देग्रथन्ति सा । यद्तेमामेव षट्पार्मितामारभ्य । येथ मन्तेः सा धर्मदेग्रना श्रुता ते सर्वे नियता श्रम्भवन्ननुत्तरायां मन्यक् मम्बोधौ । तेपि च बोधिसन्ता-ग्रहस्थाः प्रवित्तास दारकदारिकास खक्ककः सुग्रलम् लैभेगवन्तं ग्राक्तमुनि तथागतमर्हन्तं सम्यक् संबुद्धं मत्सुर्वन्ति सा ग्रह्सुर्वन्ति सा मानयन्ति सा प्रत्रयन्ति सा । पूर्वद्विणस्थान्दिशि गङ्गानदौ-शासुकोपमान् लोकधाद्धन्तिकम्य यः मर्वपिथमोस्नोकधातुर्वोधि-मण्डासद्धारस्विरा नाम तत्र पद्मोत्तरश्रीर्नाम तथागतोऽईन् सम्यक् संबुद्धस्विष्ठति प्रियते यापयित । स दमामेव प्रज्ञापारिमतां बोधिसन्तेभ्यो महासन्तेभ्यः सम्प्रकाश्रयति ॥

त्रथ तच लोकधातौ पद्महत्तो नाम बोधिमत्तोमहाभत्तसं महान्तमवभासं तद्म महान्तं पृथिवीचालनाञ्च तथागतस्याऽसेचनक-दर्भनमात्मभावं दृद्धा येन भगवान् पद्मोत्तरश्रीस्वथागतोऽर्हन् सम्यक् संवुद्धसेनोपसंक्रात्तः। उपसंक्रम्य तं भगवन्तं पद्मोत्तरिश्चयं तथागत-मर्हन्तं सम्यक् संवुद्धसेतदवीचत्। को भगवन् हेतुः कः प्रत्ययोऽस्य नहतोऽवभाषस्य लोके प्रादुर्भावायाऽस्य च महतः पृथिवीचालस्यऽस्य चेद्रसस्य तथागतकायस्य सन्दर्भनाष॥

एवसुको भगवान् पद्मोत्तरश्रीक्तथागतोऽईन् सम्यक् संबुद्धस्तं पद्मश्रम् वोधिमत्तं महामत्त्रमेतद्वीचत् । एष कुलपुच पश्चिमी- त्तरस्थान्दिभि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधात्वतिकस्य यहा नाम स्रोकधातुस्तच भाक्यमुनिर्नाम तथागतोऽईन् सम्यक् संबुद्धसिष्ठति भ्रियते यापयति । स बोधिमस्त्रेभ्यो महासस्त्रेभ्यः प्रज्ञापारिमतां सम्यकाभयति । तस्त्रेष ई.दृभोऽनुभावः ॥

श्रथ पद्मह्मोवोधिमलोमहासत्तम् भगवनां पद्मोत्तरश्रियं तथागतमहिनं सम्यक् संबुद्धमेतद्वोचन् । गच्छेयमहं भगवस्तां महां खोकधातुं तस्य भगवतः प्राक्ष्यमृतस्यागतस्याऽर्हतः सम्यक् संबुद्धस्य दर्भनाय वन्दनाय पर्य्युपासनाय। तेषाञ्च बोधिसत्तानां महा-सत्तानां सर्वेषां प्रायः कुमारभृतानां धारणीप्रतिसम्बिश्चहारप्रति-स्वभानां सर्वेसमाधिसमापत्तिविप्रताप्राप्तानाम् । स भगवान् पद्मोन्तरश्रीस्यागत श्राष्ट् । गच्छ लं कुखपुव तां सहां खोकधातुं यख्येदानीं कासं मन्यसे ॥

श्रय पद्मोत्तरश्रीस्वयागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धो नानारक्षमयानां स्वयंपिनभांसानां सहस्वपद्माणां पद्मानां सहस्वं पद्मस्ताय बोधि-सत्ताय महासन्ताय प्रादात्। एभिः कुत्तपुत्र पद्मेस्तं भगवनां प्रात्त्वस्वाय प्रादात्। एभिः कुत्तपुत्र पद्मेस्तं भगवनां प्रात्त्वस्वायं प्रस्ते सम्यक् संबुद्धमभ्यविकर्। सम्यज्ञानिविचारी च कुत्तपुत्र तत्र बुद्धने भवेत्। तत्कस्य हेतोर्दुरासदा हि ते बोधिसत्तामहासन्ता ये तत्र लोकधातावुपपन्नाः। मा तत्र चणेयाः॥

श्रथ पद्महस्तो बोधिसत्तो महासत्त्वस्त्रः भगवतः पद्मोत्तरश्रिथ-स्तथागतस्त्राऽईतः सम्यक् संबुद्धस्थाऽन्तिकात्तानि सुवर्णनिर्भासानि सहस्रपनाणि पद्माणि ग्रहीलाऽनैकैनोधिसत्त्वकोटीनियुत्यत्मसहस्तेः सार्ह्वं ग्रह्मेः प्रविजितेय दारकदारिकारूपिभिय ततोबुद्धचेत्रादनिर्हितोयावनः पूर्वस्थान्दिशि बुद्धाभगवन्तासिष्ठन्ति प्रियन्ते यापयन्ति, तान् सर्वान् सत्कुर्वन् गुरूकुर्वन् मानयन् पूजयन् पुष्पधूपगन्धभास्त्रविज्ञेपनचूर्णचीवरच्छत्रघजपताकाभिमेहत्या बोधिमत्त्रध्यां
महता बोधिसत्त्वाऽनुभावेन, येन भगवान् प्राक्यमुनिस्त्रयागतोप्रह्नं सम्यक् संबुद्धस्तिनोपसंकान्तः। उपसंक्रम्य भगवतः पादौ शिर्म्मा वन्दिला एकान्तेऽस्थात्। एकान्ते स्थितः पद्महस्तो बोधिमत्त्रोमहामत्त्रोभगवन्तमेतद्वोचत्। पद्मोत्तरश्रीभगवन् सम्यक् सम्बुद्धस्वयागतोऽर्हन् भगवतोऽत्यावाधनां परिष्टच्छत्यस्यातङ्कताञ्च स्वयुद्धत्वानतां बक्तञ्च सुखस्यप्रविद्यात्ताञ्च। इमानि च तेन भगवता
पद्मोत्तरश्रिया तथागतेनाऽर्हता सम्यक् संबुद्धेन सुवर्णनिर्भामानि
सहस्ववाणि पद्मानि प्रणिहितानि स्थावतः प्रजाकर्मणे॥

श्रय भगवान् शाक्त्रसुनिक्तयागतोऽर्हन् सम्यत् संबुद्धस्तानि पद्मानि ग्रहीला येन पूर्वदिचिषस्थान्दिशि गङ्गानदीवाजुकोपसेषु क्रोकधातुषु तथागता श्रहेन्तः सम्यक् संबुद्धास्तेनाऽचैसीत्॥

श्रथ तैः पद्मेः सर्वे कोकधातवः स्कृटा श्रभ्रवन्। तत्र च पद्मेषु तथागतविध्रक्षानिष्याधर्मे देशयन्ति सा। यदुतेमामेव षट्-पारमितामारभ्य। येख सन्तैः सा धर्मदेशना श्रुता ते सर्वे नियता-श्रभ्रवन्नतृत्तरायां सम्यक् सम्बोधौ। तेपि बोधिसन्ता महासन्ता-ग्रम्ह्याः प्रक्रजितास दारकदारिकास स्वकस्वकैः कुश्रक्षमृत्वैर्भगवन्तं शाक्यसुनिं तथागतमर्हनं सम्यक् संबुद्धं सन्तुर्वन्ति सा। ग्रन्डकुर्वन्ति

<sup>\*</sup> ग, घ, पुल्ति प्रश्चितानीति पाठः।

सा। मानयन्ति सा। पृजयन्ति सा। दिखणपश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवाक्षुकोपमान् कोकधाद्वनिकस्य यः सर्वपश्चिमोक्षोक-धातुर्विगतराजसभावा नाम तप सूर्यनण्डकाप्रतिभाषोत्तमभौनीम तथागतीऽईन् मस्यक् संबुद्धस्तिष्ठति प्रियते यापयति। स दमामेव प्रज्ञापार्मितां वोधिसन्वेभ्योमहामक्ष्वेभ्यः सम्प्रकाशयति॥

श्रथ तत्र कोकधातौ सूर्यप्रतिभासो नाम बोधिसत्तो महा-सत्त्वस्तं महान्मवभासन्तद्धमहान्नं पृथिवीचालनञ्च तथागतका-ऽसेचनकदर्गनमात्मभावं दृद्धा येन स भगवान् सूर्यमण्डलप्रतिभासो-त्तमश्रीक्षयागतक्तेनोपमंत्रान्तः। उपसंत्रस्य तं भगवन्नं सूर्यमण्डल-प्रतिभागोत्तमश्रियं तथागतमर्हन्तं सम्यक् संबुद्धसेतद्वोचत्। कोभग-वन् हेतुः कः प्रत्ययोऽकः महतोऽवभासकः लोके प्रादुर्भावायाऽकः च महतः पृथिवीचाक्षकाऽकः चेटुग्रकः तथागतवायस्य सन्दर्गनाय॥

एवसुके भगवान् स्र्य्यमण्डलप्रतिभाषोत्तमश्रीनांम तथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धसं स्र्य्यपितिभाषकोधिमत्तं महामत्तमेतद्वोचत् । एष कुलपुष उत्तरपूर्वस्वान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् स्रोकधाद्ध-नित्रक्रम्य सहा नाम स्रोकधाद्यस्तव ग्राक्यसुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धस्तिष्ठति प्रियते यापयति । स बोधिमत्त्रेभ्यो महामत्त्रेभ्यः प्रजापार्मितां सम्प्रकाग्रयति । तस्त्रेष ईट्ट्गोऽनुभावः ॥

श्रय सूर्य्यमितभाषीवोधिषत्वोमहाषत्वतं भगवनं सूर्य्यमण्डल-प्रतिभाषोत्तमित्रयं तथागतमर्हनं षस्यक् षंबुद्धमेतद्वोत्तत् । गच्छेयमदं भगवत्तां षद्दां खोकधातं तस्य भगवतः प्राकामुनेत्व-थागतस्याऽर्हतः सम्यक् संबुद्धस्य दर्भनाथ वन्दनाथ पर्य्यपासनाय । तेषाञ्च बोधिषत्वानां महासत्वानां सर्वेषां प्रायः कुमारभूतानां धारणोप्रतिष्विनिर्हारप्रतिषाभानां सर्वेषमाधिसमापत्तिविस्ताप्राप्रानाम् । स भगवान् सूर्य्यमण्डलप्रतिभासोत्तमश्रीस्त्रणागत श्राह ।
गच्छ लं कुलपुत्र तां सहां लोकधातुं यस्त्रेहानीक्कालं मन्यसे ॥

श्रय सूर्यमण्डलप्रतिभामोत्तमश्रीस्वयागतोऽईन् मस्यक् सबुद्धी-नानारत्नमयानां सुवर्णनिर्भासानां सहस्वपत्राणां पद्मानां सहस्व सूर्यः-प्रतिभासाय बोधिसन्ताय महामन्ताय प्रादात्। एभिः कुलपुत्र पद्मीसं भगवन्तं ग्राक्यभुनिं तथागतमईन्तं सन्यक् संबुद्धसभ्यविकरः। सस्यजान-विहारी च कुलपुत्र तच बुद्धचेने भषेत्। तत् कम्य हेतोर्दुरासदा हि ते बोधिसन्तामहासन्ता ये तच लोकधातावुपपनाः मा तच चणेषाः॥

त्रय सूर्य्यपितभाषोवोधिषचोमहाष्ठक्तस्य भगवतः सूर्यमण्डलप्रतिभाषोत्तमश्रियख्यागतस्याऽर्हतः षस्यक् संबुद्धस्याऽन्तिकात्तानि सुवर्णनिर्भाषानि सहस्रपत्राणि पद्मानि ग्रहौलाऽनेकिवोधिधन्तकोटीनियुतप्रतमहस्तेः षाद्धं ग्रहस्तेः प्रविज्ञतेश्व दारकदारिकाहृपिभिञ्च ततोबुद्धचेत्रादन्तर्हितोयावन्तोद्दिखणपश्चिमायान्दिशि
बुद्धाभगवन्तस्तिशन्ति श्रियन्ते यापयन्ति, तान् सर्वान् सत्तुर्वन् गुरूसुर्वन्तानयन् पूजयन् युव्यधूपगन्धमास्त्रविष्ठपत्रप्रवित्र स्कृत्रच्यान्यन्
पताकाभिर्महत्या वोधिषत्रक्षां महता वोधिषत्त्राज्ञभावेन येन
भगवान् प्राक्यस्रनिस्त्रयागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धसेनोपसंकान्तः। उपसंक्रस्य भगवतः पादी शिरसा वन्दिला एकन्तेऽस्थादेकान्ते स्थितः
सूर्य्यप्रतिभाषोवोधिषत्त्रोमहासन्त्रोभगवन्तमेतद्वोचत्। सूर्य्यमण्डलप्रतिभाषोत्तमश्रीस्त्रयागतोऽर्हन् सम्यक् संबुद्धोभगवतोऽन्यावाधातां

परिष्टक्क्त्यन्यातङ्कर्ता लघूत्यानतां वसञ्च सुखसार्प्रविद्यारताञ्च। इ.मानि च तेन भगवता सूर्य्यभण्डलप्रतिभाषोत्तमश्रिया तथागते-नार्हता सम्यक् संबुद्धिग सुवर्णेनिभीषानि सहस्रपत्राणि पद्मानि प्रहितानि भगवतः पूजाकर्मणे॥

त्रय भगवान् प्राक्षसुनिस्त्यागतोऽईन् सस्यक् संबुद्धस्तिनि पद्मानि ग्रङ्गीला येन ते द्विणपियमायान्दिप्रि गङ्गानदीवालु-कोपमेषु लोकधातुषु तथागता त्रईन्तः सस्यक् संबुद्धास्तेनाऽचेष्मीत् ॥ त्रय तेः पद्मैः सर्वे लोकधातवः स्कुटा त्रभ्वन् । तत्र च पद्मेषु तथागतिवपद्मानिष्णधार्भे देश्वर्यान्त सा । यदुतेमामेव षट्पारमितामारभ्य। येथ सन्तः सा धर्मदेशना श्रुता ते सर्वे नियता- त्रभ्यवन्तन्तरायां सस्यक्षम्बोधो । तेऽपि वोधिमन्त्राग्रद्धाः प्रव-निताय दारकदारिकाय खकस्वकैः लुशनम्बेभगवन्तं प्राक्षमुन्ति तथागतमर्चन्तं मस्यक्षम्बद्धं सत् लुर्वन्ति सा । गुद्धकुर्वन्ति सा । मानयन्ति सा । प्रवमोत्तरस्य यः सर्वपियमोलोकधातुर्वशी- स्ता नाम तत्र एकक्षनीनाम तथागतोऽईन् सम्यक्षसबुद्धसिष्ठति वियते यापयिति । इमासेव प्रजापारिमतां वोधिमलेभ्योमहा- सन्तेश्वः सम्यकाशयति ॥

श्रथ तत्र कोकधातौ रत्नोत्तमोनाम वोधिसत्तोमहाधत्तक्तं महान्तमवभागं तञ्च महानं पृथिवीचाकं तञ्च तथागतस्वाऽसेच-नकदर्भनमात्मभावं दृष्टा येन भगवानेकद्वचस्वथागतोऽईन् सस्वक् सम्बद्धसेनोपसंकान्तः। उपसंकम्य तं भगवन्तमेकद्वचं तथागतमईकां सस्यक्षमबुद्धसेतदवोचत्। को भगवन् हेत्: कः प्रत्ययोऽस्य महतो-ऽवभामस्य खोके प्रादुर्भावायाऽस्य च महतः पृणिवीचालस्याऽस्य चेङ्गस्य तथागतकायस्य सन्दर्गनाय॥

एवसुक्ते भगवानेकक्रचस्त्रणागतोऽईन् मस्यक् सस्युद्धसं रह्नोत्तमं वोधिसस्यं महासन्त्रभेतद्वोचन्। एव कुलपुच द जिणपञ्चिमायान्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधाह्यनिकिस्य सहानाम कोकधाह्यः, तच प्राक्तास्त्रभिनांम तथागतोऽईन् सस्यक्षस्युद्धसिष्ठिति
भिष्यते यापयित। स वोधिसन्त्रभोमहासन्त्रेशः प्रज्ञापारिमतां सस्यकाग्रयति। तस्त्रेषदृष्ट्योऽनुभावः॥

त्रथ रत्नोत्तमोवोधिमत्त्वोमहासत्त्वसं भगवन्तसेक्क्चं तथागतमर्हनं सम्यक्षस्युद्धसेतद्वोचत्। गच्छेयमहं भगवंसां सहां
लोकधातं तस्य भगवतः प्राक्यस्रनेस्यागतस्याऽहेतः सम्यक्षस्युद्धस्य
दर्शनाय वन्दनाय पर्युपासनाय। तेषाञ्च वोधिमत्त्वानां महासत्त्वानां
सर्वेषां प्रायः लुसारभूतानां धारणीप्रतिसम्बिद्धारप्रतिष्ठभानां
सर्वेषां प्रायः लुसारभूतानां धारणीप्रतिसम्बिद्धारप्रतिष्ठभानां
सर्वेषा प्रायः लुसारभूतानां धारणीप्रतिसम्बिद्धारप्रतिष्ठभानां
सर्वेषा प्राप्तानविभिताप्राप्तानाम्। स भगवानेकक्ष्यस्यागतन्त्राहः। गच्छः लं कुलपुच तां सहां लोकधातुं यखेदानीं कालं
सन्यसे॥

त्रश्वेतक प्रस्तायागतोऽर्हन् मस्यक् मस्युद्दोनानारत्नमयानां सुवर्ण-निर्भामानां सहस्त्रपत्राणां पद्मानां सहस्तं रत्नोत्तमाय वोधिमन्त्राय महासन्त्राय प्रादात्। एभिः कुलपुत्र पद्मेसं भगवन्तं प्राक्यसुनिं तथागतमर्हन्तं सम्यक् सस्युद्धमभ्यविकरः। सम्प्रजानविहारी च कुलपुत्र तत्र बुद्धचेत्रे भवेत्। तत् कस्य हेतोर्द्रासदाहि ते बोधियत्ता महायत्ता ये तच खोकधातावुपपन्नाः मा तच चणेथाः।

रक्षोत्तमोबोधियत्त्वोमहासत्तस्त्वः भगवतएकहत्रस तथागतस्वाऽर्ह्वतः सम्यक्षसमुद्धस्वाऽन्तिकात्तानि सुवर्णनिर्भाषानि महस्रपचाणि पद्मानि ग्टहीलाऽनेकैवेंधिमत्त्वकोटीनिय्तप्रतमहस्तैः साङ्के ग्टहस्थैः प्रविजितेश्व दारकदारिकारूपिभिश्व ततोवुद्धचेचा-दन्तर्हितोयावनाः पश्चिमोत्तरस्थान्दिणि बुद्धाभगवन्तस्तिष्ठन्ति श्रियन्ते यापयिना। तान् सर्वान् सत्कुर्वन् गुरूकुर्वन् मानयन् पूजयन् पुष्पधूपगन्धमास्त्रविलेपनचूर्णचीवरक्चध्यजपताकाभिर्महत्या बोधि-मत्तर्था महता च वोधिमत्ताऽनुभावेन । येन भगवांच्छाक्यसुनि-स्तयागतोऽईन् सम्यक्षमम्द्भस्तेनोपसंकान्तः। उपसंकाम्य भगवतः पादौ शिर्षा वन्दिला एकान्तेऽखात्। एकान्ते खितोरह्नोत्तमो बोधिमत्त्वोमहासत्त्वोभगवन्तभेतद्वोचत्। एकक्रवोभगवंस्त्रथागतो-ऽर्हन् सम्यन् सम्बद्धोभगवतोऽन्याबाधतां परिष्टच्छत्यन्यातङ्कतां लघ्-त्यानतां वजञ्च सुखस्पर्भविद्वारताञ्च। इमानि च तेन भगवता एकक्रेचेण तथागतेनाऽईता सम्यक्षसबुद्धेन सुवर्णनिर्भासानि सहस्र-पचाणि पद्मानि प्रवितानि भगवतः पूजाकर्मणे।

श्रय भगवांच्छाक्यसुनिखणागतोऽर्हन् सम्यक्तसमुद्धसानि पद्मानि रहहीला येन ते पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुको-पभेषु लोकधातुषु तथागता श्रर्हनाः सम्यक्तसमुद्धास्तेनाऽचैसीत्।

श्रय तैः पद्मेसे सर्वे स्नोकधातवः स्सुटा श्रम्बन्। तत्र च पद्मेषु तथागतविग्रहानिष्णाधर्मे देशयन्ति सा। यदुतेमानेव षट्ः पारिमता त्रारम्थ। येथ सन्तेः सा धर्मदेशना श्रुता ते सर्वे नियता श्रम्भदनन्तत्तरायां सम्यक् सम्बोधो। तेऽपि बोधिसत्ता ग्रद्दस्याः प्रत्रिकतास्य दारकदारिकास्य स्वकस्वकैः सुग्रस्यम्, हैर्भगवन्तं ग्रास्य-सृति तथागतमर्दन्तं सम्यक् समुद्धं सत्कुर्वन्ति सा। ग्रस्कुर्वन्ति सा। मानयन्ति सा। प्रत्रपन्तिकस्य यः सर्व्यपियमोन्तोकधातुः पद्मा-नाम तव पद्मश्रीनांम तथागतोऽर्दन् सम्यक् समुद्धिसिष्ठिति प्रियते यापयति। इमासेव प्रज्ञापारिमतां बोधिसन्तेभ्योमहासन्तेभ्यः सम्यकाश्रयति।

श्रथ तत्र जोकधातौ पद्मोत्तरो नाम बोधियत्तोमहासत्त्रज्ञं महान्तमवमासं तञ्च महान्तं पृथिवीचालं तञ्च तथागतस्वाऽसेचनक-दर्भनमात्मभावं दृष्टा येन स भगवान् पद्मश्रीस्त्रथागतोऽर्हन् सम्यक्-समुद्धस्तेनोपसंक्रान्तः । उपसंक्रस्य तं भगवन्तं पद्मश्रियं तथागत-मर्हन्तं सम्यक्षसमुद्धसेतद्वोचत् । कोभगवन् हेतः कः प्रत्यथो-ऽस्य महतोऽत्भाषस्य जोके प्रादुर्भावायाऽस्य च महतः पृथिवी-चालस्वाऽस्य चेदृशस्य तथागतकायस्य सन्दर्भनाय ।

पवसुक्ते भगवान् पद्मश्रीक्षयागतोऽईन् सस्वक् सम्बुद्धक्षं पद्मोत्तरं वोधिसक्तं महासक्तसेतद्वोचत्। एष कुक्तपुच उपरिष्टाद्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्स्वतिक्रस्यसहानाम क्रोकधात्स्वच शाक्यसुनिर्नाम तथागतोऽईन् सम्बक्षम्बुद्धक्षिष्ठति श्रियते याप-यति। वोधिसक्तेभ्यो महासक्तेभ्यः प्रज्ञापार्मितां सम्बक्षाणयति। तस्वैष ईद्दृणोऽतुभावः।

श्रथ पद्मोत्तरोबोधिषत्तोमहासत्तसं भगवनं पद्मश्रियं तथा-गतमर्हनं सम्बक्षसनुद्भसेतद्वोत्त् । गच्छेयमहं भगवंसां षहां लोकधातं तत्व भगवतः प्राक्षसनेस्वयागतस्वार्हतः सम्बक्षसनुद्भस्व दर्भनाय वन्दनाय पर्य्यपासनाय । तेषाञ्च बोधिसत्तानां महा-सत्त्वानां प्रायः लुमारस्तानां धारणीप्रतिसम्बिद्धारप्रतिल्ञ्यानां सर्व्यसमाधिसमापत्त्विज्ञाताप्रप्तानाम् । स भगवान् पद्मश्रीस्वया-गत श्राह । गच्छ लं सुखपुष तां सहां लोकधातं यस्वेदानीं कालं मन्यसे ।

श्रथ पद्मश्रीक्षयागतोऽर्हन् सम्यक्षसमुद्धोनानारक्षमयानां सुवर्ष-निर्भाषानां यहस्वपत्राणां पद्मानां यहस्वं पद्मोत्तराय वोधिषत्त्वाय महायत्त्वाय प्रादात्। एभिः कुलपुत्र पद्मेक्षं भगवन्तं प्राक्यसुनिं तथागतमर्हन्तं सम्यक्षसमुद्धमभ्यविकर्। सम्प्रजानविहारी च कुलपुत्र तत्र बुद्धचेत्रे भवेत्। तत्कस्य हेतोर्दुरासदा हि ते वोधिसन्तामहासन्ताये तत्र लोकधातावुपपन्नाः मा तत्र चणे थाः।

श्रथ पद्मोत्तरो बोधियत्त्वोमहायत्त्वस्य भगवतः पद्मश्रिय-स्वयागतस्वाऽर्हतः मस्यक् मनुद्धस्याऽन्तिकात्तानि सुवर्णनिर्भाषानि सहस्वपत्ताणि पद्मानि ग्रहीलाऽनेकैबेधियत्त्वकोटीनियुत्तप्रतम्वहस्वः साद्धे ग्रहस्वः प्रव्नजितेश्व दारकदारिकारूपिभिश्च ततो बुद्ध-चेत्रादन्तर्हितो यावन्तोऽधस्ताद्दिश बुद्धाभगवन्तसिष्ठन्ति श्रियन्ते यापयन्ति तान् सर्व्यान् सत्कुर्वन् ग्रह्कुर्वन् मानयन् पूजयन् पुष्पभूपगन्धमास्त्रविद्येपनवूर्णचीवरवस्त्राभरणहत्रध्वणताकाभिर्मह्न् त्या बोधिसन्तर्थामहता बोधियत्त्वानुभावेन। येन भगवान् प्राक्य- सुनिस्तथागतोऽर्हन् सम्यक्षसमुद्धस्तेनोपसंकान्तः उपसंकस्य भगवतः पादौ श्विरसावन्दित्वा एकान्तेऽस्थात्। एकान्तेऽस्थितः पद्मोक्तरो बोधिसस्त्रोसस्यस्त्रोसगवन्तसेतद्वोचत्। पद्मश्रीभगवंत्रध्यागतो- ऽर्हन् सम्यक्षसमुद्धोसगवतोऽस्यावाधतां परिष्टस्त्रयस्यातङ्कतां रुष्टू-त्यानतां वस्त्रस्त्र स्रुत्यस्यातिहारताञ्च। दमानि च तेन सगवता पद्मश्रिया तथागतेनार्हता सम्यक्षसमुद्धेन सुवर्णनिर्भाषानि सहस्य- चाणि पद्मानि प्रणिहितानि भगवतः पूजाकर्मणे।

श्रय भगवाञ्काकासुनिकाषागतोऽर्हन् सम्यक् मम्बुद्धतानि पद्मानि ग्रहोला येन तेऽधसादिणि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोक-धातुषु तथागताऽर्हन्तः सम्यक् सम्बुद्धास्तेनाऽचैप्रीत् ।

श्रयतैः पद्मैसे सर्वनेत्रभातः स्पुटाऽस्वन्। तत्र च पद्मेषु तथागतिवयद्दानिषणाधमें देशयिन सा। यद्तेभादेन स्पूट्ट-पारमिता श्रारखा। येथ मन्तः साधमंदिशनाग्रतः ते सर्वे नियता-श्रस्तवन्तुत्तरायां सम्यक्षमनोधौ। तेऽपि च वौधिसन्ताग्रदृष्ट्याः प्रप्रजिताथ दारकदारिकाथ स्वक्षकः कुष्मण्यनेभेगवनां ग्राम्य-सुनिं तथागतमर्हनं सम्यक्षममुद्धं सत्तुर्व्वान स्म ग्रस्तुर्व्वान स्म मानयिन स्म पूजयिना स्म। उपरिष्टादिशि गङ्गप्दीवासुको-पमान् कोकधादनिकास्य यः सर्वपश्चिमो कोकधार्भन्दानाम तत्र नन्दश्रीनीम तथागतोऽर्हन् सम्यक्षममुद्धसिष्ठिति प्रेयते/व यापयित। स दमामेव प्रज्ञापारिमतां वोधिसन्तेभ्यो मद्भविभ्यः सम्प्रकाग्रयति।

श्रय तत्र लोकधाती नन्दर्क्तो नाम बोधिसचोमहायत्त्रसं

महान्तमवभामं तच्च महान्तं पृथिवीचालं तच्च तथागतस्यादेचनकदर्भनमात्मभावं दृद्वा येन भगवान् नन्दश्रीस्वथागतोऽर्हन् मम्यक्सम्बुद्धसेनोपसंकान्तः। उपसंकाम्य तं भगवन्तं नन्दश्रियं तथागतमर्हन्तं सम्यक्षमृबुद्धसेतद्वोचत्। कोभगवन् हेतुः कः प्रत्ययोऽस्य
मह्तोऽतभामस्य लोके प्रादुर्भावायाऽस्य च महतः पृथिवीचालस्याऽस्य
च तथागतकायस्य सन्दर्भनाय।

एवसुके भगवान् नन्दश्रीक्षणागतोऽर्हन् सम्यक्षसमुद्धसं नन्द-दत्तं बोधिमत्तं महासत्त्वमेतद्वोचत्। एष कुलपुचाऽधसादिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधाद्धनति कम्य सहानामकोकधाद्धक्षत्र प्राक्यसुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक्षसमुद्धस्त्रष्टति प्रियते याप-यति। स वोधिमत्त्रेभोमहासत्त्रेभ्यः प्रज्ञापारसितां सम्यकाप्रयति तस्त्रेष ईदृगोऽनुभावः।

श्रय नन्द्स्तोबोधिसत्तोमहासत्तस्तं नन्द्श्रियं तथागत-मर्चनां सस्यक्षसमुद्धसेतद्वोचत्। गच्छेयमदं भगवंसां सद्दां लोकधातं तद्य भगवतः प्राक्षसुनेस्त्रथागतन्त्राऽर्घतः सस्यक्षसमुद्भस्य दर्भनाय वन्दनाय पर्युपासनाय तेषाञ्च बोधिसत्तानां महासन्तानां प्रायः कुमारभूतानां धारणीप्रतिसम्बिन्निर्द्योद्गतिस्त्रथानां सर्वे-समाधिसमापत्तिवसिताप्राप्तानां। सभगवान् नन्दश्रीस्त्रथागत श्राह। गच्छ लं कुलपुच तां सद्दां लोकधातं सस्वेदानीं कालं मन्यसे।

श्रय नन्दश्रीस्राथागतोऽईन् सम्यक्षस्बुद्धोनानारक्षमधानां सुवर्णनिर्भासानां सहस्रपनाणां पद्मानां सहस्रं नन्दरत्ताय वोधि-सत्त्राय महासत्त्रायं प्रादात्। एभिः कुत्तपुत्र पद्मीसं भगवन्तं प्राकासुनि तथागतमईन्तं सम्यक्षमनुद्धमभ्यविकर । संप्रजजान-विहारी च खुखपुच तच बुद्धचेचे भवेत् तत् कस्य हेतोर्दुरास-दाहि ते बोधिमत्तामहामत्ताये तच खोकधातावुपपन्नाः मा तच खणेथाः।

त्र्रथ नन्ददत्तोवोधियत्त्वोमहासत्त्रस्य भगवतोनन्दश्रिय-स्तथागतस्वाऽईतः सम्यक्षसमुद्धस्वाऽन्तिकात्तानि सुवर्णनिर्भासानि सहस्रपचाणि पद्मानि ग्टहीलाऽनेकैबेधिमत्तकोटीनियुतमतसहस्रैः साद्धं ग्टइस्टेः प्रविजितेस दारकदारिकारूपिभिस्र ततो बुद्ध-चेचादन्तर्हितः। यावन्त उपरिष्टाद्दिश्चि बुद्धा भगवन्तस्तिष्टन्ति प्रियनो यापयन्ति तान् सर्वान् सत्कुर्वन् गुरुकुर्वन् मानयन् पूज्यन् पुष्पधूपगन्धमास्त्रविसेपनचूर्णचीवरक्चध्वजपताकाभिर्महत्या बोधिमत्त्वर्था महता बोधिमत्तानुभावेन। येन भगवांञ्काकासुनि-स्तथागतोऽईन् सम्यक्सम्बुद्धस्तेनोपसंकान्तः। उपसंक्रम्य भगवतः पादौ शिर्मावन्दिला एका केऽस्थात्। एका केऽस्थितोनन्ददक्तो बोधिसन्त्रोमहासन्त्रोभगवन्त्रमेतद्वोचत् नन्दश्रीभगवंस्त्रथागतोऽर्हन् सम्यक् सम्बद्धोभगवतोऽल्याबाधतां परिष्टक्तसन्यातङ्कतां लघृत्यानतां वलञ्च सुखसार्गविद्यारताञ्च। दुमानि च तेन भगवता नन्दश्रिया तथागतेनाऽईता सम्यक्षस्युद्धेन सुवर्णनिर्भासानि सहस्रपत्राणि पद्मानि प्रणिहितानि भगवतः पूजानकाणे।

श्रय भगवांञ्काकामुनिस्तयागतोऽईन् सम्यक्षसमुद्धस्तानि पद्मानि ग्रहीला थेन ते उपरिष्टाहिणि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्वोक्षात्षु तथागताऽईन्तः सम्यक्षसमुद्धासेनाऽवैसीत्।

श्रथ तैः पद्मेखे धर्वे कोकधातवः स्कुटा श्रभ्वन्। तत्र च पद्मेषु तथागतविग्रहानिषण्यधर्भे देग्रयन्ति सा। यदुतेमामेवः षट्पारामिता श्रारभ्य येश्व सन्तैः साधर्भदेग्रनाश्रुता ते सर्वे नियताश्रभ्यवन्तन्तरायां सम्यक्तस्योधौ। तेऽपि च बोधिमना ग्रहस्याः प्रविता दारकदारिकाश्च खकखकैः कुग्रस्यू वैर्मगवन्तं ग्राक्यसुनिं तथागतमर्छनं सम्यक्षममुद्धं सत्तुव्वन्ति सा ग्रष्ट्युर्व्वन्ति सा मानयन्ति सा पूज्यन्ति सा॥

श्रथ तेन चण्डवमृह्ण्तैनाऽयं चिधाइस्महामाइसोखोक-धातुः रह्ममथः मंस्थितोऽस्त् विचिष्ठप्रयावकीर्णेऽवसक्तपट्टाम-कलापोनानागन्धघटिकानिधूपितः। कत्त्रपटचैनांनालङ्कारफलाय-विटपेः सर्व्यप्रयद्धेः फलटचैगंन्सटचैमांन्यटचैशूर्णेटचैः प्रतिमण्डितः। तद्यथापि नाम पद्मावतीलोकधातुः समन्तलुग्रमस्य तथागतस्थाऽईतः सम्यनुसम्बद्ध्य वृद्धचेचे मञ्जुश्रीः कुमारः प्रतिवस्ति। सुस्तिन्मित्य देवपुषोऽन्ये सुमहोजस्कावोधिमत्ता महासन्ताः। यदा च भगवानाज्ञासीत् स देवनं लोकं समारकं सम्ब्रकं सश्रमणबाद्धाणीं प्रजां सदेवमानुषासुरां तांस्र वोधिसत्तान् महासन्तन् स्थस्त्वेन कुमारस्तान्। तदा भगवान् श्रायुक्षन्तं ग्रारदतीपुष्ठमामन्त्रयति स्म। इह प्रारदतीपुष्ठवोधिमत्त्वेन महासन्तेन सर्व्याकारान् सर्वे-धर्मानसिस्रसोद्धकासेन प्रजापारसितायां योगः करणीयः।

त्रय खज्वायुषाञ्कारदतीयुची भगवन्तमेतदवीचत् कयं भग-वन् बोधिमचेन महामचेन मर्व्याकारान् सर्वधर्मानभिममोद्धु-कामेन प्रज्ञापारमितायां थोगः करणीयः॥ एवसुको भगवान् श्रायुश्चनं ग्रारद्वतीषुत्रभेतद्वीचत्। द्रष्ट्.

ग्रारद्वतीषुत्र वोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां खिला
श्रख्यानयोगेन दानपारमिता परिपूर्यितव्या। श्रपरित्यागयोगेन देथदायकपरिग्राहकाऽतुपलक्षितासुपादाय। ग्रीलपारमिता
परिपूर्यितव्या श्रापत्थना पत्यन्थापत्तितासुपादाय। वीर्य्यपारमिता परिपूर्यितव्या कायिक्तवीर्थासंग्रनतां सुपादाय। वीर्य्यपारमिता परिपूर्यितव्या कायिक्तवीर्थासंग्रनतां सुपादाय। ध्रानपारमिता
परिपूर्यितव्या श्रविचेपा(') ग्रङ्करणता मुपादाय। प्रज्ञापारमिता
परिपूर्यितव्या श्रविचेपा(') ग्रङ्करणता मुपादाय। प्रज्ञापारमिता
परिपूर्यितव्या सर्वध्यमं तुपल्वित्यासुपादाय। प्रज्ञापारमिताया
गारद्वतीपुत्र खिला बोधियलेन महामलेन चलारिस्हत्युपख्यानानि(')परिपूर्यितव्यानि स्रत्युपख्यानाऽतुपलक्षितासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां ग्रारद्वतीपुत्र खिला बोधियलेन महासलेन चलारि
सम्यक्पप्रहाणानि परिपूर्यितव्यानि सम्यक्पप्रहाणानुपलिक्षतासुपान

<sup>\*</sup> स्त्रापत्त्वगागापत्त्व इति ख, ग, घ, पुस्तके पाठः।

<sup>ं</sup> श्रंसनता ख, घ, पाठः।

<sup>‡</sup> ग पुक्तने प्रदूष्याता इति पाठः। सङ्कृष्याता इति युक्तम्।

<sup>(</sup>१) व्याधिस्यानसंग्रयप्रमादानस्याविरतिभान्तिद्रभौनानव्यभूमिकालानवस्थितलानि चित्तविद्येपान्तेऽन्तरायाः। पातञ्जनदर्भनसमाधिप्रादे २० स्टनम्॥ स्थानं चक्क्मेस्थाताचित्तस्य चिवरतिस्वत्तस्य
विषयसंप्रयोगात्मागद्धाः। चन्नव्यभूमिकालं समाधिभूमेरनामः।
जनवस्थितन् बळ्यायां भूमी चित्तस्थाप्रतिष्ठा। टीका। विद्योपाभावोऽविद्योपम्।

 <sup>(</sup>२) चलारि स्रुत्युपस्थानानीति । कायवेदनाचिक्तधकीायां स्रुत्युपस्थानाति चलारि ।

दाय। प्रज्ञापारमितायां गारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन चलारः ऋद्विपादाः परिपूर्यितयाः ऋद्विपादाऽनुपल्थितासुपा-दाय। प्रज्ञापारमितायां गारदतीपुच खिला बोधिमलेन महामलेन पञ्चेन्द्रियाणि परिपूर्यितवानि दन्द्रियाऽनुपल्थितासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन पञ्च-वज्ञानि परिप्रचितव्यानि वज्ञाऽनुपचिध्यतासुपादाय। प्रज्ञापार-मितायां गारदतीपुच खिला बोधिमलेन महामलेन मप्तबोधाङ्गानि परिप्रचितवानि बोध्यङ्गाऽनुपलिखतासुपादाय । प्रज्ञापारिमतायां प्रारद्वतीपुत्र स्थिला बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन त्रार्थाष्टाङ्गमार्गः परि-पूर्चितवः मार्गाऽनुपबिधतासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां प्रार्-दतीपुत्र खिला बोधिसत्तेन महासत्तेन शुन्यतासमाधिः परिपर्य-तव्यः शून्यताऽनुपत्तव्यितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुच खिला बोधिमलेन महामलेनानिमित्तः समाधिः परिपूर्यितवाः श्रानिमित्ताऽतुपलिक्षतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां भार्दती-पुच स्थिता बोधिमलेन महामलेनाऽप्रणिहितः परिपूरियतवाः श्रप्रणिहिताऽँतुपचिश्वतासुदाय। प्रज्ञापारिमतायां ग्रारदतीपुच स्थिला बोधिसचेन महासचेन चलारिधानानि(१) परिप्रियत-

<sup>(</sup>१) समापत्तिजातिरूपधातुस्वभावानि चलारिध्यागानि ज्ञतस्ययमं ध्यानं विवकी विचारः प्रौतिः सुखं चित्तेवाग्रतेति पञ्चाङ्गं। दितीयं ध्यानमात्मसस्यसारः प्रौतिः सुखंचित्तेवाग्रतेति चतुरङ्गं। ढतीय-सुपेच्ता स्मृतिः सस्यनग्यं सुखंचित्तेवाग्रतेति पञ्चाङ्गं। ढतीय-सुपेच्ता स्मृतिः सस्यनग्यं सुखंचित्तेवाग्रतेति पञ्चाङ्गं। चतुर्थं ध्यानसुपेच्तापरिश्वद्धिः स्मृतिरदुःखासुखवेदना चित्तेवाग्रता चेति चतुरङ्गं॥ इत्थरसाञ्चवीटीका।

खानि धानाऽतुपल्रक्षितासुपादाय। प्रज्ञापारिमतायां प्रारदतीपुनखिला वोधिसत्तेन महासत्तेन चलार्ष्यप्रमाणानि (१) परिपूर्यतथानि अप्रमाणाऽतुपल्रक्षितासुपादाय। प्रज्ञापारिमतायां प्रारदतीपुन खिला वोधिसत्तेन महासत्तेन चतस्तः श्राङ्ण्यसमापत्तयः (१)
परिपूर्यितयाः श्राङ्णाऽतुपल्रक्षितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां
प्रारदतीपुन खिला वोधिसत्तेन महासत्तेन ऋष्टौ विमोचाः परिपूर्यितयाः विमोचाऽतुपल्रक्षितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां
प्रारदतीपुन खिला वोधिसत्तेन महासत्तेन नवाऽतुपूर्वविहारसमापत्तः परिपूर्यितयाः श्रनुपूर्वविहाराऽतुपल्रक्षितासुपादाय।
प्रज्ञापार्मितायां प्रारदतीपुन खिला वोधिसत्तेन महासत्तेन
पञ्चाऽभिजाः परिपूर्यितयाः श्रमुण्रक्षितासुपादाय। प्रज्ञा-

<sup>(</sup>१) "चलार्थ्यमाग्रानि"। कर्त्यो सर्व्यथाऽधमसमावेषु सत्त्वेषु यथाक्रमं सुखदुः खसंयोगविषोगेच्छे मुदिता सम्बक्षप्रतिपत्तिषु सत्त्वेषु सौमनस्य लच्चग्रं प्रामोद्यं। उपेच्या तु मिनामिनेव्यतुनयप्रतिवविरद्यः। इत्योतान्यप्रमाग्रस्तवासम्बन्तास्यमाग्रानि॥ इत्यद्धसाङ्कीटीका।

<sup>(</sup>२) अनन्तमाकाध्रामित । अनन्ति व्यक्ति नार्ष्त्तं किञ्चनेति एतच्छान्तमेतत् प्रभौतं यदुत संज्ञानासंज्ञायतनमित्रोवं मनिस-कार्रेयेथाक्रममाकाध्रविज्ञानाकिञ्चन्यैनवसंज्ञानासंज्ञायतनार्य्योऽवि-भावितरूपसंज्ञत्वेन रूपाभावादरूपायवारूपाः कायिज्ञसमता-पादनाच्यत्सः समापत्तयः ॥ इत्यस्यसञ्ज्ञीटीका ।

यातञ्जलदर्भनसमाधियारे समापत्तिरन्यप्रकारादर्भिता। यथा चौरावन्तेरभिनातस्थेन माग्रेपेहीहयह्याद्याच्चेषु तत्स्यतदञ्जनता-समापत्तिरिति १९ स्वम्।

पारमितायां ग्रारदतीपुत्र स्थिला बोधियन्तेन महायन्तेन नव-संज्ञाभावयितव्या धातकसंज्ञाभावयितव्या धातकाऽत्रपत्रश्चिता-सुपादाय। प्रज्ञापारिमतायां गारदतीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महामलेन विपदाक्षंज्ञाभाविधतया विपदाकाऽनुपत्तिकासुपा-दाय। प्रज्ञापार्मितायां गार्दतीपुत्र खिला बोधिमलेन महा-सचेन विप्रतिकसंज्ञाभाविधतव्या विप्रतिकाऽनुपचिधतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीयच खिला बोधिमलेन महामलेन विखो हितमंज्ञाभावयितव्या विखो हिताऽत्रप्र विधासपादाय। प्रजा-पारमितायां गारइतीएच खिला बोधिमलेन महामलेन विनी-जनमंत्राभाविवतव्या विनीजनाऽतुपज्ञितासपादाय । प्रज्ञापार-मितायां प्रारद्वतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन विखादितक-संज्ञाभावियत्या विखादितकाऽनुपल्यितासुपादाय। प्रज्ञापार-मितायां गारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन विचिन्नन-संज्ञाभावयित्या विचिन्नकाऽनुपचित्रासुपादाय। प्रज्ञापारसि-तायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन त्रस्थिमंश्वाभाव-यितवा श्रक्यनुपन्नितासुपादाय। प्रजापार्मितायां गार्दती-पुत्र स्थिला बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन विदग्धनमंत्राभावयितवा विदम्धकाऽनुपचितासुपादाय। प्रजापार्मितायां गारदतीपुच खिला बोधिमलेन महामलेन श्राहारे प्रतिकृतसंज्ञाभाविषतया प्रतिकृत्वाऽनुपत्रितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां गार्दतीपुत्र खिला बोधिसलेन महासलेन बुद्धाऽनुस्पृतिभीवयितया बुद्धाऽनुप-लिखतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां प्रारद्वतीपुत्र स्थिला बोधि- सत्तेन महासत्तेन धर्माऽनुसृतिभीवयितया धर्माऽनुपत्तस्थितासुपा-दाय। प्रज्ञापारमितायां गारदतीपुत्र स्थिला बोधिमलेन महा-मचेन मङ्गाऽनुस्मृतिभावियतया मङ्गाऽनुपचिधतासुपादाय । प्रज्ञा-पारमितायां प्रारदतीपुत्र स्थिला बोधिमलेन महामलेन त्यागाऽतु-स्मृतिर्भावियतया त्यागाऽनुपचिक्षतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधिसलेन महामलेन देवताऽनुसातिर्भावयि-तया देवताऽनुपचिश्वतासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां गारदती-पुच खिला बोधिमचेन महामचेन त्रानापाना उनुस्मृतिर्भावयितया त्रानापानाऽतुपलव्धितासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां गारदतीपुच स्थिला बोधिसचीन महासचीन खदेगाऽनुस्मृतिभावयितया खदेगा-ऽनुपचिभ्रतासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां प्रारदतीपुच खिला बोधिमलेन महामलेन मरणाऽनुसृतिभावियतचा मरणाऽनुप-चिश्वतासुपादाय। प्रज्ञापारिमतायां भारदतीपुत्र खिला बोधि-मचेन महामचेन कायगताऽनुस्मृतिभीवियतया कायाऽनुपचिश्वता-सुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां गार्दतीपुत्र स्थिला बोधिमलेन महामलेन त्रनित्यमंज्ञाभाविषतया त्रनित्याऽनुपत्रस्थितासुपादाय। प्रजापारमितायां गारदतीपुत्र खिला बोधिमचेन महामचेन दु:ख-मंज्ञा भाविषतचा दुःखाऽनुपचिधतासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां गारदतीपुत्र स्थिला बोधिमचेन महामचेन श्रनातामंज्ञाभावयितथा त्रनाताऽतुपल्बितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुत्र

<sup>\*</sup> एष एव पाठः ५ पुस्तके।

खिला बोधियलेन महायलेन त्रशुभयंज्ञाभाविषतया त्रशुभाऽतु-पलिक्षतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधि-यलेन महायलेन सर्वेलोकाऽनिभर्<sup>(१)</sup>तियंज्ञाभाविषतया त्रनिभ-रत्यनुपलिक्षितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधियलेन महायलेन त्रविशासयंज्ञाभाविषतया त्रविश्वायाऽतुप-लिक्षतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधियलेन महायलेन दुःखयंज्ञानं<sup>(१)</sup> भाविषतयं दुःखाऽनुपलिक्षतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधियलेन महायलेन ससुद्यज्ञानं भाविषतयं ससुद्याऽनुपलिक्षतासुपादाय। प्रज्ञापार-

<sup>(</sup>१) ब्रह्मचोक हमीकारो वैराग्यस्य परो मतः॥ पञ्चदशी।

<sup>(</sup>२) बुद्धानां सुगतो देवो विश्वच च्यामकुरम् ।

खार्थ्यतत्त्वाख्या तत्त्वचतुष्ठयमिदं क्रमात् ॥
दुःखमायतनच्चैव ततः समुदयो मतः ।

मार्गञ्चेख्यस्य च खाख्या क्रमेण श्रूयतामतः ॥
दुःखं संसारियाः खान्याको च पद्मप्रकीतिताः ।
विद्यानं नेदेना संच्या संख्यारो रूपमेव च ॥

पञ्चेन्त्रियाया प्रव्याद्या विषयाः पद्म मानसम् ।
धम्मायतनमेतानि दादप्रायतनानि तु ॥

रागादीनां ग्राणो यस्मात् समुदेति च्यां चृदि ।

खात्मात्मीय समावाख्यः स स्मात् समुदयः प्रनः ॥

च्याक्ताः सर्व्यसंख्याराः इति या वासना स्मिरा ।

समार्ग इति विद्योयः स च मोच्योऽमिधीयते ॥

सर्वदर्ष्यनसंग्रहः।

मितायां गारदतीपुत्र खिला वोधिसलेन महासलेन निरोधज्ञानं निरोधाऽनपलिक्षतासपादाय। प्रज्ञापारसितायां भावचितव्यं गारदतीयच खिला वोधिमचेन महामचेन मार्गज्ञानं भावयितव्यं मार्गाऽनुपल्कितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां गार्दतीपुत्र खिला बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन चयञ्चानं भाविषत्यं चयाऽतुपलिश्वतासुपा-दाय। प्रजापारमितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधिमन्त्रेन महा-मचेन श्रमत्यादज्ञानं भावियतयं श्रमत्यादाऽन्यण्यितास्पादाय । प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन धर्माज्ञानं भावयित्यं धर्माऽनुपल्यितासुपादाय । प्रज्ञापारमितायां ग्रारदतीपुच खिला बोधिमचेन महामचेन श्रन्यश्चानं भावियतयं श्रन्वयाऽनुपच्चितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां गारदतीपुच खिला बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन संविति(१) ज्ञानं भावचितव्यं संवृत्यस्पन्निया-सपादाय। प्रजापारमितायां भारदतीयच स्थिला बोधिसत्तेन महामलेन परिचयज्ञानं भावियतयं परिचयाऽत्रपत्तिकासपा-दाय। प्रजापारमितायां प्रारदतीपुत्र स्थिला बोधिमलेन महा-यन्तेन यथारतज्ञानं<sup>(१)</sup> भावियतव्यं यथारताऽनुपलिश्चतासुपादाय । प्रज्ञापार्मितायां गारदतीपुच खिला बोधिमचेन महामचेन

<sup>(</sup>१) खविद्या।

<sup>(</sup>२) भ्रव्दार्थभव्यगानामित रेतराध्यासात्सङ्करस्तव्यविभागसंयमात् सर्व-भृतरतज्ञानं॥ पातञ्जनदर्भनसमाधिपादे १७ सूत्रम्।

सवितर्कः (१) सविचारः (१) समाधः परिपूर्यितव्यः वितर्कविचारा-ऽनुपल्लिश्वतासुपादाय । प्रज्ञापार् सितायां ग्रारद्वतीपुच खिला बोधिसलेन महासलेन (१) श्रवितर्काऽविचारमादः समाधिः परि-पूर्यितव्यः श्रवितर्काऽविचाराऽनुपल्लिश्वतासुपादाय । प्रज्ञापार-सितायां ग्रारद्वतीपुच खिला बोधिसलेन महासलेनाजाखासीती-न्द्रियं परिपूर्यितव्यं श्राज्ञाखासीतीन्द्रियाऽनुपल्लिश्वतासुपादाय ।

- (१) तत्र प्रव्दार्थज्ञानिकल्यैः सङ्घीर्या सिवतका समापत्तः॥
  पातञ्जलदर्पनसमाधिपादस्य ४१ स्वन् । व्यस्यायमधैः। तत्र तासुसमापत्तिषु मध्ये सिवतकानामसमापत्तिरिभिष्ठीयते। साष्टिप्रव्दस्यार्थस्य ज्ञानस्य च विकल्यैविभक्तानामपि व्यविभक्ताराष्ट्रयोः
  सङ्घीर्या सिम्मन्ना परीज्ञकीरन्यययितिरेकाभ्या विभन्यमाना
  व्यन्यः प्रव्दोऽन्योऽघीऽन्यनज्ञानिमित पर्य्यवस्थति। तत्र समापत्तस्य
  योगिनो यो गवाद्यर्थः समाधिप्रज्ञायां समारूङः तिहकल्यातुविद्व
  उपावकते सा सङ्कोर्या समापत्तः सवितकानाम। सा च
  समापत्तः समाधिरेव "ता एव सवीनः समाधि"रित वक्तमाय
  स्वान्तरेय तथानिधानात्॥
- (२) स्मृतिपरिश्रद्धी खरूपग्र्त्येवार्थनिर्भासा निर्वितर्का॥ तथा ४३ स्त्रम्। या भ्रव्दसङ्केतश्रुतानुमानज्ञानिकाल्यस्मृतिपरिश्रद्धी याञ्चखरूपोपरक्षाप्रज्ञा खिमव प्रज्ञारूपं ग्रह्मात्मकं व्यक्षा-परार्थमाजखरूपा ग्राह्मखरूपापद्गेव भवति सा निर्वितर्का समा-पितः। मार्थः। भ्रव्दसङ्केतश्र श्रृतद्वानुमानद्व तेमां ज्ञानमेव विकल्पः तस्मात् स्मृतिः तस्राः परिश्रद्धिदिति तट्टोका॥
- (३) रतयेव च सविचारानिर्विचारा च सूक्त्वविषयात्राखाला॥ तथा ४८ सूचम्।

प्रज्ञापारमितायां गारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेनाज्ञे-न्द्रियं परिपूर्यितव्यं त्राज्ञेन्द्रियाऽनुपन्निक्षतासपादाय। प्रज्ञा-पारमितायां ग्रारदतीपुच खिला बोधिमलेन महामलेनाज्ञातावि-न्द्रियं परिपूर्यितवं श्राज्ञाताविन्द्रियानुपन्धितासुपादाय। प्रज्ञा-षार्मितायां गारदतीपुत्र खिला बोधिसचेन महासचेन श्रमि-थायतनं परिप्रियतव्यमभिधायतनाऽतुपत्तविधतासुपादाय । प्रज्ञा-पारमितायां गारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन क्रत्साय-तनं परिप्रियतव्यं कत्नाचतनाऽनुपलिधतासुपादाय। प्रज्ञापार-मितायां ग्रार्दतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन चलारिमंग्रह-वस्त्रनि परिपूरियतयानि वस्त्ननुपत्तिक्षतासुपादाय। प्रज्ञापार-मितायां ग्रार्दतीपुत्र खिला वोधिसलेन महासलेन व्यवखानानि परिप्रचितवानि व्यवसानाऽनुपन्धितासुपादाय। प्रज्ञापारिम-तायां गारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन दग्रसमयः परिपर चितचाः भ्रम्यतपल्बितासपादाय। प्रज्ञापारिमतायां गारदतीपुच स्थिला बोधिसचेन महासचेन दग्रचर्याः परिप्रचि-तव्याः चर्याऽनुपल्बितासपादाय । प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदती-पुत्र स्थिला बोधिसलेन महासलेन दणचान्तथः परिपूर्यातवाः चान्यत्पचितासपादाय। प्रज्ञापारिमतायां गारदतीपुत्र स्थिला वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन विंग्रतिरधाग्रयाः परिप्रयावाः श्रधा-ग्रयाऽनुपच्चितासुपादाय। प्रज्ञापारमितायां ग्रारदतीपुत्र स्थिला बोधिमलेन महामलेन भर्वज्ञज्ञानं परिपूरियतयं भर्वज्ञज्ञानाऽतप-लिखतासुपादाय। प्रज्ञापारसितायां ग्रारदतीपुत्र खिला बोधि-

सक्तेन महासक्तेन ग्रमर्थविपश्चनाज्ञानं(१) परिपूर्शितवं ग्रमर्थं निव्यक्षनाज्ञानाऽनुपक्षितासुपादाय। ग्रज्ञापार्सितायां ग्रार-दिनीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन तिस्रो(१)ऽविद्याः परिपूर्थिनव्याः श्रविद्याऽनुपक्षितासुपादाथ। प्रज्ञापार्सितायां ग्रारद्वती-पुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन चह्नः प्रतिसम्बदः परिपूर्शितव्याः प्रतिमम्बद्रां उनुपक्षित्रतासुपादाय। प्रज्ञापार्सितायां ग्रारद्वतीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन चलारि वेगारद्यानि(१) परिपूर्शितव्यान वेगारद्याऽनुपक्षित्रतासुपादाय। प्रज्ञापार्सिनायां ग्रारद्वतीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन श्रच्याः पञ्चापर्मिनायां ग्रारद्वतीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन श्रच्याः पञ्चापार्मिनायां ग्रारद्वतीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन श्रच्याः पञ्चापार्मिनायां ग्रारद्वतीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन ष्रच्याः प्रज्ञापार्मिनायां ग्रारद्वतीपुत्र खिला बोधिसक्तेन महासक्तेन ष्रद्यार्गिताः

17. x

<sup>(</sup>१) प्रथमादिग्रन्दानौद्विर्दर्भनाद्ये व्यवस्ताः। स्वन्येस्तसाधुपदले-नोक्ताः। यसामामव्यां। ग्रज्ञतस्तावत् प्रथना तिस्तना मिद्व योषधाद्यसाधुप्रयोगः॥ इति ।

<sup>(</sup>२) पातञ्चले चतस्रोऽविद्या उक्ताः यथा । अनिवाश्वचिदुःखानात्मस् निवाश्वचिसुखात्मखातिरविद्या ॥ साधनपादे ॥ स्वमम् ।

<sup>(</sup>३) निर्विचारवैग्रारचेऽध्यात्मप्रसादः। तथा समाधिपादे ३० सूत्रम्। अञ्जावरणम्बापेतस्य प्रकाशात्मनो बृद्धिसलस्य रजस्तमोश्या-

मनिभूतः खच्छः स्थितिप्रवाचीवैधारद्यिति भाष्यं। रजलमसी-रूपचयोऽप्रद्धः सैवावर्यावच्योमवक्तसार्पेतस्य प्रकामात्मनः खप्रकाशसभावस्य बुद्धिसन्तस्य ॥ इति टीका।

<sup>\*</sup> भ्रमध इति ख, ग, पाठः।

प्रतिसम्बद्रमुणब्धितासिति युक्तः पाठः।

परिपूर्यितयाः षट्पार्मिताऽनुपन्धितासुपादाय। प्रजापार-मितायां ग्रारदतीपुत्र स्थिला बोधिमलेन महामलेन सप्तधनानि परिपूरियतचानि धनाऽनुपलिधनासुपादाय। प्रज्ञापारिमतायां भारदतीपुच स्थिला बोधिसलेन महासलेनाऽष्टी पुरुषवितर्काः परिपूर्चितचाः वितर्काऽनुपलिभतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदतीपुच स्थिला बोधिमलेन महामलेन नवमलवासाः परि-प्रधितयाः मलवासाऽनुपलिधातासुपादाय। प्रज्ञापारिमतायां ग्रारदतीपुच स्थिला बोधिमलेन महामलेन दग्रवलानि परिपूर-चितवानि वलाऽतपलिक्षतासपादाय। प्रज्ञापारिमतायां गारदती-पुच खिला बोधिमलेन महामलेनाऽष्टादशावेणिकनुद्धधर्माः परि-प्रचित्याः श्रावेणिकवृद्धधर्माऽनुपलिक्षतासुपादाय । प्रज्ञापार-मितायां गारदतीपुत्र खिला बोधिमलेन महामलेन महामेत्री(१)-परिप्रियतया महामैत्रानुपनिधातासुपादाय। प्रज्ञापारिमतायां गारदतीपुत्र स्थिला बोधिमलेन महामलेन महाकरूणपरिप्रयि-त्या महाकर्णाऽनुपल्थितासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां गार-दतीपुत्र खिला बोधिसलेन महासलेन महासदितापरिप्रियतिया महासुदिताऽनुपचिश्वतासुपादाय। प्रज्ञापार्मितायां ग्रारदती-पुत्र खिला बोधिसलेन महासलेन महोपेचापरिपूर्यितव्या महो-

<sup>(</sup>१) मैत्रीकरणामुस्तिपेत्राणां सुखदुःखपुरणापुरण्यविषयानां भावना-तस्वित्तप्रसादनम् ॥ तथा समाधिपादे १२ सूत्रम् । तत्र सर्व्यपाणिषु सुखसम्मोगापनेषु मैत्री भावायत् । दुःखितेष

तत्र सव्वपारिषम् स्रख्यसमागापन्नम् मेत्रौ भावायत् । दुःखिते करुणां प्रस्थातमकेषु सुदितां चप्रस्थातमकेषूपेचामिति भाष्यम् ॥

पेचाऽनुपखिक्षतासुपादाय । प्रज्ञापार्गमतायां प्रारद्वतीपुच खिला बोधिमलेन महामलेन मर्वाऽऽकारवरोपेतं मर्वज्ञज्ञानमभिसम्बोद्ध-कामेन बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापारिमतायां योगः करणीयः। मार्गाऽऽकारज्ञतां परिज्ञातकामेन बोधिभत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार-मितायां योगः करणीयः। सर्वज्ञतां परिप्रियत्कामेन बोधि-सलेन महासलेन प्रज्ञापारिमतायां योगः करणीयः। सर्वसल-चित्तचरितज्ञानाऽऽकारतां परिपूरचितुकामेन बोधिमलेन महा-सचेन प्रज्ञापारमितायां योगः करणीयः। सर्ववासनाऽनुसन्धि-क्षेणान प्रहातकासेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारिमतायां योगः करणीयः। एवं हि ग्रारदतीपुत्र वोधिमन्तेन महामन्तेन । प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितव्यं। बोधिसचन्यामं ग्रारदतीप्रचाव-क्रमि त कासेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां शिचि-तथं। त्रावकभूमिप्रत्येकवुद्धभूमीप्रज्ञातुकामेन ते च भूमी त्रति-क्रमित्कासेन वोधिसलेनमहासलेन प्रज्ञापार्मितायां गिचितवं। श्रवैवर्त्तिकसमीखातुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार-मितायां भिचितवां। षड्भिज्ञतायां(१) खातुकामेन बोधिमचेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। सर्व्यमचित्रचरित-विखन्दितानि ज्ञातुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार-

<sup>\*</sup> एव पाठः ५ प्रस्तके।

न अधितु इति च पुस्तके पाठः।

<sup>(</sup>१) ऋदिदिश्यचतुर्दिश्यभोतं परचित्तज्ञानं पूर्व्यनिवासाऽनुसृतिराख-वत्त्वयज्ञानमिति घडभिज्ञाः॥ इत्यष्टसाङ्खौटीका।

मितायां प्रिचितयं। सर्वेत्रावकप्रत्येक बुद्धानां ज्ञानमिभवितु-कामेन वोधिमत्वेन महामत्वेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। धारणीमुखममाधिमुखानि प्रतिलक्ष्तामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। सर्विश्रावकप्रत्येकवुद्धयानिकानां कुलपुत्राणां कुलदुहित्हणाञ्च दानं ददतां एकाऽनुमोदनासह-गतेन चित्तोत्पादेन मर्व्वतत्कुग्रलमूलमभिभवितुकामेन वोधिसलेन मद्दामचीन प्रज्ञापार्मितायां शिचित्यं। सर्वश्रावकप्रत्येकनुद्धया-निकानां कुखपुचाणां कुखदुविहणाञ्च गीलं रचतां एकाऽतु-मोदनामहगतेन चित्तोत्पादेन मर्व्वतत्कुग्रजम्जमभिभवितुकामेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितवां। सर्वित्रावक-प्रत्येकनुद्भयानिकानां कुलपुचाणां कुलद्हित्णाञ्च चान्तिं भाव-यतामेकाऽनुमोदनामहगतेन चित्तोत्पादेन सर्वतत्क्राचमूलमभि-भवितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। मर्व्यपावकप्रत्येकबुद्ध-यानिकानां कुलपुचाणां कुलदु चित्वणाञ्च वीर्यं मार्भ्यतामेकाऽनु-मोदनामहगतेन चित्तोत्पादेन मर्व्वतत् बुग्र सम्भिनवितुका-मेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां जिल्तित्यं। सर्व-श्रावकप्रत्येकवृद्धयानिकानां कुलपुत्राणां कुलद्हित्वणाञ्च धानानि समापद्यतामेकाऽनुमोद्नासहगतेन चित्तोत्पादेन सर्वतत्कुग्रल-मृजमिभवितुकासेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयं। सर्वेश्रावकप्रत्येकवुद्धयानिकानां कुलपुचाणां कुलदु-

मार्मिता का, ख, ग, घ पाठः।

हित्यणञ्च(१) प्रज्ञां भावयतामैकाऽनुमोदनासहगतेन चित्तोत्पादेन सर्वे ततक्त्रप्रजमुजमभिभवितुकामेन बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञा-पार्मितायां भिचितव्यं। सर्वेत्रावकप्रत्येकनुद्धानां भीचसमाधि-प्रज्ञाविस् किञ्चानदर्भनमेकाऽनुमोदनायहगतेन चित्तोत्पादेनाऽभि-भवितकामेन बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारमितायां शिचि-तयं। सर्वत्रावकप्रत्येक बुद्धानां धानविमो चममापत्ती एकाऽतु-मोदनासहगतेन चित्तोत्पादेनाऽभिभवितुकामेन बोधिसलेन महा-सत्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितवां। श्रन्णं दानं ददतः सर्वे-सत्त्वेभ्यः उपायकौप्रलपरिनामनायोगेन सर्वाऽऽकारज्ञतायां कथ-मप्रमेयाऽसंख्येयाऽपरिमाणं भवेदिति बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञा-पारमितायां भिचितव्यं। ऋत्यं भीतां रचतः सर्व्यसत्तेभ्यः उपाय-कौ प्रलपरिनामनायोगेन सर्व्वाऽऽकारज्ञतायां कथमप्रमेयाऽसंख्येया-ऽपरिमाणं भवेदिति बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवां। श्रन्यं चान्तिं भावयतः सर्व्यसन्तेभ्यः उपायकौ श्रन्परि-नामनायोगेन सर्वाऽऽकारज्ञतायां कथमप्रमेयाऽमंख्येयाऽपरिमाणं भवेदिति बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितवां। श्रस्यं वीर्यमारभमानः सर्वमत्त्वेभ्यः उपायकौ ग्रस्परिनामनायोगेन सर्वाऽऽकारज्ञतायां कथमप्रेयाऽसंख्येयाऽपरिमाणं भवेदिति बोधि मलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितर्थ। प्रब्यं धानं समा-पद्यतः सर्वमलेग्यः उपायकौग्रलपरिनामनायोगेन सर्वाऽऽकार्ज्ञ-

<sup>(</sup>१) कुलपुत्रः कुलदुन्तिति प्रव्दः प्रजावचनः। स्त्रीपुरुषयोगपारानं पर्याष्ट्रोद्धस्यस्थादीनामधिगमनिरासचापनार्थं।

तायां कथमप्रमेथाऽसंख्येयाऽपरिमाणं भवेदिति प्रज्ञापारिमतायां ग्रिचितवं। ऋषप्रज्ञां भावयतः सर्वसचेभ्यः उपायकौग्रजपरिनाम-नायोगेन सर्वाऽऽकारज्ञतायां कथमप्रमेयाऽसंख्येयाऽपरिमाणं भने-दिति बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितव्यं। पुनर्परं गारदतीपत्र बोधिमलेन महामलेन दानपारमितायां खातुकामेन दानपारिमतां परिप्रचित्रकामेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितवां। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिमलेन महामलेन भीलपारमितायां चरितकामेन भी जपारिमतां परिप्रचितकामेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितवं। पुनरपरं भारदतीपुत्र वोधिसत्तेन महासत्तेन चान्ति-पारमितायां चरितुकामेन चान्तिपारमितां परिपूर्चितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयां। पुनर्परं भारदतीपुच बोधिसचेन महामुलेन वीर्थ्यपारिमतायां चरित्वामेन वीर्थ्यपारिमतां परि-पूर्यितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां भिक्तियं। पुनर्परं भादतीपुच बोधिसलेन महासलेन धानपारमितायां चरित्रकामेन धानपार-मितां परिपूरचितुकामेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवां। पुनरपरं ग्रारदतीपुत्र बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां चरित्रकामेन प्रज्ञापारमितां परिपूर्यितुकामेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितवां। पुनरपरं गारदतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन एवं चित्तसृत्पादचि-तयं। कथं में सर्व्यंजाती बुद्धविग्रहदर्भनं भवेत्। बद्धसमन्वाहारो बुद्धानिरोधनं बुद्धपरिग्रहं भवेदिति प्रज्ञापारमितायां शिचितव्यं। पुनरपरं गारदतीपुत्र बोधिसलेन महासलेन बुद्धकायं परि-निष्पाद्यितुकामेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। पुनर्परं ग्रार- दतीपुच बोधिसलेन महासलेन दाचिंग्रतो महापुरुषलचणानि-प्रतिलक्ष्मामेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितवं। पुनरपरं प्रारदती-पुच बोधिसलेन महासलेनाऽभीतिमतुयञ्जनानि प्रतिख्युकामेन प्रज्ञापारमितायां भिचितव्यं। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिसलेन महासचेन सर्वेच जातौ जातिसारतां प्रतिख्युकामेन प्रज्ञापार-मितायां शिचितव्यं। पुनर्परं शारदतीपुच बोधिसलेन सहास-त्त्वेन बोधिचित्ताऽपरिप्रनागतां प्रतिलब्धुकामेन प्रज्ञापार्मि-तायां भिचितयं। पुनरपरं भारदतीपुत्र बोधिसलेन महासलेन सर्ववोधिसत्तवर्याऽसम्प्रमोषतां प्रतिलब्धुकामेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितवां। पुनर्परं भारदतीपुच बोधिसलेन महासलेन सर्वपाप-मिचपापसद्यायान् विवर्जितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। पुनरपरं ग्रारदतीपुच बौधिमलेन महामलेन मर्व्वबृद्ध बौधि-सत्तकत्वाणिमचाणारागायित्कासेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितव्यं। पुनरपरं ग्रारदतीपुत्र बोधिसचेन महासचेन सर्वमारकाचिका-देवताविज्ञातुकामेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। पुनर्परं ग्रारदतीयच बोधिसत्वेन महासत्तेन सर्वाऽऽवरणीयानि विश्रोधिय-तुकामेन प्रज्ञापार्मितायां जिचितयं। पुनरपरं गार्दतीपुच बोधिमत्वेन महामत्वेन मर्व्यधमाऽनावरणतां प्रतिजञ्जूकामेन प्रज्ञा-पारमितायां भिचितव्यं। पुनर्परं भारदतीपुच बोधिसन्तेन महासलेन बोधिसलकुलं परिनिष्पादियतुकासेन प्रज्ञापारिम-

बोधिचित्तारिप्रमाखाग्रवासिति ख, घ प्रस्तने याठः। बोधिचित्तारि-प्रसाग्रतासिति ग प्रस्तने पाठः।

तायां भिचितवां। पुनर्परं भारदतीपुच बोधिसलेन महासलेन बुद्धसुलमारागियतुकामेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवं। पुनरपरं शारदतीपुच बोधिमलेन महासलेन चिर्ववंशाऽनुपच्छेदाय खातु-कासेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। पुनरपरं भारदतीपुच बोधियत्वेन महामलेन कुमार्भ्यमिमतुपाप्त्कासेन प्रज्ञापार्सि-तायां शिचितवां। पुनरपरं शारदतीपुत्र वोधिमलेन महामलेन बद्धबोधिमत्त्रेरविर्हितेन भवितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां पिचि-तथं। [ \*पुनरपरं ग्रारद्वतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन बोधिमल-भूमिमतिकमितुकासेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितयं।] पुनरपरं गारदतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन चिप्रनायागतसूमिं परिपूर-यित्तकामेन प्रज्ञापारमितायां शिचितवां। पुनर्परं शारदतीपुच बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन येथै: कुगलमृत्त्वेयेथैराकारेराकाङ्केत् सर्व-बुद्धान् भगवतः मत्कत्तुं गुरूकत्तुं मानथितुं पूजियतुं। तानि मे कुग्रसमूसानि तत्राकाराः सन्दर्भयुरितिप्रज्ञापारमितायां गिचितछं। पुनरपरं गारदतीपुच बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन सर्व-सत्तान सन्तोषचितुकासेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। [प्रन-रपरं प्रारद्वतीपुत्र बोधिसलेन महासलेन सर्वसलानामाजाः परिप्रचित्कामेन प्रज्ञापारमितायां भिचितयं। पुनरपरं गारदतीयच बोधिमत्त्रेन महामत्त्रेन मर्व्यमत्त्रानामागाः परि-पूर्यितुकासेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितव्यं। अनुपानवस्त्रयान-

<sup>🌁 [ ]</sup> एतचित्रदयान्तर्वेत्तींपाठः ख, ग, घ प्रस्तकेषु नास्ति ।

<sup>† []</sup> एतचिद्धदयान्तर्गतपाठः क पुक्तके गास्ति ।

विभूषणपुष्पधूपचूर्णमास्यविसेपनगयनाऽऽसनोपात्रयासामप्रत्ययभेष-च्यपरिष्कारैः धनधान्याऽलङ्कारमणिमुक्तावैदूर्य्यग्रह्व प्राचाप्रवासनात-रूपरजतोद्यानराज्यादिभिः सर्वीपकरणोपभोगैः सर्वसत्तान् सन्त-पंचिष्यामीति बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां योगः करणीयः। पुनरपरं ग्रारद्वतीपुत्र बोधिसच्वेन सहासच्वेन धर्म-धातुपर्मालोके त्राकाशधातुपर्ध्यवसाने सर्वमत्तान् महायाने समादापियतुकासेन दानपारिमतायां प्रतिष्ठापियतुकासेन शील-पार्मितायां प्रतिष्ठापियतुकामेन चान्तिपार्मितायां प्रतिष्ठाप-यितुकामेन वीर्य्यपर्मितायां प्रतिष्ठापयितुकामेन ध्वानपार्मि-तायां प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितवां। पुनरपरं मारदतीपुच बोधिसत्तेन महामचेनैकमपि कुप्रजिचनोत्पादमचयं कर्न्तुकामेन बोधि-मचौपनिषदनात् बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितवां। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिसचेन महासचेन चे पूर्विखान्दिभि गङ्गानदीवान्कोपमेषु स्रोकधातुषु बुद्धाभगवनास्ते मे वर्षं भाषेर्स्निति बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवां। ये दचिणसान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु जोक-धातुषु बुद्धाभगवन्तस्ते मे वर्णं भाषेरिक्तित बोधिसस्तेन महा-मलेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितव्यं। ये पश्चिमायान्दिशि गङ्गा-नदीवा बुकोपमेषु को कथातुषु वृद्धाभगवनासे मे वर्ण भाषेर जिति बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। ये उत्तर-

<sup>\*</sup> वीधिसत्वेन महासत्वेनेति दिः पाठः क्वपुञ्चके । ख,ग, घपुक्तके च।

स्थान्दिशि गङ्गानदीवाबुकोपमेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवनास्ते मे वर्णं भाषेरिज्ञति बोधियलेन महामलेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिज्ञि-तयं। ये उत्तरपूर्वसान्दिणि गङ्गानदीवाल्कोपमेष् लोकधातुष् वुद्धाभगवनातो मे वर्ण भाषेरित्निति वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञा-पार्मितायां भिचितव्यं। ये पूर्वदिचिषस्यान्दिभि गङ्गानदीवास-कोपमेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवन्तासे मे वर्षे भाषेरित्रिति वोधि-सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितयं। ये दणिणपश्चिमा-यान्दिशि गङ्गानदीवाल्कोपमेषु लोकधातुष् वृद्धाभगवन्तस्ते मे वर्ष भाषेरित्तिति बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितयं। ये पश्चिमोत्तरस्थान्दिग्रि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु वुद्धा-भगवन्ताले मे वर्णं भाषेरिविति वोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञा-पार्मितायां भिचितयं। येऽधस्ताद्दिभि गङ्गानदीवालुकोपमेष लोकधात्मु बुद्धाभगवन्तस्त्रे मेवणं भाषेरित्रिति बोधियन्त्रेन महा-सत्तेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। ये उपरिष्टादिभि गङ्गानदी-वालुकोपमेषु चोकधातुषु बुद्धाभगवन्तर्त्ते मेवर्णं भाषेर् चिति प्रज्ञा-पार्मितायां गिचितव्यं। पुनरपरं गारदतीपुच यानिपूर्व्यस्यां-दिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि बुद्धचेत्राणि तानि सर्व्वाण्णेकचि-क्तोत्पादेनोपसंक्रमित्कामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्स-तायां भिचितवं। यानिद्चिणस्यादिभि गङ्गानदीवास्कोपमानि बद्धचेत्राणि तानि सर्वाध्येकचित्तीत्पादेनोपमंकमितुकामेन बोधि-सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितवं। यानिपश्चिमायां-दिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि वुद्भचेचाणि तानि सर्वाण्येकचित्तो-

त्यादेनोपसंक्रमितुकामेन बोधिसच्वेन महासच्चेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवं। यान्युत्तरसान्दिभि गङ्गानदीवान्कोपमानि वृद्धचे-चाणि तानि सर्वाण्येकचित्तोत्पादेनोपसंक्रमितुकामेन बोधिसच्चेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां गिचितवां। यान्त्ररपूर्वेखांदिशि गङ्गानदीवानुकोपमानि बुद्धचेत्राणि तानि सर्व्याण्वेकचित्तोत्पादेनो-पसंक्रिमितुकासेन बौधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचि-तथं। यानि पूर्वदिचिषसांदिशि गङ्गानदीवालुकीपमानि बुद्ध-चेत्राणि तानि सर्वाण्वेकचित्तोत्पादेनोपसंक्रमितुकामेन बोधिसचेन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितयं। यानिद्चिणपश्चिमायां-दिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि वृद्धचेत्राणि तानि मर्खाण्येकचित्तो-त्पादेनोपधंक्रमितुकामेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचित्रयं। यानिपश्चिमोत्तरस्थांदिप्रि गङ्गानदीवानुकोपमानि बद्धचेत्राणि तानि सर्वाण्येकित्तितादेनोपसंकमितुकामेन बोधि-मलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। यान्यधसादिभि गङ्गानदीवालुकोपमानि वृद्धचेत्राणि तानि सर्वाखेकचित्तोत्पादेनो-पसंक्रिमितुकासेन बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचि-तयं। यान्यपरिष्टादिशि गङ्गानदीवानुकोपमानि बुद्धचेचाणि तानि सर्वाखेकचित्तीत्पादेनीपसंक्रमितुकामेन बोधिसलेन महा-सचेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयां। पुनर्परं गारदतीपुच यानि पूर्वस्थांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि बुद्धचेत्राणि तानि सर्वाण्वेतसर्घाषेण विज्ञापयितुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां पिचितयं। यानि दचिष्णांदिपि गङ्गानदीवा- ल्कोपमानि वृद्धचेत्राणि तानि सर्व्याखेकस्वरघोषेण विज्ञापयित्-कासेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारिमतायां ग्रिचितव्यं। यानिपश्चिमायांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि बुद्धचेत्राणि तानि सर्वाधिकखरघोषेण विज्ञापयितुकामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितवां। यान्युत्तरस्वांदिशि गङ्गानदीवानुको-पमानि बुद्धचेत्राणि तानि सर्व्वाध्येतस्वरघोषेण विज्ञापिवतुकामेन बोधिसत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। यान्युत्तर-पूर्वेस्टांदिशि गङ्गानदीवालकोपमानि वृद्धचेत्राणि तानि सर्वाछेक-खरघोषेण विज्ञापयितुकामेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमि-तायां ग्रिचितव्यं। यानि पूर्व्वदिचणस्यांदिग्रि गङ्गानदीवालुकोप-मानि वृद्धचेत्राणि तानि सर्व्वाण्यकस्वरघोषेण विज्ञापयितुकामेन बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचितव्यं। थानिदं-चिषपश्चिमायांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि नुद्भचेत्राणि तानि सर्वाण्येकखरघोषेण विज्ञापयितुकामेन बोधिमचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितवं। यानिपश्चिमोत्तरस्वांदिणि गङ्गान-दीवास्कापमानि बुद्धचेचाणि तानि सर्वाखेकस्वरघोषेण विज्ञा-प्रित्तकामेन वोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां भिज्ञि-तयं। यान्यधस्तादि्पा गङ्गानदीवानुकोपमानि वृद्धचेत्राणि तानि सर्वाण्येकखरघोषेण विज्ञापयितुकामेन बोधिमत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। यान्युपरिष्टाहिभि गङ्गानदीवालु-कोपमानि बृद्धचेचाणि तानि सर्वाण्येनस्वरघोषेण विज्ञापयितुना-मेन बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। पुन- रपरं ग्रारदतीपुच बुद्धोत्पादाऽत्यच्छेदाय धातुकामेन बोधियत्तेव महायत्तेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। पुनरपरं ग्रारदतीपुच बोधियत्त्वकुचरचितुकामेन बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारमिन तायां ग्रिचितयं। पुनरपरं ग्रारदतीपुच बुद्धवंग्राऽत्यच्छेदायखातु- कामेन बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। पुनरपरं ग्रारदतीपुच अध्यात्त्रग्रुत्यायां (१) खातुकामेन बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। विद्विद्यंग्रुत्यतायां (१) खातुकामेन बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। अध्यात्मविद्विद्यंग्रुत्यतायां (१) खातुकामेन बोधियत्तेन महायत्वेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। ग्रूत्यताग्रुत्यतायां (१) खातुकामेन बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। ग्रूत्यताग्रुत्यतायां (१) खातुकामेन बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। महान्यतायां ग्रिचितयं। महान्यत्रायां ग्रिचितयं। महान्यतायां ग्रिचितयं। महान्यत्वायां ग्रिचितयं। महान्यत्वायं।

<sup>\*</sup> बुद्धोत्पादाय स्थातुकामेन च प्रस्तके पाठः।

<sup>(</sup>१) खाध्यात्मिकानां चच्चुरादीनामकूटस्थविनाभिताम्यक्वतिसुपादाया-ध्यात्मग्रन्थता॥

<sup>(</sup>२) वास्त्रानां रूपादीनां तथा प्रक्रतिसुपादाय विस्धी ऋ्न्यता ॥

<sup>(</sup>३) आध्यात्मिकवाज्ञनामायतनानान्त्रपाप्रक्षतिसुपादायाध्यात्मविष्टर्धा-प्र्न्यता ॥ तत्राध्यात्मिकमायतनं यदिन्त्रियरूपं संग्रहीतं । वाह्यञ्च यद्विषयरूपं संग्रहीतं । तद्धि आध्यात्मिकञ्च चित्तेनापात्तत्त्वाङ्ग-ञ्चेन्त्रियसंग्रहीतलात् एतच प्रन्यतात्रयमधिसुक्तिचर्यासुमौ ॥

 <sup>(</sup>४) सर्व्यधमीयृत्यताया चध्यात्मादियृत्यताया चालम्बनज्ञानस्त्रभावाया
 चर्षि यृत्यतियृत्यतायृत्यता॥

श्र्यतायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधियत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मिन तायां शिवितयं। परमार्थग्र्यतायां<sup>(२)</sup> खातुकामेन वोधियत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां शिवितयं। संक्षतग्र्यतायां<sup>(१)</sup> खातु-कामेन वोधियत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां शिवितयं। श्रमंक्षतग्र्यतायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधियत्तेन महासत्तेन प्रज्ञा-पार्मितायां शिवितयं। श्रयत्तग्र्यतायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधि-सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां शिवितयं। श्रनवरागग्र्य-तायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधियत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां

<sup>(</sup>१) सर्व्धभीमृज्यताचानमच सर्व्धभीमृज्यता तेन च मृज्यतामृज्या। तस्य प्राचकविकल्प प्रचाणादियं प्रयोगमागीदण्यानां दिण्यान्दियमः मृज्यतेन महामृज्यता तासां महासिविवेण्यतादियं सर्वेचगार्थेन(१) प्रथमायां भूमी ॥

<sup>(</sup>२) परमस्य निर्व्याग्रस्थाधें रूपप्रत्युत्वेन परमार्थप्रत्यता तस्य विसं-योगमात्रत्वादियमग्रार्थेन(?) दितीयायां भूमौ ॥

<sup>(</sup>३) संख्युतस्य चेधातुकस्य कामादिधातुश्रून्यत्वेन संस्क्षतश्रून्यता तस्या-परिनिष्यवस्वभावत्वेन श छ(?) प्रतिपच्यत्वात् । इयं निष्यन्दाग्रा-एन(?) हतीयायां॥

<sup>(</sup>৪) श्रसंख्युतस्यानुत्पादानिरोधानन्ययालस्य तेन সूत्यतादसंख्युत-সूत्यता। श्रनुत्पादादीनासुत्पादादिवितयोगिपञ्चितिनिमत्तामा-वात्। इयं निष्परिसञ्चार्येन चतुर्थ्याः॥

<sup>(</sup>५) अन्तस्थान्तेन श्रृत्यत्वादतीतानान्ततेनात्यन्तता। अन्तोभागस्तची-क्केट्याश्वतान्तयोर्मध्ये न तदस्ति किश्विद्येन तयोर्मागव्यवक्केट-निमित्तत्वेन स्वभावो व्यवस्थाप्यते। इयं सन्तानाभेदार्थेन पश्चम्यां॥

<sup>(</sup>६) म्रादिमध्यपर्यवसानानां तैः श्रुन्तालेनानवराग्रश्रन्यता । स्राद्यादीनां धर्माताऽतुस्यृतलेनात्विनात्विनात्वादियं निःकोष्राविश्रद्वार्थेन षद्यां ॥

शिचितवं। श्रनवकारश्रन्थतायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधिसचेन महा-सचेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवं। प्रक्रतिश्रन्थतायां<sup>(१)</sup> खातु-कामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवं। सर्व्यधर्मश्रूच्यतायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञा-पार्मितायां शिचितवं। खचचणश्रूच्यतायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधि-सचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवं। श्रनुपखक्षश्रूच-तायां<sup>(६)</sup> खातुकामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवं। श्रभावश्रूच्यतायां<sup>(१)</sup> खातुकामेन वोधिसचेन महासचेन

<sup>(</sup>१) ध्यवकरणोत्सर्गेलच्चग्रस्य धकारस्य ?) विषय्येयेनानवकारस्तस्य तेन प्रूत्यत्वादनवकारप्रूत्यता । ध्यवकरणादेः प्रक्रियारूपलेनानृत्सर्ग-प्रचित्रिनिसत्तत्वायोगादियमनानात्वार्धेन(?) सप्तम्या ॥

<sup>(</sup>२) सर्वार्धेरक्षताप्रक्षतित्तस्यात्त्रया प्रस्वातम् प्रक्षतिप्रस्यता । तस्याः संस्थातासंस्थातविकाराविकारानापकेः॥

<sup>(</sup>३) धर्मेस्य धर्मोण प्र्यालात् सर्वधमीप्र्यातसर्व्वधमीगां संस्कृता-संस्कृतराष्ट्रोरितरेतरापेच्यलेन समावापरिनिष्णक्षलात्। एतच प्र्यातस्यमङ्गीनानधिकार्षेन निर्विकल्पकचेचपरिस्रुद्धिविष्णतादया-श्र्यालेन चर्यापासस्मिलात् प्रतिवेधपरिकमीगाऽरुन्यां॥

<sup>(</sup>a) रूपमादिलच्यास्य रूपादेस्तस्रच्याश्रुत्यतात् वद्यमाश्रुत्यता वद्यमा व्यवस्थानस्य सामान्यविशेषप्रच्छितमाचलात्॥

 <sup>(</sup>५) चतौतादीनां धन्मासामतौतादिख्यव्यख्तिरेतरिव्यय्यानुपलभ्य-लेनाऽनुपलमाञ्च्यता । खध्यनां भावप्रज्ञप्तिमाज्ञलात् । एतच ञ्च्यतादयं ज्ञानविज्ञतास्रयलेन तथैव नवस्यां ॥

<sup>(</sup>६) अभावण्याता । अभावस्यासंस्कृतस्य श्रृत्यतारेस्तेन श्रृत्यतारभाव-श्रृत्यता ॥

प्रज्ञापामितायां शिचितयं। स्त्रभावग्र्न्यतायां (१) स्त्रात्ताभेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापरमितायां शिचितयं। श्रभावस्त्रभावग्रन्यतायां (१) स्त्रात्तामेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां शिचितयं (१)। पुनरपरं ग्रारदतीपुनालम्बनामतेयसमनन्तरहेतुप्रत्ययता श्रववोद्धुकामेन वोधिसत्तेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं। पुनरपरं ग्रारदतीपुनाकारस्त्वण्ययवोद्धुकामेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितयं।

## \* एव पाठः पुस्तकपञ्चके दृश्यते ।

- (१) खभावश्रून्यता। खभावस्य श्रृन्यतास्त्रस्याय्यीयां ज्ञानेन दर्भनेन वाह्यतकात्वात्(?) खभावश्रून्यता। ज्ञानदर्भनस्य यथाभूतार्थयोत-कात्वात्॥
- (२) खनामावसमावस्र्न्यता नास्तिसंयोगिकस्य धमीस्य भावः प्रतीख-समुत्यक्वलादिति संयोगस्य तेन स्र्न्यत्वादभावसमावस्र्न्यता सामग्रीमानं भाव इति ॥

भावस्य उपादानस्क्रस्यवज्ञागस्य तेन श्र्यलात् भावश्र्याता। स्वस्तिवेषा धन्मेगां धन्मेतेति परेग कर्षाश्र्यलात् परभाव-श्र्यता। श्र्यताधिष्ठानो हि पुरुषयापारः केवलं विद्याता-येति क्रत्या। एतस्र श्र्यताचयं यधाक्रमं सवासनक्षेश्रावरग-प्रहागाश्रयत्वेन सवासनचेयावरग्रप्रहागाश्रयत्वेन स्वयं भूतार्धेन च बुडभूमो वेदितयं। इत्यष्टसाङ्खीटीकायां विश्वतिप्रकाराः श्र्यवाद्यात्यात्यात्यात्या चन तुमूत्वे अद्यादश्रपकाराः वृश्चन्ते॥

पुनर्परं गारदतीपुत्र सर्वधर्माणां तथता अवनोद्धकामेन नोधि-सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितवां। श्रवितवता श्रव-बोद्धकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितद्यं। श्रनन्यतथतामवबोद्भुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्सि-तायां ग्रिचितव्यं। श्रविकार्तथतामववोद्भुकासेन वोधिसच्वेन महामलेन प्रजापार्मितायां पिचितयां। यथाचेत्रयतासवबोद्ध-कामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। पुनर्परं गारदतीपुत्र बोधियत्त्वेन महायत्त्वेन यर्वधर्माणां तथ-तामवबोद्धकामेन प्रज्ञापारमितायां भिचितयां। पुनरपरं भार-दतीपुत्र सर्वधर्माणां स्तकोटिमववोद्भुकामेन बोधिसलेन महा-सक्तेन प्रज्ञापार्मितायां भिक्तित्यं। पुनरपरं भारदतीपुच यावन्यस्त्रिमाइसमहामाइसे लोकधातौ गङ्गानदीवालुकास्ताः मर्वाज्ञातुकामेन बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचि-तयं। पुनरपरं गारदतीपुच चिषाइसमहाबाइसे लोकधातौ महासमुद्रेखप्रकान्धोनदीषु महानदीषु कुनदीषु सरस्तडागेषु पक्ष-लेषु तत्सवं ग्रतधाभिनया वालागकोव्याऽभ्यृत्चेप्नुकामेन च तन्नि-श्रियां \* प्राणिनोविहेठियतुकामेन बोधिसलेन महामलेन प्रज्ञा-पार्मितायां ग्रिचितव्यं। पुनर्परं गार्दतीपुच यावांस्त्रिशाइस महासाइसे लोकधातावशिख्यन्थः समर्व्यपक्रचालीस्तोभवेत्। तद्य-यापि नाम कन्पोद्दा वर्तमाने तमेकेनमुखवायनानिव्यापियत्-

<sup>ँ</sup> एवं पाठः ५ एक्तके । तदाश्रयानिति युक्तं प्रतिभाति ।

कामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयां। पुनरपरं ग्रारदतीपुच चिमाइसमहामाइसे लोकधाती वातम-ण्डलाकाया दमं विमाहसमहामाहसं लोकधातं विध्नुयुर्विरेय-र्विश्वंषयेयुः तद्यथापि नाम वुषसुष्टितां पर्वामहाविचोभनावात-मख्बीयकानां गुखाः प्रान्तकेनसंच्छाद्यितुकासेन बोधिसचेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां णिचितव्यं । [ पुनर्परं णार्दतीपुच यस्तिमाहसमहामाहसे लोकधातावाकामधातुसं सर्वमेकपर्यक्रेन-सारितुकामेन वोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां पिचि-तवां] पुनर्परं प्रारदतीपुच चिंगाइस्त्रमहामाहसे कोकधाती सुमेद्दननवाड्महाचनवाड़ाः पर्वतवाजास्तान् सर्व्वानेनवालेन वड्वा-ऽभुत्चिषाऽप्रमेथाऽपंखेयान् लोकधाह्नन् ससुत्चिपेयमितिः बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितवां। पुनरपरं गारदतीपुच यावान् चिमाइसमहासाइसे सोकधातौ छचल-ण्यान्त्रीषधिवनस्पतिसञ्चयोलोष्ट्रगर्कर्पाषाणपर्वतमहापृथिवीसंचयस्तं सब्बें परमाण्रजोयोगेन ज्ञातुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञा-पारमितायां भिचितयां। पुनरपरं भारदतीपुचं यावन्तः पूर्व्यक्श-न्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु वृद्धाभगवनाः सबोधि-स्त्वपरिवाराः सत्रावकसंघासान् सर्व्यानेकपिण्डपातेन प्रतिपाद-

एष पाठः पुस्तकपञ्चके ।

<sup>† 🏿</sup> रतचित्रद्वयान्तर्गतमाठः का पुस्तके गास्ति ।

<sup>।</sup> अभ्यत्त्विपेयमिति ग, घ, च पाठः।

<sup>§</sup> लोकधातुष्विति ख, ग, घ पाठः। बुद्धच्चेत्रेष्विति का, च, पाठः।

यितुकामेन एकपुष्पेणैकमाच्चेनैकगन्धेनैकविक्षेपनेनैकपूर्णैनैकवस्त्रेणै-काभराणेनैकऋ देणेकध्वजनैकपताकया **सत्वर्त्तुकामेन** कामेन मानियतुकामेन पूजियतुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां गिचितव्यं। यावन्तो दचिणस्यंदिणि गङ्गा-नदीवालुकोपमेषु वुर्द्धचेत्रेषु वुद्धाभगवनाः स्वोधिमचपरिवाराः स्थावकसंघासान् सर्वानेकपिण्डपातेनप्रतिपाद्यितुकामेनेकपुष्पे-णैकमाख्येनेकगन्धेनैकविलेपनेनेकचूर्णैनैकवत्त्रेणैकाभरणेनेकच्छचेणैक-ध्वजेनैकपताकया सत्कर्त्तुकामेन गुरुकर्त्तुकामेनमानियतुकामेन पूज-यितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितवां। यावन्तः पश्चिमायांदिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोतधातुषु वृद्धा-भगवनाः बोसधिसत्त्वपरिवाराः सत्रावकसंघासान् सर्व्वानेकपिण्ड-पातेन प्रतिपाद् थितुकामेनेकपुष्पेणैकमाख्येनैकगन्धेनैकविचेपनेनेक-चूर्वनिकवस्त्रेषेकाभर्षेनेकच्छचेषेकध्वजेनेकपतकया । सत्कर्त्तुकामेन गुरुकत्तुंकामेन मानयित्कामेन पूजयित्कामेन बोधियलेन महा-मचेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयां। यावनाउत्तरसांदिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवन्तः सबोधिसत्तपरि-वाराः सत्रावनसंघास्तान् सर्वान् एकपिण्डपातेन प्रतिपाद्यितु-कामेनेकपुष्पेषेकमाख्येनेकगन्धेनेकविचोपनेनेकपूर्णनेकवस्त्रेणेकाभर्षे -नैकक्कनेणैकपताकया सत्कर्त्तुकासेन गुरुकर्त्तुकासेन मान्यितुकासेन पूजियतुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां जिचितयं। यावना उत्तरपूर्वस्यांदिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधातुषु बुद्धाभगवन्तः मबोधिमत्तपरिवाराः सत्रावकसंघासान् मर्व्वानेक-

पिण्डपातेन<sub>्</sub>प्रतिपाद्यितुकामेनैकपुष्येणैकमाच्छेनैकविलेपनेनैकचूर्णै-नैकवस्त्रेणैकाभरणेनैकच्छचेणैकध्वजेनैकपताकयामस्कर्नकामेन गुर-कर्त्तुकामेन मानयितुकामेन पूजयितुकामेन बोधिमल्वेन महासल्वेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। यावन्तः पूर्वदचिषसांदिभि गङ्गा-नदीवालुकोपमेषु खोकधातुषु बुद्धाभगवन्तः मबोधिमत्तपरिवाराः मश्रावकमंघास्तान् सर्व्वानेकपिण्डपातेन प्रतिपाद् चितुकामेनैकपुष्ये-णैकमाखोनैकविखेपनेनैकचूर्णैनैकवस्त्रेणैकाभरणेनैक<del>च्</del>रुचेणैकधजेनैक-पताकया सत्कर्त्तुकामेन गुरुकर्त्तुकामेनमानिधतुकामेन पूजियतु-कामेन बोधिसत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। यावन्तोदचिणपश्चिमायांदिभि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधातुषु बुद्धाभगवन्तः सबोधियन्तपरिवाराः सत्रावकसंघासान् सर्वानेक-पिण्डपातेन प्रतिपाद्यितुकामेनैकपुष्रेणैकमाखेनैकविलेपनेनैकपूर्ण-नैत्रतस्त्रेणैकाभरणेनैकच्छचेणैकधजेनैकपताकया सत्कर्त्तुकामेन गुरू-कर्त्तुकामेनमानयित्कामेन पूजयित्कामेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितव्यं। यावन्तः पश्चिमोत्तरखांदिग्रि गङ्गा-नदीवालुकोणमेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवन्तः सबोधिमन्वपरिवाराः स्त्रावक्षसंघासान् सर्वानेकिपण्डिपातेन प्रतिपाद् चितुकामेनेकपुष्पे-णैकमाखेनेकविक्रेपनेनेकचूर्णेनेकाभर्णेनेकच्छचेणेकध्वजेनेकपताकया<sup>ँ</sup> मत्कर्त्तुकामेन गुरुकर्त्तुकामेन मान्यितुकामेन पूज्यितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवां। यावन्तो-ऽधलाहिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधात्रषु नुद्राभगवन्तः सर्वाधिसन्तपरिवाराः सन्नावकसंघास्तान् सर्वानेकपिण्डपातेन प्रतिपाद यितुका मेनैकपुष्पेणैकमा छोनैकगन्धेनैकविक्तेपनेनैकचर्णैनैक-वस्त्रेणैकाभरणेनेकच्छचेणेकध्वजेनेकपताकया सत्कर्त्तुकामेन ग्रहकर्त्तु-कामेनमानयित्कामेन पूजियत्कामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां भिज्ञितयां। यावन्त उपरिष्टादिभि गङ्गानदी-वासुकोपमेषु स्रोकधात्रषु वुद्धाभगवन्तः सर्वोधिसन्वपरिवाराः सञ्रावकसंघास्तान् सर्व्वानेकिपाखपातेन प्रतिपाद्धितुकाभेनेक-पुष्पेर्णेकमात्क्वेनेकगन्धेनेकविखेपनेनेकचूर्णेनेकवस्त्रेणेकाभर्णेनेकच्चचे-णैकध्वजेनैकपताकया मत्कर्त्तुकामेन ग्रहकर्त्तुकामेन मानयितुकामेन पूजियतुकामेन वोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचि-तयं। पुनरपरं प्रारदतीपुच पूर्व्यखांदिणि गङ्गानदीवाल्कोपमेपु जीकधातुषु येमचास्तान् सर्वान् श्रीजस्कन्धे<sup>(१)</sup> प्रतिष्ठापयितुकामेन समाधिस्त्रन्थे प्रतिष्ठापचितुकासेन प्रज्ञास्त्रन्थे प्रतिष्ठापचितुकासेन विसु तिस्कान्धे प्रतिष्ठापचितुकामेन विसु तिज्ञानदर्भनस्कन्धे प्रति-ष्टापियतुकामेन श्रोत-श्रापित्तफले प्रतिष्टापियतुकामेन महादागा-मिषले प्रतिष्ठापथितुकामेन अनागामिषले प्रतिष्ठापथितुकामेन श्रईले प्रतिष्ठापियतुकामेन प्रत्येकबोधौ प्रतिष्ठापियतुकामेन सर्व-ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकासेन मार्गाऽऽकार्ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितु-

<sup>\*</sup> एष पाठः का पुस्तके नास्ति।

<sup>(</sup>१) अनाश्रवं शीलं समाधिः प्रज्ञा च श्रीलख्तमः समाधिख्तमः प्रज्ञाख्तमः। सर्व्वावरणप्रज्ञाणादिमुक्तिख्तमः विशिष्टज्ञानसाज्ञा-लरणं विमुक्तिज्ञानख्तमः॥ इत्यष्टसाङ्ग्वीटीका।

कामेन सर्वाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितकामेन ऋनुपिश्रेषे निर्वाणधातौ(१) प्रतिष्ठापथितकासेन बोधिसचेन महासचेन प्रजा-पार्मितायां भिचितवं। ये दिचणसान्दिभि गङ्गानदीवासकोप-मेषु खोकधातुषु मत्तासान् सर्वान् गौलस्कत्थे प्रतिष्ठापचितुकामेन समाधिस्त से प्रतिष्ठापयित्कासेन प्रज्ञास्त्रसे प्रतिष्ठापयित्कामेन विसु तिस्कान्ये प्रतिष्ठापयित्कासेन विसु तिज्ञानदर्शनस्कान्ये प्रति-ष्टापचित्कामेन श्रोत-श्रापत्तिफले प्रतिष्टापचित्कामेन सकदा-गामिफले प्रतिष्ठापचित्रकामेन त्रनागामिफले प्रतिष्ठापचित्रकामेन अर्इन्वे प्रतिष्ठापचितुकासेन प्रत्येकवोधी प्रतिष्ठापचितुकासेन सर्व-ज्ञताथां प्रतिष्ठापयितुकामेन मार्गाऽऽकार्ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितु-सर्वाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकासेन अनुपधिप्रेषे निर्वाणधाती प्रतिष्ठापयितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रजा-पार्मितायां भिचितयं। ये पश्चिमायान्दिभि गङ्गानदीवालुकोप-मेषु जोकधातुषु सन्तासान् सर्वान् श्रीजस्कन्धे प्रतिष्ठापयित्-कामेन समाधिस्कत्थे प्रतिष्ठापचित्रकामेन प्रज्ञास्कत्थे प्रतिष्ठाप-यितुकामेन विसुक्तिस्कान्धे प्रतिष्ठापयितुकामेन विसुक्तिज्ञानदर्भन-स्त्रत्ये प्रतिष्ठापयित्तकामेन श्रोत-श्रापत्तिकाले प्रतिष्ठापयित-कामेन यहारागिमफले प्रतिष्ठापियतुकामेन श्रनागामिफले प्रति-ष्ठापचित्रकामेन ऋईले प्रतिष्ठापचित्रकामेन प्रत्येकवोधौ प्रति-

<sup>(</sup>१) न विद्यन्ते उपधयः खान्धाः सर्व्वरागादिश्रहाणावश्रेषीभूतलेन श्रेषा यक्तिन्। निर्व्वान्यस्मिन् सर्व्वविक्तस्याः इति निर्व्वागं तत्त्रया तदेव धातुस्तराजन्वनभावेनार्थ्यांगां निष्यत्ते हेतुरतस्तस्मिन्निति योजनीयं। खरुसाइखीटीका।

ष्टापचित्कामेन मर्वेज्ञतायां प्रतिष्टापचित्कामेन मार्गाऽऽकार-ज्ञतायां प्रतिष्ठापियतुकामेन सर्वाऽऽकार्ज्ञतायां प्रतिष्ठापियतु-कामेन अनुपधिग्रेषे निर्वाणधातौ प्रतिष्ठापयित्कामेन बोधि-सत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। ये उत्तर्खा-न्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु खोकधातुषु सन्तासान् सर्वान् शीलस्त्र मित्रापयित्कामेन समाधिस्त्र मे प्रतिष्ठापयित्कामेन प्रज्ञास्कर्ये प्रतिष्ठापचितुकामेन विसुक्तिस्कर्ये प्रतिष्ठापचितुकामेन विसु कि ज्ञानदर्भनस्कत्थे प्रतिष्ठापियतुकासेन श्रोत-श्रापिक्त खे प्रतिष्ठापचितुकामेन सकदागाभिक्षले प्रतिष्ठापचितुकामेन अना-गामिक्ले प्रतिष्ठापिवतुकामेन श्रईले प्रतिष्ठापिवतुकामेन प्रत्येक-बोधौ प्रतिष्ठापियतुकासेन सर्वज्ञतायां प्रतिष्ठापियतुकासेन मार्गाऽऽकार्ज्ञतायां प्रतिष्ठापचितुकामेन सर्व्याऽऽकार्ज्ञतायां प्रति-ष्ठापयितुकामेन श्रनुपधिशेषे निर्वाणधातौ प्रतिष्ठापयितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितर्थ। ये उत्तर-पूर्वकान्दिणि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधात्षु मन्तासान् मर्वान् भी जस्कन्धे प्रतिष्ठापियतुकासेन समाधिस्कन्धे प्रतिष्ठाप-चितुकासेन प्रज्ञास्कन्धे प्रतिष्ठापचितुकासेन विसुक्तिस्कन्धे प्रति-ष्ठापचितुकामेन विसुक्तिज्ञानदर्भनस्कन्धे प्रतिष्ठापचितुकामेन श्रोत-त्रापत्तिपाले प्रतिष्ठापयितुकामेन यञ्जदागामिपाले प्रतिष्ठापचितु-कामेन अनागामिफले प्रतिष्ठापयितुकामेन अईचे प्रतिष्ठापयितु-कामेन प्रत्येकवोधौ प्रतिष्ठापियतुकामेन सर्वेज्ञतायां प्रतिष्ठाप-यितुकामेन मार्गाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन सर्वाऽऽकार-

ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन श्रमुपधिग्रेषे निर्व्याणधातौ प्रतिष्ठा-पयितुकामेन वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिकि तव्यं। ये पूर्वद्विणस्थान्दिग्रि गङ्गानदीवानुकापमेषु लोकधातुषु सत्तालान् सर्व्यान् ग्रीनस्कत्ये प्रतिष्ठापयितुकामेन समाधिस्कत्ये प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रज्ञास्कत्ये प्रतिष्ठापयितुकामेन विसुक्तिस्कत्ये प्रतिष्ठापयितुकामेन विसुक्तिज्ञानदर्गनस्कत्ये प्रतिष्ठापयितुकामेन श्रोत-श्रापत्तिक्षले प्रतिष्ठापयितुकामेन सक्षद्गामिक्षले प्रतिष्ठाप-यितुकामेन श्रनागामिक्षले प्रतिष्ठापयितुकामेन सर्व्यज्ञतायां प्रतिष्ठापयि-तुकामेन प्रयोकवोधौ प्रतिष्ठापयितुकामेन सर्व्यज्ञतायां प्रतिष्ठाप-यितुकामेन मार्गाऽऽकार्ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन सव्योऽऽकार-ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन श्रमुपधिग्रेषे निर्व्याणधातौ प्रतिष्ठाप-यितुकामेन वोधिसत्तेन सहासत्त्वेन प्रज्ञापारिमितायां ग्रिन्तित्यं।

ये द्विणपिश्वमायान्दिश गङ्गानदीवाबुकोपसेषु बोकधातुषु सत्तासान् सर्वान् गौलाख्तस्ये प्रतिष्ठापियतुकामेन समाधिख्तस्ये प्रतिष्ठापियतुकामेन विसुक्तिस्वस्ये प्रतिष्ठापियतुकामेन विसुक्तिस्वस्ये प्रतिष्ठापियतुकामेन विसुक्तिस्वस्ये प्रतिष्ठापियतुकामेन विसुक्तिस्वस्ये प्रतिष्ठापियतुकामेन श्रात-श्रापित्कामेन प्रतिष्ठापियतुकामेन सकदागामिषक्षे प्रति-ष्ठापियतुकामेन श्रापियतुकामेन श्रापियतुकामेन प्रतिश्रापियतुकामेन सर्वेद्यत्वायां प्रतिष्ठापियतुकामेन सर्वेद्यत्वायां प्रतिष्ठापियतुकामेन मार्गाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापियतुकामेन सर्वेद्यत्वायां प्रतिष्ठापियतुकामेन स्वर्वाद्यायां प्रतिष्ठापियतुकामेन स्वर्वाद्यायां प्रतिष्ठापियतुकामेन स्वर्वाद्यायां प्रतिष्ठापियतुकामेन स्वर्वाद्यायां प्रतिष्ठापियतुकामेन वोधिसत्वेन महास्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां

प्रिचितवां। ये पश्चिमोत्तरस्थान्दिप्रि गङ्गानदीवाल्कोपमेषु लोक-धातुषु सत्तान् सर्वान् भी जस्तन्धे प्रतिष्ठापयितुकामेन समाधि-स्कन्धे प्रतिष्ठापयितुकासेन प्रज्ञास्कन्धे प्रतिष्ठापयितुकासेन विसुत्तिस्तन्धे प्रतिष्ठापियतुकामेन विसुत्तिज्ञानदर्भनस्तन्धे प्रति-ष्टापचितुकामेन श्रोत-श्रापत्तिषखे प्रतिष्ठापचितुकामेन सकदा-गामिभले प्रतिष्ठापयितुकामेन श्रनागामिभले प्रतिष्ठापयितुकामेन श्रईले प्रतिष्ठापियतुकामेन प्रत्येकबोधी प्रतिष्ठापियतुकामेन सर्वज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकासेन सार्गाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयि-त्वामेन सर्वाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयित्वामेन ऋत्पधिग्रेषे निर्वाणधातौ प्रतिष्ठापिवतुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञा-पारमितायां भिचितवां। येऽधस्तादिभि गङ्गानदीवालुकोपमेषु बोकधातुषु सचास्तान् सर्वान् भीबस्तन्धे प्रतिष्ठापयितुकामेन यमाधिस्त्रन्थे प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रज्ञास्त्रन्थे प्रतिष्ठापयितुकामेन विसु त्रिस्त्रस्ये प्रतिष्ठापयितुकामेन विसु तिज्ञानद्र्यनस्त्रस्य प्रति-ष्टापचित्कामेन श्रोत-श्रापत्तिफले प्रतिष्टापचित्कामेन सक्टा-गामिफले प्रतिष्ठापिवतुकामेन श्रनागामिफले प्रतिष्ठापिवतुकामेन श्रईले प्रतिष्ठापयितुकासेन प्रत्येकबोधौ प्रतिष्ठापयितुकासेन सर्व-ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकासेन सार्गाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयित-कामेन सर्वाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन अनुपिधेष्रेषे निर्वाणधातौ प्रतिष्ठापयितुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञा-पार्मितायां शिचितयं। ये उपरिष्टाद्धिश गङ्गानदीवानुकोपमेषु जोनधातुषु सन्तास्तान् सर्वान् ग्रीजस्कत्थे प्रतिष्ठापचितुनामेन

समाधिस्त शे प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रज्ञास्त शे प्रतिष्ठापयितुकामेन विसुक्तिस्त शे प्रतिष्ठापयितुकामेन विसुक्ति ज्ञानदर्भनस्त शे प्रतिष्ठापयितुकामेन अतेत-आपित्त को प्रतिष्ठापयितुकामेन सक्दागामि-फ प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रकृते प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रकृते प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रकृते प्रतिष्ठापयितुकामेन प्रकृतिष्ठापयितुकामेन प्रकृतिष्ठापयितुकामेन मार्गाऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन स्वांऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन स्वांऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन स्वांऽऽकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारितां प्रिचितयं। पुनरपरं प्रारद्वतीपुच यावन्तो द्रप्रदिग्लोकधातुषुं सच्चासान् स्वांञ्कावकप्रत्येकवुद्धयानेन च महायानेन च परिनिर्वापयितुकामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारितायां प्रिचितयं। पुनरपरं प्रारद्वतीपुच वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारितायां प्रतिवायं परतादानं द्दतैवं प्रिचितयं॥

यदेवं दानं दत्ता महाफलं भवत्येवं दानं दत्ता चित्रय महा-ग्रीलं कूलेषूपपद्यते। एवं दानं दत्ता ब्राह्मणमहाग्रीलकूलेषूप-पद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय चातुर्भहाराजिलेषु देवेषूपपद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय चायचिंग्रेषु देवेषूपपद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय चामेषु देवेषूपपद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय दासितेषु

<sup>\*</sup> परिनिर्व्वाग्रधातौ इति च पुक्तने पाठः।

<sup>†</sup> दश्रदिग्लोके सर्व्यलोकधातुष्टिति ख, ग, घ, च पुक्तके पाठः।

<sup>‡</sup> महाग्राल इति ख, ग, घ, च पुस्तनेषु पाठः।

देवेषुपपद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय निर्माण-रतिषु देवेषपपद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय पर-निर्म्भितवभवर्त्तिषु देवेषूपपद्यते । एवं दानं दत्त्वा तदेवं दानं निश्राय प्रथमं ध्यानं समापद्यते। एवं दानं दत्त्वा तदेवं दानं निश्राय दितीयं धानं ममापद्यते । एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय हतीयं धानं समापद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय चतुर्थे धानं समापद्यते। एवं दानं तत्वा तदेवं दानं निश्राय श्राकाशानन्यायतनसमापत्तिं समापद्यते। एवं दानं दत्त्वा तदेवं दानं निश्रायज्ञानानन्यायतनसमापत्तिं समापद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय श्राकिञ्चन्यायतनसमापत्तिं समापद्यते। एवं दानं दत्ता तदेवं दानं निश्राय नैवसंज्ञानासंज्ञायतन-समापत्तिं समापद्यते। एवं दानं दत्ता चलारिस्मृत्युपस्थानान्युत्य-द्यन्ते। एवं दानं दत्ता चलारि सम्यक्षप्रदाणान्यत्पद्यन्ते। एवं दानं दत्ता पञ्चेन्द्रियाषुत्पद्यन्ते। एवं दानं दत्ता पञ्चवलान्यृत्य-धनो। एवं दानं दत्ता सप्तवोध्यङ्गान्युत्पद्यनो। एवं दानं दत्त्वा श्रार्थाष्टाङ्गो मार्ग उत्पद्यते। एवं दानं दत्ताश्रुन्यताऽऽनिमित्ता-ऽप्रणिहितविमोचसुखान्युत्पद्यन्ते । एवं दानं दत्ता श्रोतश्रापत्ति-फलसुनुप्रायते। एवं दानं दत्ता सक्तदागामिफलमनुप्रायते। एवं दानं दला अनागामिफलमनुप्रायते। एवं दानं दला अईल-मनुप्राप्यते। एवं दानं दत्ता प्रत्येकवोधिरनुप्राप्यते। एवं दानं दत्ता अनुत्तरासम्यक्सम्बोधिरनुप्रायते। पुनरपरं प्रारद्वतीपुत्र बोधियत्वो महायत्वः प्रज्ञापार्मितायां चर्न्जानात्वेवसुपायकौग्र- क्केन दानं दत्तं दानपारिमतां परिपूरचत्येवं दानं दत्तं शौखपार-मितां परिपूरचत्येवं दानं दत्तं चान्तिपारिमतां परिपूरचत्येवं दानं दत्तं वीर्थ्यपारिमतां परिपूरचत्येवं दानं दत्तं ध्यानपारिमतां परिपूरचत्येवं दानं दत्तं प्रज्ञापारिमतां परिपूरचिति।

श्रथायुग्नान् ग्रारदतीपुत्रीभगदन्तमेतद्वीत्तत्। कथं भगवन् बोधिसचेन महासचेन दानं ददता दानपारमिता परिपूरिता भवति । कथं भगवन् बोधिमच्चेन महामच्चेन ग्रौलं रचता ग्रील-पार्मिता परिपूरिता भवति। क्यं भगवन् बोधिसचेन महा-सत्तेन चान्तिं भावयता चान्तिपार्मिता परिपूरिता भवति। क्यं भगवन् वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन वीर्व्यमारभता वीर्य्यपार्मिता परिपूरिता भवति। कथं भगवन् बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन ध्यानं समापद्यता ध्यानपारमिता परिपूरिता भवति। कथं भगवन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञां भावयता प्रज्ञापार्मिता परिपूरिता भवति। भगवानाच। ऋतुपत्तमायोगेन ग्रारदतीपुच दानस्य टायकस्य प्रतिग्राहकस्य चिमण्डलपरिशःद्या दानपारमिता परि-पूरिता भवति । श्रापत्त्यनापत्त्वधापत्तितासुपादाय ग्रीलपारमिता परिपूरिता भवति। ऋघोभनतासुपादाय चान्तिपारमिता परि-पूरिता भवति । कायचित्तवीर्च्यात्रंसनतासुपादाय वीर्च्यपारिमता परिपूरिता भवति । \*त्रविचेपाऽमङ्गरणतामुपादाय ध्यानपारिमता परिपूरिता भवति। सर्व्यधर्मप्रज्ञांनताऽनुपस्तसयोगेन प्रज्ञापार-

<sup>\*</sup> खिविचीपाध्रस्याता इति ख, ग, घ एक्तको पाठः।

<sup>🕇</sup> प्रजानता ६ति ख, ग, घ पुस्तके पाठः।

मिता परिपूरिता भवति । पुनरपरं गारदतीपुत्र श्रतीतानागत-प्रव्यत्यन्नानां बुद्धानां भगवतां सर्वेबुद्धगुणान् प्रज्ञात्कामेनाऽत्प्राप्तु-कासेन बोधिसत्त्वेन सहासत्त्वेन प्रज्ञापारसितायां ग्रिज्ञित्यां। पुनरपरं ग्रारदतीपुच संख्वताऽसंख्वतानां धर्माणां पारं गन्तुकासेन बोधिसत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवां। प्रनरपरं ग्रारदतीपुत्र साअवानाऽअवाणां धर्माणां पारं गन्तुकामेन बोधि-मलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितयं। पुनरपरं प्रार-दतीपुत्र कुप्रचाऽकुप्रचानां धर्माणां पारं गन्तु कामेन बोधिसचेन महासच्चेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितव्यं। पुनरपरं शारदतीपुच जी किक जो को त्तराणां धर्माणां पारं गन्तुकामेन बो धिमन्तेन मद्रायचेन प्रज्ञापारमितायां शिचितवां। पुनरपरं शारदतीपुच रूपक्षिणां धर्माणां पारं गन्तुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितयां। पुनरपरं ग्रार्दतीपुच व्याक्ताऽ-व्याकतानां धर्माणां पारं गन्तुकासेन वीधिसलेन सहासलेन प्रज्ञापारमितायां भिचितयां। पुनरपरं भारदतीपुत्र नियताऽ-नियतानां धर्माणां पारं गन्तुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवां। पुनरपरं भारदतीपुच नैर्यानिकाऽ-नैर्यानिकानां धर्माणां पारं गन्तुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार मितायां भिचितयां। पुनरपरं भारदती पुच हात\*-भागीयानां विशेषभागीयानां धर्माणां पारं गन्तुकामेन बोधि-

इानभागीयानासिति ग एक्तके पाठः, भागीयानासिति ख, घ एक्तके
 पाठः ।

सत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। [\*पुनरपरं प्रार्-दतीपुत्र भागीयानां विशेषभागीयानां धर्माणां पारं गन्तुकामेन बोधिसचेन महासच्चेन प्रज्ञापारिमतायां ग्रिचितव्यं।] पुनरपरं भारदतीपुच पृथग्जनधमाणामार्य्यधमाणां पारं गन्तुकामेन वोधि-सत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारिनतायां प्रिचितव्यं। पुनरपरं ग्रार्-दतीपुत्र ग्रीचधमाणामग्रीचधमाणां पारं गन्तुकासेन बोधिसचेन महासल्वेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचितवां। पुनरपरं प्रारदतीपुच श्रावकधर्माणां प्रत्येकनुद्धधर्माणां पारं गन्तुकामेन वोधिसचेन मद्यासचेन प्रज्ञापारमितायां भिचितयां। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिमत्त्वधर्माणां बुद्धधर्माणाञ्च पारं गन्तुकामेन बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितयां। पुनरपरं भारदतीपुच सर्व्यधमाणां पारं गन्तुकासेन वोधिसत्त्वेन सहासत्त्वेन प्रज्ञापार्-मितायां गिजितयं। पुनरपरं गारदतीपुत्र बोधिमलेन महा-सत्तेन श्रतीतानागतप्रत्युत्पत्रानां धर्माणां तथतासनुबोद्धृकासेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितव्यं। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिसचेन महासत्त्वेन सर्व्यधर्माणामनुत्पादकोटिमनुप्राप्नुकामेन प्रज्ञापार्-मितायां ग्रिचितव्यं। पुनरपरं ग्रारदतीपुच बोधिमचेन महा-सत्त्वेन सर्व्यधर्माणां भृतकोटिं प्रतिवेद्धकामेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवः । पुनरपरं भारदतीपुच सर्वश्रावकप्रत्येकबुद्धानां पूर्वं गमेन भवितु कामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितव्यं। पुनरपरं ग्रारइतीपुच बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन सर्व्य-

ग्तिचिद्यदयमध्यवत्तीपाठः क पुस्तके नास्ति ।

बृद्धानां भगवतासुपक्षायकेन भवितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयां। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिसचेन महासचेन सर्व-बुद्धानां भगवतामत्यन्तपरिचारकेण भवितुकामेन प्रज्ञापारमितायां शिचितव्यं। पुनरपरं शारदतीपुत्र वोधिसलेन महासलेन महा-परिवारेण भवितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितछं। पुनरपरं **गार्**दतीपुच बोधिसलेन महासलेनातीतानागतप्रत्यत्यनानां बोधिसत्तपरिवाराणां प्रतिलब्धुकासेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिजि-तथं। पुनरपरं ग्रारइतीपुच बोधिसचेन महासचेन सर्वदाहणां द्चिणां परिग्रोधियतुकासेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितव्य । पुनरपरं प्रारदतीपुत्र बोधिसचेन महासचेन दानेन च ग्टहीत-चित्तेन भवितुकासेन प्रज्ञापार्सितायां प्रिचितयां। पुनर्परं भारदतीपुच बोधिमलेन महामलेन दौ:भीखाचित्तपृथक् कर्त्तुकासेन प्रज्ञापार्सितायां भिचितव्यं। पुनरपरं भारद्वती-पुत्र बोधिवलेन महायलेन व्यापादित्तसुत्स्रष्टुकामेन प्रज्ञा-पारमितायां भिचितवां। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिमुचेन महामचेन कौ मौद्यवित्तमनुत्पाद्यितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवां। पुनरपरं शारदतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन विचे-पचित्तमनुत्पाद्थितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां णिचितवां। पुनर-परं गारदतीपुत्र बोधिसलेन महासलेन दौष्पञ्चित्तमनुत्पाद-यितुकामेन प्रज्ञापारमितायां शिचितव्यं। पुनरपरं शारदतीपुच

<sup>\*</sup> सभ्यन्तरपश्विकेशा ग. घ पुस्तके पाठः।

बोधिसच्चेन महासच्चेन सर्व्वमचान् दानमये पुर्खिकयावस्तुनिप्रति-ष्टापचितुकामेन प्रज्ञापार्सितायां भिचितव्यं। पुनरपरं भारद्द-तीपुच वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन सर्व्ययत्ताञ्कीखमये पुर्खाकयावसु-नि प्रतिष्ठापथितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितवां। पुनर्परं ग्रार्दतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन सर्वमलान् भावनामधे पुष्य-क्रियावस्तुनिप्रतिष्ठापयितुकासेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन सर्व्वसत्त्वानैर्थापथस-इगते पुष्यक्रियावस्तुनिप्रतिष्ठापथितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रि-चितवां। पुनरपरं प्रारदतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन पर्वम-चान् सर्वेषिधिकसहगते पुष्यिक्रियावसुनिप्रतिष्ठापयितुकामेन प्रज्ञापार्मितायां जिचितव्यं । पुनरपरं ग्रारद्वतीपुत्र बोधिसच्चेन महामलेन मर्व्वाऽऽकारं पञ्चचनुषिनिष्याद्यित्कामेन प्रज्ञापारमि-तायां भिचितवां। पुनरपरं भारदतीपुच बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन यदुनमाऽऽत्मचनुर्निष्पाद्यितुकामेन प्रज्ञापार्सितायां ग्रिचितव्यं। दियं चतुर्निष्यादियत्कासेन बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मि-तायां ग्रिचितयं । प्रज्ञाचचुर्निष्याद्चितुकासेन वोधिसचेन महा-सत्त्वेन प्रज्ञापार्समतायां प्रिचितयां। धर्माचचुर्निष्पादयितुकासेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मिताया प्रिचितवा । बुद्धचन्ति-व्याद्यितुकासेन बोधिसत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रि-चितवां। पुनरपरं गारदतीपुच ये पूर्वकादिणि गङ्गानदी-वालुकोपमेषु लोकधात्रषु बुद्धाभगवनासान् मर्व्वान् दिखेनचचुषा-संद्रष्ट्रकाशेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन यञ्च बुद्धाभगवन्तोधमी भाषनी तत्मर्वे दियोन योचेण श्रोतुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां चेत-मैव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्वयोगमहगतां बोधिमत्त्वचर्यां समनुसार्त्तुकामेन तेषां बुद्धानां भगवतामनेकविध-म्हद्भिविकुर्व्वितुं संद्रष्टुकासेन वोधियत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्सन तायां भिचितवां। ये दचिषस्थान्दिभि गङ्गानदीवाल्कोपमेषु लोकधातुषु वुद्धाभगवनासान् मर्व्यान् दिथेन चचुषा संद्रष्ट्रकासेन यञ्च बुद्धाभगवन्तोधसी भाषन्ते तत्मर्की दिखेन श्रोतेण श्रोत्-कामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां चेतसैव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषां बृद्धानां भगवतां पूर्व्वयोगमस्गतां बोधिमत्त्रचर्यामनुसार्नुकामेन तेषां बुद्धानां भगवतामनेकविधम्डद्भिविकुर्वितं संद्रष्ट्कामेन बोधि-मलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। ये पश्चिमायां-गङ्गानदीवालुकोपमेषु कोकधातुषु बुद्धामगवन्तस्तान् मर्जान् दिखेन चचुषा मंद्रष्टुकामेन यञ्च ते नुद्धाभगवन्तोधमी भाषन्ते तत्मव्ये दिखेन अमेचेण श्रोतुकामेन तेषां बुद्धानां भगवतां चेतमेव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्वयोगमह-गतां बोधिसत्त्वचर्यामनुसार्त्तुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतामनेक-विधम्हद्भिवितुर्वितुं संद्रष्टुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञा-पार्मितायां भिचितयं। ये उत्तरस्थान्दिभि गङ्गानदीवालुकोप-मेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवनास्तान् सर्व्वान् दिखेन चनुषा संद्रष्ट्रका-मेन यञ्च ते बुद्धाभगवन्तोधमा भाषनी तत् मर्व्व दियोन श्रोहेण

<sup>\*</sup> एष पाठः पश्चस प्रक्तकेषु किन्तु कुनचित्स्यवे विकुर्व्विति कुनचित् स्थवे विकुर्व्वितिमिति पाठोवृष्यते ।

श्रोतकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां चेतसेव चेतः प्रज्ञातकामेन तेषां बुद्धानां भगवतां पूर्व्वयोगसहगतां बोधिसत्तवयामनुसार्त्त-कामेन तेषां बुद्धानां भगवतामनेकविधस्टद्धिविकुर्व्वितं संद्रष्ट्-कामेन बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचितयं। ये उत्तरपूर्वस्थान्दिणि गङ्गानदीवासुकोपमेषु सोकधातुषु वुद्धाभग-वनासान् सर्वान् दिखेन चनुषा संद्रष्ट्रकामेन यञ्च ते बुद्धाभगदन्तो धमों भाषनी तसव्यें दियोन श्रोत्रेण श्रोतुकाक्षेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां चेतसेव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्वयोगसहगतां बोधिसत्तरयामनुस्रानुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतामनेकविधम्दद्भिविकुर्व्वितुं संद्रष्टुकामेन बोधिसस्त्रेन महा-सत्त्वेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितवां। ये पूर्वदिचिषस्थान्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमेषु खोकधातुषु बुद्धाभगदनाखान् सर्वान् दिखेन चचुषा मंद्रष्टुकासेन यञ्चते नुद्धाभगवन्तीधसी भाषन्ते तत्सर्वें दियेन श्रोचेण श्रोतुकामेन तेषां बुद्धानां भगवतां चेतसैव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्व्वयोग-यहगतां बोधिसत्वचर्यामनुस्नर्तुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगदता-मनेकविध्यद्धिविकुर्वितं संद्रष्ट्कामेन बोधिसत्त्वेन सहासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयां। ये दचिणपश्चिमायान्दिभि गङ्गा-नदीवालुकोपसेषु जोकधातुषु बुद्धाभगवन्तस्तान् सर्वान् दिखेन चनुषा मंद्रष्ट्कामेन यञ्चते नुद्धाभगवन्तोधमी भाषन्ते तत्सर्वी दिखेन श्रोचेण श्रोतुकासेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां चेतसेव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्व्वयोगमस्गतां बोधिमत्तवर्यामनुसार्त्तुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतामनेकविध-मृद्धिविकुर्वितं संद्रष्टुकामेन बोधियन्तेन महासन्तेन प्रज्ञापार-मितायां भिचितयां। ये पश्चिमोत्तरस्थान्दिभि गङ्गानदीवाजुको-पमेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवनासान् सर्वान् दियोन चच्चा संद्रष्टुकामेन यञ्चते बुद्धाभगवन्तोधमा भाषनो तत्सर्वे दिखेन श्रोचेण श्रोतुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां चेतमेव चेतः प्रज्ञातु-कामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्व्वयोगसहगतां बोधिसन्तवर्ध्या-मनुसार्नुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतामनेकविधसृद्धिविसुर्वितं मंद्र ष्टुकामेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। चेऽधसाहिभि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधातुषु नुद्धाभगवन्त-स्तान् सर्वान् दिखेन चचुषा मंद्रष्टुकामेन यञ्चते बुद्धाभगवन्तो धर्मा भाषनी तसर्वे दिखेन ओचेण ओतुकामेन तेषाञ्च नुद्धानां भगवतां चेतसैव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्वयोगसहगतां बोधिमचचर्यामनुसार्नुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतामनेकविधमृद्धिविकुर्व्वितं संद्र्षुकामेन बोधिसत्तेन महा-सस्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। ये उपरिष्टादिशि गङ्गा-नदीवानुकोपमेषु जोकधातुषु नुद्धाभगवन्तस्तान् सर्वान् दिखेन चनुषा मंद्रष्टुकामेन यञ्चते बुद्धाभगवन्तोधमी भाषनी तत्मर् दिखेन श्रोत्रेण श्रोतुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां चेतमेव चेतः प्रज्ञातुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतां पूर्व्वयोगसहगतां बोधिमलचर्यामनुसार्त्तुकामेन तेषाञ्च बुद्धानां भगवतामनेकविध-म्हिद्धिविकुर्वितं संद्रष्टुकामेन वोधियलेन महायलेन प्रज्ञापार्म- तायां ग्रिचितव्यं। पुनरपरं ग्रारदतीपुत्र बोधियत्वेन महायत्वेन थन्ते बुद्धाभगवन्तो धर्मी भाषन्ते समनाद्दणस दिचु सर्व्वजोतधात्रषु धर्मी भाषन्ते तत्सव्ये श्रुला नाच्छेद्येन सृतिवस्ताधानेन सन्धार्यितः-कासेन यावदनुत्तरां सस्क्सबोधिमभिष्युद्धः एतस्त्रिज्ञन्तरे सर्वेमप्रणाप्रयित्कासेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। पुनरपरं भारदतीपुत्र बोधिसत्वेन महासत्त्वेनाऽतीताऽनागतप्रत्युत्पन्नानां भग-वतां बुद्धानां बुद्धचेवाणिच बुद्धचेवपरिष्ठद्धिच्च\* ट्रष्टुकासेन परिनिष्पाद्चितुकामेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितव्यं। पुनरपरं भारदतीपुत्र यत्किश्चित्तथागतैर्भाषितं सूत्रं गेयं व्याकरणं गाणोदाननिदानत्यक्तकजातकवेषुच्याऽद्भूतधमायच्क्रावकेर्न श्रुतं तत्सर्वे श्रोतुकामेन उद्गदीतुकामेन धार्यितुकामेन वार्चितुकामेन पर्थ्यवापुत्रकामेन तथता प्रतिपत्तुकामेन परेभ्यथ विस्तरेण सस्प्रकाशियतुकामेन बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितचं। पुनरपरं भारद्दतीपुत्र चिकिञ्चित् पूर्व्वसान्दिभि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधात्तु सर्व्ववुद्धैर्भगवद्भिर्भाषितं भाषन्ते भाषियाने तसर्वे स्रोतुकामेन उद्गृहीतुकामेन धार्यितुकामेन वाचित्रतामेन पर्यवानुकामेन परेभ्यः विक्तरेण सन्प्रकाणथित-कामेन तथलाय प्रतिपत्तुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञा-पार्मितायां भिचितवां। यत्नि झिद्चिणस्थान्दिभि सर्वेनुद्धै-भंगवद्भिर्भाषितं भाषन्ते भाषियन्ते तस्रव्ये श्रोतुकामेन उद्गृहीतु-कामेन धारयित्कामेन वाचित्कामेन पर्ध्वाप्तुकामेन परेभ्यस

<sup>\*</sup> परिसुद्धीख इति ख, ग, घ, च पुस्तकेष पाठः।

विस्तरेण मन्प्रकामियतुकामेन तत्र च तथलाय प्रतिपत्तुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। यत्किञ्चित्प-श्विमायान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु सर्वनुद्धैर्भगव-द्विभीषितं भाषनी भाषियनी तत्वर्वं श्रोतुकामेन उद्वहीतुकामेन धारचितुकामेन वाचितुकामेन पर्यवाप्तुकामेन परेभ्यस विक्षरेण यस्प्रकामियत्कामेन तच च तथलाय प्रतिपत्त्कामेन बोधियत्तेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। यत्किञ्चिदुत्तरस्थान्दिभि सर्वे बुद्धेर्भगविद्धार्भाषितं भाषन्ते भाषियन्ते तत्सर्वे श्रोतुकामेन **बद्व**हीतुकामेन धार्चितुकामेन वाचितुकामेन पर्यवाहुकामेन परेभ्यः विस्तरेण धन्यकामिवतुकामेन तत्र च तथलाय प्रति-पत्तुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। यिक्तिचिदुत्तरपूर्व्वसान्दिशि सर्ववुद्धैर्भगविद्गर्भाषितं साधने भाषियनो तसर्वं श्रोतुकामेन उद्गृहीतुकामेन धार्यितुकामेन वाचियतुकामेन पर्य्यवापुकामेन परेभ्यस विस्तरेण सम्प्रकामितु-कामेन तच च तथलाय प्रतिपत्तुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयं। यत्किञ्चित् पूर्वद्विणसान्दिभि मर्व्व दुर्दे भेगवद्गिभीषतं भाषनी भाषियनी तसर्वे श्रीतुकामेन जद्वहीतुकामेन धार्यितुकामेन वाचितुकामेन पर्यवाप्नुकामेन परेभ्यस विस्तरेण सम्प्रकाशयितुकामेन तंत्र च तथलाय प्रति-पत्तुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। यत्किञ्चिद्विणपञ्चिमायान्दिमि धर्ववृद्धैर्भगवङ्गिर्भाषितं भाषन्ते भाषियनो तस्रवें श्रोतुकामेन उद्गृहीतुकामेन धार्यितुकामेन

वाचितितामेन पर्यवाप्तकामेन परेभ्यश्च विकरेण मन्प्रकाशिवतु-कामेन तत्र च तथलाय प्रतिपत्तुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयं। यत्किञ्चित् पश्चिमोत्तरस्थान्दिभि सर्ववृद्धिर्भगविद्गर्भाषितं भाषनी भाषियनी तत्सर्वे श्रीतुकामेन उद्गृहीतुकामेन धार्यितुकामेन वाचियतुकामेन पर्य्यवाप्नुकामेन परेभ्यः विस्तरेण सम्प्रकाणयितुकामेन तच च तथलाय प्रति-पत्तृकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितयं। यत्किञ्चिद्धसाद्भिः सर्व्वदुद्धैर्भगवङ्गिर्भाषितं भाषन्ते भाषियन्ते तसर्वं त्रोतुकामेन उद्गृहीतुकामेन धार्थितुकामेन वाचितु-कामेन पर्यवाप्त्काक्षेन परेभ्यश्च विकारेण मन्प्रकाणियत्कामेन तत्र च तथलाय प्रतिपत्तुकामेन बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञा-पारमितायां शिचितयं। यत्किञ्चिद्परिष्टाद्दिशि सर्वेबुद्धेर्भगविद्ग-भीषितं भाषनी भाषिय्यनी तत्सर्वं श्रीत्कामेन उद्गृहीत्कामेन धारचितुकामेल वाचचितुकामेन पर्य्यवापुकामेन परेभ्यश्च विस्तरेण सम्प्रकाप्रियतुकामेन तत्र च तथलाय प्रतिपत्तुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां गिचितवं। पुनर्परं ग्रारदतीपुच याः पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुषु श्रन्ध-कारतिमसात्रघात्रघस्फुटायचेमौ सूर्याचन्द्रममावेवं महर्द्धिका-वेवं महेशाखावेवं महानुभावौ न भामतोन तपतोन विरो-चतस्ताः सर्वा त्रवभाषित्कामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञा-पार्मितायां शिचितयं। याः दचिणस्यान्दिशि गङ्गानदी-वालुकोपमेषु लोकधात्षु अन्धकारतिमसाश्रघात्रवस्कृटायवेभी सूर्याचन्द्रमसावेवं महर्द्धिकावेवं महेशाखावेवं महानुभावी न तपतोन विरोचतस्ताः सर्वात्रवभाषचित्रकामेन बोधिमचेन महासचेन प्रज्ञापार्सितायां प्रिचितवां। याः पश्च-मायान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु श्रन्थकारतिमञ्चा-त्रघात्रघरफ्टायचेमौ स्रय्याचित्रमसावेवं महिन् ग्राख्यावेवं महानुभावी न भासतीन तपतीन विरोचतस्ताः सर्वात्रवभाषयितुकामेन वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। याः उत्तरस्यान्दिभि गङ्गानदीवालुकोपमेषु कोक-श्रन्थकारतमिसाश्रघात्रघर्षुटायचेमौ स्र्यांचन्द्रमसा-वेवं महर्द्धिकावेवं महेगास्थावेवं महातुभावौ न भासतीन तपतोन विरोचतकाः सर्वात्रवभाषयितुकासेन बोधिसत्तेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। याः उत्तरपूर्वेखांदिभि गङ्गानदीवालुकोपसेषु खोकधातुषु श्रन्थकारतमिस्राश्रघात्रघस्पुटा-यनेमौ सूर्याचन्द्रमसावेवं महर्द्धिकावेवं महेगाखावेवं महानुभावौ न भासतोन तपतोन विरोचतसाः सर्वात्रवभासचितुकामेन बोधि-सलेन महासलेन प्रज्ञापारिमतायां ग्रिजितवां। याः पूर्व्वदिचिण-खान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु खोकधातुषु श्रन्धकारतमिस्रा-श्रवात्रवस्तुटायचेमौ सूर्याचन्द्रमसावेवं महर्द्धिकावेवं महेगा-ख्यावेवं महानुभावौ न भासतीन तपतीन विरोचतस्ताः सर्वा-श्रवभाषित्कामेन बोधिसलेन मद्दासलेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवं। याः द्चिणपश्चिमायान्दिभि गङ्गानदीवानुकोपमेषु बोकधातुषु अन्धकारतिमसात्रघात्रघस्कुटायचेमौ सूर्याचन्द्रम- मावेवं महर्द्धिकावेवं महेशाखावेवं महातुभावौ न भामतो-न तपतोन विरोचतस्ताः सर्वात्रवभासचित्कामेन बोधिसचेन महास्त्रेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचितयं। याः पश्चिमोत्तरसा-न्दिश्च गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु श्रन्थकारतिमस्रा-त्रवात्रवस्कृटायचेमौ सूर्याचन्द्रमसावेवं महर्द्धिकावेवं महे-प्राख्यावेवं महानुभावी न भासतीन तपतीन विरोचतस्ताः सर्वात्रवभाषयितुकामेन वोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां शिचितवं। यात्रधसादिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु कोकधातुषु अञ्चकारतिमसात्रघात्रघस्कृटायचेभौ सूर्य्याचन्द्रमसावेवं महर्द्धि-महेपाखावेवं महानुभावौ न भासतीन तपतीन विरोचतसाः सर्वाश्रवभाषित्ततामेन बोधिमत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवां। याउपरिष्टादिभि गङ्गानदी-वालुकोपमेषु जोकधातुषु श्रन्थकारतमिस्रात्रघात्रघस्तुटायचेमौ सूर्याचन्द्रमसावेवं महद्धिका वेवं महेगा खावेवं महानुसावी न भासतीन तपतीन विरोचतस्ताः सर्वात्रवभासचित्रकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिजितवां। पुनर्परं ग्रारदतीपुत्र यावनाः पूर्वस्थान्दिग्रि गङ्गानदीवालुकोपमालोक-धातवीयच न बुद्धग्रब्दं न धर्माग्रब्दं न सङ्घाब्दं सत्ताः ग्रहणन्त तत्र खोकधातुषु तान् सर्वसत्वान् वृद्धधर्मसङ्गणब्दान् श्राविधतु-कामेन सम्यग्दृष्टौ प्रतिष्ठापियतुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन

<sup>\*</sup> च प्रस्तको एवं महिशाखावित्यतः प्रागि एवं महानुभावाविति । गाठः सर्व्यच दृश्यते ।

प्रज्ञापारमितायां भिचितयां। यावन्तः भारदतीपुच दचिणसा-गङ्गानदीवाज्कोपमाजोकधातवोचच न बुद्धप्रब्दं न धर्मां प्रब्दं न सङ्घाब्दं सत्ताः ग्रहणन्ति तत्र खोकधातुषु तान् सर्वमलान् बुद्धधर्मसङ्गाब्दान् श्रावित्तकाभेन सम्यग्दृष्टी प्रति-ष्टापचितुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां भिचि-तयं। यावनाः गारदतीपुत्र पश्चिमायान्दिणि गङ्गानदीवानुकोप-माखोकधातवीयच न बुद्धग्रब्दं न धर्मग्रब्दं न महाग्रब्दं मलाः प्रदेखन्ति तच जोकधात्यु तान् सर्वसत्तान् बुद्धधर्मसङ्गप्रब्दान् श्राव-यितुकासेन सम्यग्दृष्टौ प्रतिष्ठापयितुकासेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयं। यावनाः भारदतीपुच उत्तरस्यां-गङ्गानदीवाल्कोपमालोकधातवोचच न बुद्धप्रब्दं न धर्माप्रब्दं न मङ्घप्रब्दं मत्ताः प्रदृष्यन्ति तत्र स्रोकधातुषु तान् सर्वेमत्तान् बुद्धधर्मभङ्गार्ज्यान् श्रावचितुकामेन सम्यग्दृष्टौ प्रति-ष्ठापयितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचि-तथं। यावनाः गारदतीपुत्र उत्तरपूर्वस्थान्दिभि गङ्गानदीवास्-कोपमालोकधातवीयच न बुद्धग्रब्दं न धर्माग्रब्दं न सङ्गग्रन्दं मलाः ग्रहणिन तच लोकधात्षु तान् मर्व्यमलान् बृद्धधर्मभङ्ग-ग्रव्दान् श्राविधतुकामेन सम्यग्दृष्टी प्रतिष्ठापिधतुकामेन बोधि-मलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। यावनाः ग्रार-दतीपुत्र पूर्वदिचिणसान्दिणि गङ्गानदीवानुकोपमानोकधातवो-थच न बुद्धमञ्दं न धर्ममञ्दं न सङ्गमञ्दं सत्ताः ग्रामिन तच लोकधातुषु तान् मर्व्यसन्तान् बुद्धधर्मभङ्गाब्दान् श्रावियतुकामेन

सम्बग्दृष्टौ प्रतिष्ठापियतुकामेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार-मितायां भिचितयं। यावन्तः भारदतीपुच द्चिणपश्चिमाया-न्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवोयच न बुद्धभव्दं न धर्माप्रब्दं न सङ्घप्रब्दं सत्ताः प्रत्यन्ति तच लोकधातुष् तान् सर्वसत्तान् बुद्धधर्मसङ्काष्ट्रान् श्रावित्ततासेन सम्यग्दृष्टौ प्रति-ष्ठापयितुकासेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचि-तयं। यावन्तः ग्रारदतीपुत्र पश्चिमोत्तरस्यान्दिशि गङ्गानदी-वालुकोपमालोकधातवीयच न बुद्ध प्रब्दं न धर्म प्रब्दं न सङ्घप्रब्दं मलाः ग्रहणन्त तत्र जोकधात्षु तान् मर्व्यमलान् बुद्धधर्ममङ्ग-ग्रब्दान् श्रावित्तुकासेन सम्बन्दृष्टौ प्रतिष्ठापचितुकासेन बोधि-सचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितवं। यावन्तः प्रार-दतीपुत्राऽधस्ताद्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमानोकधातवोयत्र न बुद्धग्रब्दं न धर्माग्रब्दं न सङ्घग्रब्दं सत्ताः ग्रहणन्त तत्र जोकधातुषु तान् सर्व्यम्लान् बुद्धधर्मामङ्गाब्दान् आविधतुकामेन सम्यन्दृष्टी प्रतिष्ठापयित्कामेन बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापारमिताशां शिचितयं। यावनाः शारदतीपुचोपरिष्टाद्दिशि गङ्गानदीवालु-कोपमाक्रोकधातवीयच न वुद्धग्रब्दं न धर्माग्रब्दं न सङ्घग्रब्दं मलाः ग्रहणन्त तत्र खोकधातुषु तान् मर्व्यमलान् बुद्धधर्मभङ्घ-ग्रब्दान् श्रावियतुकामेन सम्यग्हृष्टी प्रतिष्ठापियतुकामेन बोधि-मचन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। पुनरपरं ग्रार-दतीपुत्र ये पूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु लोकधातुम-न्धाः सत्तास्ते ममाऽतुभावाचचुषा रूपाणि द्रच्यन्ति वधिराः श्रोदेण प्रब्दान् श्रोयन्युकात्ताः सृतिं प्रतिजय्यन्ते नग्नाश्चीवराणि प्रति-लप्यनो च्धितिपपासितात्रवपानं प्रतिलप्यनो ग्लानाव्याधिभ्यः प्रतिमोच्यन्ते बन्धनाऽवरोधगतायथाकामं गमियान्ति ममङ्गा ममाऽनुभावेनेति तेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयं। ये भारदतीपुत्र द्चिणसान्दिभि गङ्गानदीवानुकोप-मेषु लोकधातुष्यन्थाः गलाखे ममाऽनुभावाचन्षा ह्याणि द्रच्यन्ति विधराः अोदेण प्रब्दान् अधिका उनात्ताः सृतिं प्रतिस्थनो प्रतिलक्ष्यनो चुधितपिपासिताश्रन्नपानं प्रति-नग्नासीवराणि लखनो म्लानाचाधिमः प्रतिमोच्छनो वन्धनाऽवरोधगतायथाकामं गमिखानि ममद्यां ममाऽनुभावेनेति तेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयां। ये भारदतीपुत्र पश्चिमायान्दिभि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुम्बन्धाः मलाखे ममाऽनुभावाच्चुषा रूपाणि द्रच्यन्ति वधिराः श्रोत्रेण प्रव्दान् श्रोखन्ति उनात्ताः स्रतिं प्रतिलप्यन्ते नग्नाश्चीवराणि प्रतिलप्यन्ते चुधितपिपाधिता-श्रवपानं प्रतिखयानो ग्लानावाधिभाः प्रतिमोच्यन्ते वस्थनाऽवरोध-गतायथाकामं गमियन्ति ममद्यां ममाऽनुभावेनेति तेन बोधि-मलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। ये प्रारद्वीपुची-त्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुस्रन्धाः सत्तासे ममाऽनुभावाचचुषा रूपाणि द्रच्यन्ति विधराः श्रोचेण ग्रब्दं श्रोयन्त उनात्ताः स्रतिं प्रतिजयाने नग्नायीवराणि प्रतिजयाने च्धित-

1

<sup>\*</sup> यथाकामगमाभविष्यन्ति इति ख, ग, घ, च प्रक्तकेषु पाठः रवं परच।

पिपासितात्रज्ञपानं प्रतिखष्यन्ते म्लानाः व्याधिभ्यः प्रतिमोच्छन्ते बन्धनाऽवरोधगतायथाकामंगमाभविखन्ति ममद्यो भावेनेति बोधिसत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मिताया प्रिचितयं। ये ग्रारदतीपुचोत्तरपूर्व्यक्षान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोक-धातुबन्धाः सत्तास्त्रे ममाऽतुभावाचनुषा रूपाणि द्रच्यन्ति वधिराः श्रोचेण प्रब्दं श्रोथिन्ति उन्मत्ताः सृतिं प्रतिलक्ष्यन्ते नग्नाश्चीव-राणि प्रतिलख्यने चुधितपिपासितात्रज्ञपानं प्रतिलख्यने ग्लाना-प्रतिमोच्छनो बन्धनाऽवरोधगताययाकामंगमाभवि-खन्ति ममह्या ममाऽतुभावेनेति बोधियत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञा-पारमितायां भिचितयं। ये भारदतीपुच पूर्वदिचिणसान्दिभि गङ्गानदीवाजुकोपसेषु खोकधातुष्यन्थाः सत्त्वाज्ञे ममाऽनुभावाच्च्छा रूपाणि द्रच्यन्ति वधिराः श्रोत्रेण प्रब्दान् श्रोयन्ति जनाताः स्रुतिं प्रतिस्रप्यन्ते नग्नाश्चीवराणि प्रतिस्रप्यन्ते चुधितिपपासिता-श्रन्नपानं प्रतिखम्यने ग्लानाः व्याधिभ्यः प्रतिमोच्छन्ते, बन्धनाऽ-वरोधगतायथाकामंगमाभविय्यन्ति ममद्या ममाऽनुभावेनेति बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापार्सिनायां ग्रिच्तित्यं। ये ग्रार्-दतीपुच दिचणपश्चिमायान्दिणि गङ्गानदीवानुकोपसेषु कोक-धातुव्यन्थाः सत्तास्ते ममाऽनुभावाचनुषा रूपाणि द्रच्यन्ति विधराः श्रोचेण ग्रब्द श्रोखन्ति उनात्ताः सृतिं प्रतिसम्बन्ते नग्नासीव-राणि प्रतिलुखनो चुधितपिपासितात्रक्षपानं प्रतिलुखनो ग्लानाः व्याधिभ्यः प्रतिमोद्ध्यन्ते वन्धनाऽवरोधगतावयाकामंगमाभवि-थिन ममद्यो ममाऽतुभावेनेति वोधिसत्तेन महासत्त्वन प्रजा-

पार्मितायां ग्रिचितयं। ये ग्रारदतीपुच पश्चिमोत्तरस्थान्दिग्रि गङ्गानदीवाबुकोपमेषु बोकधातुष्यन्थाः सत्त्वाखे ममाऽनुभावा-चचुषा रूपाणि द्रच्यन्ति बधिराः श्रोचेण ग्रब्दं श्रोयन्ति उनाताः स्ति प्रतिखप्यन्ते नग्नाश्चीवराणि प्रतिखप्यन्ते चुधितिपपासिता-श्रन्नपानं प्रतिलप्यन्ते ग्लानाः व्याधिभ्यः परिमोच्यन्ते वन्धनाऽव-रोधगतायथाकामंगमाभविव्यन्ति ममद्यी ममाऽनुभावेनेति बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। ये प्रार-दतीपुचाऽधस्ताद्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमेषु खोकधातुष्यन्धाः मलाखे ममाऽनुभावाचचुषा रूपाणि द्रच्छन्ति बधिराः स्रोचेण ग्रब्दं श्रोखन्ति उन्मत्ताः सृतिं प्रतिसम्बन्ते नग्नास्वीवराणि प्रति-लस्यनी च्धितपिपासितात्रक्षपानं प्रतिलस्यन्ते ग्लानाः याधिभ्यः परिमोच्यन्ते, बन्धनाऽवरोधगताययाकामं गमिव्यन्ति ममद्यां ममाऽतुभावेनेति बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचि-तव्यं। ये प्रारदतीपुचोपरिष्टाद्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोक-धातुष्यत्थाः मलाखे ममाऽनुभावाचचुषा रूपाणि द्रच्यन्ति, विधराः श्राचेण ग्रब्दं श्रोयन्ति, उनात्ताः सृतिं प्रतिबाखने, नयासीवराणि प्रतिजय्यनो, चुधितपिपासितात्रनपानं प्रति-लप्यन्ते, ग्लानाव्याधिभ्यः परिमोच्यन्ते वन्धनाऽवरोधगतायथा-कामंगमाभविष्यन्ति, ममद्यो ममाऽतुमावेनेति बोधियन्तेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां भिचित्यं। किमिति ये तप

<sup>\*</sup> नेषु स्थलेषु प्रतिमोक्षनो इति नेषु च स्थलेषु परिमोक्षनो इति पाठः सर्वेष एक्लिषु दृष्टते।

समन्ताइग्रस दिच् एकैकस्यान्दिशि गङ्गानदीवाल्कोपमेष् स्रोक-धातुष् श्रचणाऽपायगताः सत्ताः नैरियकाः तैर्थग्योनिकावा यामलौकिकावा ते ममाऽनुभावात्ततस्र्यलामानुस्यमातामावं प्रतिबस्यनो धर्वाञ्चतान् धन्वाञ्कीले प्रतिष्ठापयितुकासेन, समाधी प्रतिष्ठापियतुकामेन, प्रज्ञायां प्रतिष्ठापियतुकामेन, विसुक्तौ प्रति-ष्टापित्तकामेन, विसुक्तिज्ञानदर्भने प्रतिष्टापित्तकामेन, श्रोत-त्रापत्तिफले प्रतिष्ठापयितुकामेन सकदागामिफले प्रतिष्ठापयितु-कामेन, श्रनागामिफाले प्रतिष्ठापयितुकामेन श्रईले प्रतिष्ठापयित-कामेन, प्रत्येकवोधौ प्रतिष्ठापचितुकामेन, सर्वज्ञतायां प्रतिष्ठाप-यितुकामेन, मार्गाकारज्ञतायां प्रतिष्ठापचितुकामेन, सर्व्याकार-ज्ञतायां प्रतिष्ठापयितुकामेन, त्रनुत्तरायां सम्यक्षसकोधौ प्रति-ष्ठापित्तुकामेन, बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्सितार्थां णिचितवं। पुनर्परं ग्रारदतीपुच बोधिसचेन महासचेन तथा-गतेर्च्यापणं प्रिचित्कामेन, तथागतचर्चाचारिचविग्रद्धं तथागतस्य ज्ञानपूर्वेङ्गमकायकर्ष्यवाद्धर्यमनस्कर्मपरिग्रुद्धिं ग्रिचित्कामेन प्रज्ञा-पारमितायां ग्रिचितव्यं। पुनरपरं ग्रारदतीपुच बोधिसच्चेन महासन्तेन प्रज्ञापारमितायां चरतेवसुपपरीचितव्यं। किमित्यहं महानागाऽवसोकितमवसोका मलेभ्योऽचुषधमी देशयेषं। किमि-त्यहमनो\* सिंहविक्कामितेन विक्काभयेयं। किमित्यहमस्रोघविका-मितेन<sup>†</sup> विकामयेथं। किमित्यहं चतुरङ्गुलमानेण महापृथिवीँ

<sup>\*</sup> व्ययमेव पाठः पुत्तकपञ्चने ।

विकासितया इति च एक्तके पाटः।

पद्मामस्प्रान् गच्छेयं। किमित्यहं सहस्रपत्रेषु पद्मेषु पादतले नि:चिपन् पादतलसनिश्रितान् प्राणिनोऽविद्देठेयं। किमित्यद्वं सहस्रार्चकाभ्यां पादतलाभ्यां महापृथिवीं विचित्रयन् गच्छेयं। किसित्यहं चक्रप्रसाणसाचं सहापृथियाः परिवर्त्तीयं क्रसेयं। किमित्यहं मर्वा पृथिवीमनुचंक्रममाणः पृथिवीरजमानाऽनुचि-ष्येयं। कि सित्यहमे कं वा योजनं देवा चीणि वा चलारि वा पञ्च वा दभ वा विंग्रतं वा चिंग्रतं वा योजनमतं वा योजन-सहस्रं वा योजनप्रतमहस्रं वा योजनकोटी वा योजनकोटी प्रतं वा योजनकोटीसहस्रं वा योजनकोटीशतसहस्रं वा यावदप्रेमयाणि वा श्रसंख्येथानि वा श्रचिन्यानि वा श्रतुस्थानि वा श्रननानि वा श्रप-र्यन्तानि वा त्रभाखाणि वा त्रनभिलाषानि त्रनभिलाषानभि-जाषानि वा बुद्धचेत्राणातुविचरता रतुचङ्कास्यमाणस्य न कायफल र मे चित्तमिति प्रज्ञापार्मितायां णिचितव्यं। पुनरपरं णारदती-पुच बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां चतर्तेवं व्यप-परीचितव्यं। किमित्यहमधस्तात् कतमत्तरयोः महस्राराभ्यां चकाभ्यां रिक्किकोटीनियुत्रयतमहस्राणि प्रामुञ्चन् सर्व्वाऽचणाऽपाय-दुःखानि प्रशमय सर्वसत्तान् सुखितान् सुर्यामिति प्रज्ञापार्मि-तायां प्रिचितव्यं। पुनर्परं प्रारद्वतीपुच बोधिसच्वेन महासच्वेन प्रज्ञापारमितायां चरतेवं व्यूपपरी चितव्यं। किमत्य इं चातुर्महा-

<sup>\*</sup> विचरता इति पञ्चसुग्रस्तकेषु पाठः विचरत इति पाठोपुताः।

<sup>ं</sup> माल मे इति पाठः पश्चसुपुक्तकेष् दृश्यते मालं मे इति पुक्तं प्रतिमाति।

<sup>‡</sup> ज्ञमतलयोरिति ख, ग, घ, च पुक्तकेष् पाठः।

राजकायिकदेवैः चायस्तिंग्रैर्यामैसुषितैर्निर्माण्रतिभिः परनिर्म-तवभवित्तिभः ब्रह्मकाथिकैर्ब्रमुरोस्तिर्वद्वपार्षसैर्मस्बद्धाभराभैः परीता भेरप्रमाणाभेराभाखरैः ग्रभैः परीत्तग्रभैः त्रप्रमाणग्रभैः ग्रमक्रत्सेर्टहैः परीत्तरहेरप्रमाण्टहैर्टहत्मलेः श्रवहैः श्रतपैः सुदृग्नैः सुद्रग्नैः ऋक्तिष्टैः ऋनेकद्वकोटीनियुत्रग्रतसहस्त्रैः परि-**रतः पुरस्कृतो बोधिम**ण्डलं मुपमंक्रम्यथामीतिः प्रज्ञापार्मितायां गिचितयं। पुनर्परं गारदतीपुच बोधिसत्त्वेन मद्दासत्त्वेन प्रज्ञा-पारमितायां चरतेवं युपपरी चितयं। किमिति से बोधि इचत खे(१) निषीदतः चातुर्मदाराजकायिकादेवास्त्रायचिंग्रादेवाः तुषितादेवाः निर्माण्रतथोदेवाः पर्निर्मितवभवर्त्तिनोदेवाः ब्रह्मकायिकादेवाः बद्धापुरोहितादेवाः बद्धापार्षचादेवाः सहाबद्धाणोदेवाः त्ताभादेवाः श्राभाखरादेवाः ग्रभादेवाः परीत्तग्रभादेवाः श्रप्र-माणग्रभादेवाः ग्रभकत्त्वादेवाः वहादेवाः वहत्पालादेवाः श्रवहा-देवाः त्रतपादेवाः सुदृशादेवाः सुदर्शनादेवाः त्रकनिष्टादेवाः दुष्पुमंत्तरं कुयुरिति प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितवं। पुनरपरं ग्रारदतीपुत्र वोधिसलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां चरतेवं व्यपपरीचितवं। किमित्यहं बोधिमण्डलनिषसः पाणिनालचण-. समलङ्कतेन महाप्रथिवीं पराहत्य सपरिवारं क्रष्णवन्धृत्रमुचिं

<sup>\*</sup> परीत्ताभैरिति ख, ग, घ एक्तके पाठः।

<sup>†</sup> नोधिमखाद्रुममूलमिति ख, ग, घ पुक्तके पाठः।

<sup>🗓</sup> उपसंत्रमेयमिति च पुस्तको पाठः।

<sup>(</sup>१) नोधिनुमञ्चनदत्तः पिप्पतः तुङ्गराग्रनः चन्नत्ये इत्यमरः।

पराजयेयमिति प्रज्ञापारमितायां शिचितयं। पुनरपरं शारदती-पुत्र बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरतेवं व्यूपपरी-चितवां। किमिति मेऽनुत्तरां सम्यक्षमनोधिमभिषम्बृद्धस्य गच्छत-ग्रयानस्य पृथिवीप्रदेशोवज्रमसः स्तिष्ठतो निषीद तो निषस्य मन्तिष्ठेतेति तेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितयं। पुनरपरं ग्रार-दतीपुच बोधिमचेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां चरतैवं(१) व्यप-परीचितवं। किमित्यहं यचैव दिवसेऽभिनिकामेयं तचैव दिवसे मपरिषत्कं क्रणावन्यं जिला अनुत्तरां सम्यक्षसम्बोधिसभिमम्बुध्येयं, श्रभिमञ्जूषा तचैव दिवसे धर्माचकां प्रवर्त्तयेयं। प्रवर्त्ततञ्चाऽप्रमेया-ऽसंख्येयानां विरजोविगतमलं धर्मीषु धर्माचनुर्विश्रद्ध\*मप्रमेयाऽसंख्ये-यानां मत्तानामनुपायाऽऽश्रवेभ्यश्चित्तानि विमुच्चेर्न । श्रप्रमेयाऽमं-छीयाः मलाः श्रवैवर्त्तिकाभवेयुरतुत्तरायां मन्यक् मन्वोधाविति तेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितयं। पुनर्परं ग्रारदतीपुच बोधिमचेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरतेवं युपपरी चितयं। किमिति-मेऽनुत्तरां सम्यक् समोधिमिसमुद्भसाऽप्रमेयाऽसंख्ययत्रावनसंघोभ-वेदेकधर्मादेशनयाचाऽप्रसेयाऽसंख्येयाएकासनिकात्रईन्तोभवेयुवेधि-मत्ताय महामत्ताय श्रवैवर्त्तिकाभवेयुरनुत्तरायां सम्यक् सम्बोधौ त्रप्रमेयाऽमंख्येयाऽपरिगाण्य बोधिसल्संघोभवेदमितं नाय्षमाणं

<sup>\*</sup> विशुद्धोद इति ख, ग, घ पुक्तके पाठः।

<sup>(</sup>१) चरता भावयता सर्व्वेगत्यथी बोधार्थाः।

श्रमिताप्रभा सम्यग्भवेदिति प्रज्ञापार्मितायां शिचितव्यं। पुनर-परं ग्रारदतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां चरतेवं चित्तसुत्पाद्यितव्यं। किमितिमेऽनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिषम्बु-द्धस्य तच बृद्धचेचे रागदेवमोहग्रब्दोऽपि न भवेदिति प्रज्ञापारिम-तायां शिचितयं। पुनर्परं शारदतीपुच बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां चरतेवं चित्तसुत्पाद्यितव्यं। किमितिसेऽतु-त्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसम्बद्धस्य तत्र बुद्धचेत्रे सर्व्यसत्वाएवं इपया प्रज्ञया समन्वागताभवेयुर्यदेवं जानीरन् साधुदानं साधुदमं माध ब्रह्मचर्थं साध्वविहिंसा सर्वेप्राणिस्ते व्विति प्रज्ञापारिमतायां शिचितवां। पुनरपरं शारदतीपुच बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरतेवं चित्तसुत्पाद्यितवं। किमितिभेपरिनिर्शतस्य मद्धमाऽन्तर्द्धानग्रब्दोऽपि न भवेदिति प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितवं। पुनरपरं ग्रारदतीपुच बोधियत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरतैवं चित्तसुत्पाद्यितव्यं। किमितिमे सहश्रवणमाचेण नामधेयस गङ्गानदीवास्कोपमेषु सोकधातुषु सत्तानियताभवेयुरनुत्तरायां सम्यक् सम्बोधाविति प्रज्ञापार्सितायां भिचितव्यं। यसिन् भार्-दतीपुत्र समये बोधिसत्त्वो महासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन्निमान् गुणानुत्पाद्यति तिसान् समये त्रात्तमनस्काभविन चलारोमहा-राजावयमच चलारिपाचाणि प्रतिष्ठापिययामोयानि पौर्व्विकेर्महा-राजैः पौर्व्विनेषु तथागतेषु प्रतिष्ठापितानि । त्रात्तमनस्काभवन्ति-चायस्त्रिंगादेवाः त्रात्तमनस्त्राभवन्ति यामादेवाः त्रात्तमनस्ताभ-विना तुषितादेवा श्रात्तमनस्काभवन्तिनिर्माण्यर्तथोदेवाः श्रात्त-

मनस्काभवन्ति परनिर्मितवप्रवर्त्तिनोदेवाः [त्रात्तमनस्का भवन्ति]\* वयमध्यस्य उपस्थापनपरिचर्याकर्षाकरियामः एवमासुराः कायाः परिष्ठास्थनो दिखाः कायात्रभिवर्द्धनो त्रात्तमनस्काभवन्ति ब्रह्म-काचिकादेवात्रात्तमनस्काभवन्ति ब्रह्मपुरोहितादेवात्रात्तमनस्काभ-विना ब्रह्मपार्षद्यादेवात्रात्तमनस्काभविना महाब्रह्मणोदेवात्रात्तम-नस्काभवन्ति परीत्ताभादेवाश्रात्तमनस्काभवन्ति श्रप्रमाणाभादेवा-म्रात्तमनस्काभवन्ति माभाखरादेवामात्तमनस्काभवन्ति परीत्तश-भादेवात्रात्तमनस्काभवन्ति श्रप्रमाणशुभादेवात्रात्तमनस्काभवन्ति ग्रुभकुत्सादेवात्रात्तमनस्काभवन्ति दृहादेवात्रात्तमनस्काभवन्ति परीत्तवहादेवाश्रात्तमनस्काभवन्ति श्रप्रमाणवृहादेवाश्रात्तमनस्का-भवन्ति वहत्पाचादेवाश्रात्तमनस्वाभवन्ति श्रवहादेवाश्रात्तमनस्वा-भवन्तिश्रतपादेवाश्रात्तमनस्काभवन्ति सुदृशादेवाश्रात्तमनस्काभवन्ति सुदर्भनादेवात्रात्तमनस्काभवन्ति त्रक्तनिष्ठादेवावयमेनमभिसम्बद्धम-ध्येषियामदेधर्माचकप्रवर्त्तनाय, यस्मिन् समये प्रारदतीपुत्र बोधि-सत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्यमतायां चरन् विवर्द्धते षड्भिः पार-मिताभिरात्तमनस्कास्तस्मिन् समये भवन्ति बोधिसत्त्वयानिकाः कुलदुहितर्थ वयमच महामलख मातापितरौ भविष्यामोभात्मगिनीभार्यापुत्रदुहित्तमित्रामात्यज्ञातिमहायामि-

 <sup>[]</sup> यतचित्रदयान्तर्गतः पाठोऽधिकः प्रतिभाति पुक्तकपञ्चकेऽक्तौति
 रिचतः।

<sup>†</sup> कामा इति च प्रस्तको पाठः।

<sup>‡</sup> सहायाः इति युत्तं प्रतिभाति ।

मोदिताभविष्यामद्व्यात्तमनस्काभवन्ति चलारोमहाराजाञ्चातुर्भहा-राजकायिकादेवास्तायस्त्रिंगादेवायामादेवाः तुषितादेवाः निर्मा-णरतयोदेवाः परनिर्फितवभवर्त्तिनोदेवाः ब्रह्मकायिकादेवाः ब्रह्म-पुरोहितादेवाः ब्रह्मपार्षद्यादेवा महाब्रह्मणो देवाः श्राभाखरा-देवाः ग्रुभादेवाः परीत्तग्रुभादेवाः श्रप्रमाणग्रुभादेवाः ग्रुभक्तद्धा-देवाः श्रमाणवृहादेवाः वृहत्पलादेवाः श्रवहादेवाः श्रतपादेवाः सुद्गादेवाः सुदर्भनादेवाः श्रकनिष्ठादेवाः वोधिसत्तस्य महासत्तस्य मैथनमंयोगप्रस्थानताये, स खल्बह्मचारी भवति । सत्तानां वोधि-नियोजनताये न संयोजनताये । धर्मी संयुच्यते स एवं प्रणिद्धाति। प्रथमिक्तोत्पादं मयोपादाय ब्रह्मचारिणाभवितवं नाऽब्रह्मचारिणा तत् कस्य हेतोः। कामान् खल् पुनः प्रतिषेधमानस्य ब्रह्म-क्लोकोपपत्तरप्यन्तरायोभवति । कः पुनर्व्वादोऽनुत्तरायाः सम्यक् समोधेसासात्तर्हि बोधिसत्तेन महासत्तेन ब्रह्मचारिणाऽभिनिक्बस्याऽ-नुत्तरा सम्यक् सम्बोधिरभिसम्बोद्धव्या नाऽब्रह्मचारिणा। एवसुको त्रायुगान् गारदतीपुचीभगवनामेतदवीचत्। किं प्रनर्भगवन बोधिमलख महामलखाऽवय्यं मातापित्रभार्यापुत्रदुहित्तिभंवि-तयं। भगवानाइ। केषाश्चिक्कारदतीपुत्र बोधिसत्त्वानां महास-त्तानामवध्यं मातापित्थ्यां भवितव्यं। भार्च्यापुत्रद्हित्भिभवितव्यं।

सर्व्वपुक्तको महाब्रह्मणो देवा इत्यक्ति महाब्रह्माण इति युक्ते
 प्रतिभाति ।

<sup>ं</sup> संयोजनीयैरिति ख, ग, घ, च पुक्तने पाठः।

<sup>‡</sup> सेवमानख इति यक्तं प्रतिभाति ।

नेषाञ्चिदवश्वं मातापित्रभार्यापुत्रदुहित्तिभीवितव्यं। नेषाञ्चिच्छा-रदतीपुत्र बोधिमत्त्वानां महामत्त्वानां प्रथमितत्तीत्वादमेव उपा-दाय ब्रह्मचर्यमादानं भवति ते नित्यं कुमारभूताएव यावदनु-त्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसम्बुध्यन्ते। केचित्युनर्व्वीधिसत्तामहा-मत्त्राउपायकौ प्रलेन सत्तपरिपाकाय पञ्चकामगुणान् भुञ्जन्तः पुर-मधादभिनिक्राम्याऽनुत्तरां सम्बक् सम्बोधिमभिसम्बुधन्ते । केचित् पुनर्वेधिसत्तामहासत्ताः गभीरप्रज्ञापारमिताप्रतिल्ञाः श्रपगत-कामक्केप्रास्ते मत्त्वपरिपाकाय कामगुणापरिभोगं च उपदिप्रान्ति न च परिभुद्धते । तद्यथाऽपि नाम प्रारदतीपुच द्चीमायाका-रोमायाकाराऽन्तेवासीवा सुणिचितोमायाविद्यासंयोगज्ञानेन स पञ्चकामगुणानभिनिर्माय पञ्चभिः कामगुणैरममाणं क्रीड़न्तं परिचारयन्तमात्मानसुपदर्भयेत् तत् किं मन्यसे ग्रारद्वतीपुचाऽपिनु मायाकाराऽन्तेवासिना तेनमायाका रेण पञ्चकासगणाः वा परिसुताभवेयुः । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । एवमेव प्रारद्ध-तीपुत्र बोधिमलामहामलामहायाने सुशिचितामायोपमधर्मतावि-हारप्रतिख्याः सर्वेक्षेप्रविगतविनयेसचपरिपाकाय महाकर्णाव-ग्रेन कामगुषपरिभोगञ्च उपदिश्रन्ति । न च कामगुषान्परिभु-इनने। न च तैः साह्वं सम्बसन्ति। न तैः परिक्रियने। श्रनेकपर्य्यायेण गारदतीपुत्र बोधिसत्ताः महासत्ताः कामानां वर्णान् भाषन्ते। त्रादीप्ताः कामाः, वधकाः कामाः, प्रत्यर्थिकाः कामाः, प्रत्यमित्राः कामाः, स्थारेक्कोपमाः कामाः, किम्पाक-

<sup>\*</sup> कामगुगपरिभोगमिति ख, ग, घ पुस्तकेषु पाठः।

फलोपमाः कामाः, श्रमिधारोपमाः कामाः श्रङ्गार्रश्र्पमाः कामाः, विषमा कोपमाः कामाः विष्णोपमाः कामाः मो ह-कुपोपमाः कामाः । एवं हि प्रारद्वतीपुत्र बोधिसत्ताः महासत्ताः कामान् परिजानन्ति । सत्तानामनुपायनुप्राचानां परिपाचनार्थं पञ्चभ्यः कामगुणेभ्यः विवेचनार्थं पञ्चकामगुणानुपदर्भयन्ति । न च तैर्माद्यन्ति न कामहेतोर्नकामनिदानं पापकर्माऽध्यवस्यन्ति । श्रायुपान् ग्रार्दतीपुचोभगवन्तमेतद्वोचत्। कथं पुनर्भगवन् बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारिमतायां चरितयं। भगवानाह। द्व प्रारद्वतीपुत्र वोधिसत्त्वो महासत्तः प्रज्ञापा-रमितायां चरन् बोधिमलं न समनुपम्यति । बोधिमलचर्या-मपि न समनुपछाति। प्रज्ञापार्सितां न समनुपछाति। प्रज्ञापारमितानामाऽपि न समनुपम्यति। चरतीति न समनुपम्यति। न चरतीति न समनुपछाति। रूपमपि न समनुपछाति। वेदना-मपि न समनुपग्छति। संज्ञामपि न समनुपग्छति। संस्कारानपि न समत्प्रधित । विज्ञानमपि न समतुप्रधित । तत्कखहेतोः तथाहि गारदतीपुत्र बोधिसत्त्वोमहासत्तः खभावेन ग्रून्यः एवं हि बोधिमत्तनाम बोधिमत्तनाचा शुन्यं। तत्कखहेतोः प्रकृतिरखेषा तथाहि न शुन्यतथा रूपं शुन्यं नान्यत्र रूपात् शुन्यता रूपसेव शुन्यता शुन्यतेव रूपं। न शुन्यतया वेदना शुन्या नान्यच वेदनायाः शून्यता वेदनैव शून्यता शून्यतेव वेदना। न शून्यतया संज्ञा शून्या नान्यत्र मंज्ञायाः श्रून्यता मंज्ञेव श्रून्यता श्रून्यतेव मंज्ञा । न श्रून्यतया

<sup>\*</sup> मात्रो इति च पुस्तने पाठः।

संस्काराः शून्याः नान्यच संस्कारेभ्यः शून्यता संस्कारा एव ग्रुन्यता ग्रुन्यतेव संस्काराः। न ग्रुन्यतया विज्ञानं ग्रुन्यं नान्यत्र विज्ञानात् श्र्न्यता । विज्ञानमेव श्रन्यता श्रन्यतैव विज्ञानं । तत्-कराहितोसाथा हि नाममात्रिमदं यद्त बोधिमत्तः नाममात्रिमदं चद्त शूचता नाममाचिमदं चद्त रूपं नाममाचिमदं चद्त वेदना, नाममाचिमदं यद्त संज्ञा नाममाचिमदं यद्त संस्काराः। नाममाविमदं चदुत विज्ञानं। तथा हि मायोपमं रूपं मायो-पमावेदना, मायोपमामंज्ञा, मायोपमाः संस्काराः मायोपमं विज्ञानं। माया च नाममाचं न देशस्थान प्रदेशस्था ऋषद्यस्थृतं वितथसमं मायादर्भनं खभावविर्ह्तिमखभावश्वाऽनुत्पादोऽनिरोधः। श्रस्थानं न हानिने टुद्धिनं संक्षेग्रोन व्यवदानं एवं चरन् बोधि-सत्तोमहामत्तः कस्विद्धर्मां उत्पादं न समनुपम्यति निरोधं न समनुपायति स्थानं न समनुपायति हानिं न समनुपायति दृद्धिं न समनुपन्यति संक्षेत्रं न समनुपन्यति व्यवदानं न समनुपन्यति। रूपं न समनुपायति । वेदनां न समनुपायति । संज्ञां न समनु-पग्यति। संस्कारान् न समनुपग्यति। विज्ञानं न समनुपग्यति। बोधिरिति बोधिसल इति यद्चते तदपि न समनुपश्चित। तत्करुहितोः तथाहि क्षत्रिमनामप्रति पत्तिधर्मं ते कल्पिता-त्रागन्तुकेन नामधेयेनाऽभूतपरिकल्पितेन व्यवद्वियन्ते, व्यवहारा-चाऽभिनिविध्यन्ते तद्दोधियत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् सर्वधर्मान् न समनुपायति नोपलभते श्रममनुपायन् श्रनुपत्तभ-

<sup>\*</sup> प्रति प्रति इति ख, ग, घ पुक्तकी पाठः।

मानोन मन्यते नाऽभिनिविश्रते। पुनरपरं शारदतीपुच बोधि-यत्त्वोमहायत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरतेवं व्यपपरीचेत नाममानं यद्त बोधिसल इति नाममाचिमदं यद्त बोधिरिति नाम-माचिमदं यद्त बुद्ध इति नाममाचिमदं यद्त प्रज्ञापारिमतिति नाममाचिमदं यद्त प्रज्ञापारिमतायां चरतीति । नाममाचिमदं यद्त रूपिमिति नाममात्रमिदं यद्त वेदनेति। नाममात्रमिदं यदत संज्ञेति। नाममात्रिमदं यदत संस्काराइति। नाममात्र-मिदं यदत विज्ञानमिति। तद्यथाऽपि नाम गार्दतीपुत्र त्रातमित व्यवद्वियते सच वयाभूतं परिगवेष्यमाणोनोपलभ्यते । सचः सच-इति व्यवच्चियते सच यथासूतं परिगवेव्यमाणोनोपलभ्यते। जीवोजीवद्ति व्यवह्रियते सच वयासूतं परिगवेखमाणो-नोपलभ्यते श्रनुपलक्षाग्र्न्यतासुपादाय। पोषः पोषदति व्यव-च्चियते स च यथाभूतं परिगवेखमाणीनोपलभ्यते । पुरुषः पुरुष इति व्यवच्चियते सच वयाभूतं परिगवेष्यमाणोनोपलभ्यते। पुङ्गलः पुङ्गलद्गति व्यवच्चियते सच यथास्त्रतं परिगवेष्यमाणो-नोपलभ्यते। मनुजोमनुज दति व्यवच्चियते स च यथाभूतं परि-गवेष्यमाणोनोपलभ्यते। मानवोमानवद्ति व्यवह्रियते सच यथास्तं परिगवेख्यसाणीनोपलभ्यते। कारापकः कारापकदति व्यवच्चिते सच यथाभूतं परिगवेखमाणीनोपलभाते। वेदकः वेदकद्ति व्यवच्चियते सच ययाभूतं परिगवेखमाणोनोप-सभाते। वेदियादको वेदियादकर्ता व्यवच्चियते सच यथा भूतं परिगवेष्यमाणीनोपलभ्यते । जत्य।पकजत्यापकइति व्यवद्वियते



सच यथास्त्रतं परिगवेष्यमाणीनोपलभाते। ससुत्यापकः ससुत्यापक-इति व्यवच्चियते सच यथाभृतं परिगवेष्यमाणोनोपलभ्यते । जान-कोजानकद्ति व्यविद्वयते सत्त यथाभृतं परिगवेखमाणोनोपज्ञभ्यते। पश्चकः पश्चकद्दति व्यविद्वियते सत्त यथास्तं परिगवेष्यमाणोनीप-लभ्यते । सर्ग्रकः सर्ग्रकदित व्यवक्ट्रियते सच यथाश्चतं परिगवेख-मालोनोपचभ्यते। तद्ययाऽपि नाम विजानकोविजानकदति व्यव-च्चिते यच यथाभृतं परिगवेखमाणोगोपत्तभ्यते । श्रतुपत्तक्षाश्र्त्य-तासुपादाय । यावदेव नामसङ्केतमाचेण व्यवद्वियते एवसेव बोधि-मलोमहामलः प्रजापारमितायां चरन् बोधिमलं न समनुपण्यति बुद्धं न समनुपश्चति प्रज्ञापारिभतां न समनुपश्चति। रूपं न समनुपश्वति वेदनां न समनुपश्वति संज्ञां न समनुपश्वति संस्का− राम्त्र समनुपग्रति विज्ञानं न समनुपग्रति । येन नाम्ना व्यविह्न-यते तद्पि नाम न समतुपग्यति। एवं चरन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्सितायां चरन् तथागतप्रज्ञां स्वापियला सत्ताः प्रज्ञायावत् सर्वत्रावकप्रत्येकवुद्धानां प्रज्ञामभिभवत्यनुपलक्षण्यःचतासुपादायः। तत्कास्य हेतोस्तथाहि एतदपि न समतुपस्यति नोपसभते येना-ऽभिनिविग्रेत । एवं चरन् ग्रारद्वतीपुत्र बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञा-पारमितायां चरति। सचेच्छारद्वतीयुच ऋयं जम्बुद्दीपः परिपूर्णी-भवेत् मौद्रख्यायनसङ्ग्रीभिचुभिः। तद्यथाऽपि नाम नड़वनं वा ग्ररवनं वा वेणुवनं वा इचुवनं वा ग्राखिवनं वा तिस्तवनं वा \* स्तदन्या इति ख, ग, घ, च पुस्तके ऽधिकः पाटः, चर्थमञ्जतिने भवति

कस्यापि पाठस्य । † जाम्बुदीप इति च एस्तके पाठः ।

तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतः प्रजायाः ग्रततमीमपि कलां नोपैति यहस्रतमीमपि कलां नोपैति ग्रतग्रहस्तमीमपि कलां नोपैति कोटीतमीमपि कलां नोपैति कोटी ग्राततमी मिप कलां नोपैति कोटी सहस्तमी मिप कलां नोपैति कोटी ग्रतसहस्रतमी मपि कलां नोपैति कोटिनियुतमी मपि कलां नोपैति कोटीनियुत्रमततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुत्रमहस्र-तमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुत्रगतसद्खतमीमपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिग्रामपि न चमते तत् कस्य हेतोस्तथाहि भारदतीपुत्र बोधिसत्तस्य महासत्तस्य या प्रज्ञा सा सर्वसत्तानां परिनिर्व्याणाय प्रकृपिखता न तु सर्वेश्रावकप्रयोकनुद्धानां । पुन-रपरं भारदतीपुत्र बोधिमलख महामलख प्रज्ञापारमितायां चरतोया एकदिवसपरिभाविता प्रज्ञा सा सर्वत्रावकप्रत्येकवुद्धानां प्रज्ञात्रभिस्वयतिष्ठति । तिष्ठतु ग्रारदतीपुच जम्बुदीपः परिपूर्णः प्रारद्वतीपुच मौद्गल्यायनसदृगैभिंचुभिः। सचेच्छारद्वतीपुच चि-माइसमहामाइस्रोलोकधातुः परिपूर्णीभवेधुमाभिरीदृग्नेभिंचुभि-स्तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतः प्रज्ञायाः प्रततमीकलां नोपैति सहस्रतमीमपि कलां नोपैति ग्रतसङ्ख्तसीमपि कलां नोपैति कोटीतसीमपि कलां नोपैति कोटी गततमीमपि कलां नोपैति कोटी यह स्वतमीमपि

भ्रारदतीपुच इति पाठः पुस्तकपञ्चने पुनरपि दृश्यते ।

कलां नोपैति कोटीम्रतसहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटी-नियततमीभपि कलां नोपैति कोटीनियतग्रततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतसहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतमत-सहस्रतमीमपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिशामपि नचमते । तिष्ठतु ग्रारदतीपुच चिमाइस्रमहासाइस्रोलोकधातुः। <sup>(१)</sup>सचेच्छार-दतीपुच पूर्वेस्थान्दिणि गङ्गानदीवाल्कोपमालोकधातवः परिपूर्णा-भवेयुः गारदतीपुच मौद्रत्यायनसर्ग्गीर्भचुभिस्तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसत्तसः महासत्तसः प्रज्ञापारमितायां चरतः एकदिवसपरि-भावितायाः प्रज्ञायाः गततभीमपि कलां नोपैति महस्रतमीमपि कलां नोपैति प्रतमस्वतमीमपि कलां नोपैति कोटीतमीमपि कलां नोपैति कोटी गतनभीमि कलां नोपैति कोटी बहस्तमी-मपि कलां नोपैति कोटी ग्रतमहस्रतमी मपि कलां नोपैति को-टी नियुत्तमी मि कलां नोपैति कोटी नियुत्तप्रततमी मि कलां नोपैति कोटौनिय्तमस्खतमीमपि कलां नोपैति कोटौनिय्तम-तसहस्रतमीमपि कलां नोपैति। संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनासपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिशासपि नचमते । तिष्ठत्<sup>(२)</sup> प्रारद्दतीपुच पूर्व्यखादिणि गङ्गानदीवासु-कोपमालोकधातवः परिपूर्णाः ग्रारद्वतीपुत्रः मौद्वत्वायनसदृग्नै-र्भिचुभिः । मचेच्छारदतीपुत्र दचिणसान्दिशि गङ्गानदीवासुकोप-

<sup>(</sup>१) स इत्यखान्वयिपदं नोपलभाते ।

<sup>(</sup>२) तिस्तु इत्यस्थान्वियपदं न दृश्यते ।

मालोकधातवः परिपूर्णाभवेयः ग्रारदतीपुत्र मौद्गल्यायनमदृग्री-र्भिच्भिः तेषां या प्रज्ञा सा वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार-मितायां चरतः एकद्विषपरिभावितायाः प्रज्ञायाः ग्राततमीमपि कवां नोपैति सहस्रतमीमपि कवां नोपैति प्रतसहस्रतमीमपि कचां नोपैति कोटीतमीमपि कचां नोपैति कटी ग्रततमीमपि कलां नोपैति कोटीग्रहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीग्रत-महस्रतमीमपिकलां नोपैति कोटीनियुततमीमपि कलां नोपैति कोटी नियुत्रप्रततमीमपि कलां नोपैति कोटी नियुत्रमहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतप्रतमहस्रतमीमपि कलां नोपैति मंखा-मपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिमामपि नचमते। तिष्ठतु मारदतीपुच द्विण-खान्दिशि गङ्गानदीवाजुकोपमाखोकधातवः परिपूर्णाः गारदतीपुच मौद्गत्यायनसदृग्रीर्भज्भिः। सर्वेच्छारदतीपुत्र पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवाल्कोपमालोकधातवः परिपूर्णाभवेयः ग्रारदतीपुच मौद्राखायनमङ्ग्रीभेवुभिः तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसलस्य महा-मन्त्रस्य प्रज्ञापार्मितायां चर्तः एकदिवमपरिभावितायाः प्रज्ञायाः ग्राततमीमपि कलां नोपैति सहस्रतमीमपि कलां नोपैति गत-सदसतमीमपि कां नोपैति कोटीतमीमपि कां नोपैति कोटी-ग्रततमीमपि कचां नोपैति कोटी महस्रतमीमपि कचां नोपैति कोटी गत्रवस्त्रतमीमपि कलां नोपैति कोटी नियुत्तनमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतमततमीमपि कलां नोपैति कोटीनि-युतमहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटी नियुत्रप्रतमहस्रतमीमपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिशामपि नचमते। तिष्ठतु शार्दतीपुच पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवः परिपूर्णाः गारदतीपुच मौद्गत्वायनसदृग्रैभिंचुभिः। मचेच्छारदती-पुच उत्तरस्यान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमास्रोकधातवः परिपूर्णा-भवेयुः ग्रारदतीपुच<sup>(१)</sup> मौद्गन्धायनसदृग्नेभिंचुभिः तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसलख महामलख प्रज्ञापार्मितायां चरतः एकदिवसपरि-भावितायाः प्रज्ञायाः प्रततमीमपि कलां नोपैति सहस्रतमीमपि कलां नोपैति प्रतयहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीतमीमपि कलां नोपैति। कोटीयततसीमपि कलां नोपैति कोटीयइस-तमीमपि कां नोपैति कोटी ग्रतसहस्रतमी मपि कां नोपैति । कोटीनियुततमीमपि कखां नोपैति कोटीनियुतप्रततमीमपि क्लां नोपैति कोटीनियुत्पहस्रतमीमपि क्लां नोपैति । कोटी-नियुत्रमतसत्त्वतमीमपि कवां नोपैति। संख्यामपि नोपैति कवा-मपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिशामपि न चमते। तिष्टतु ग्रारदतीपुच उत्तरस्थान्दिग्र गङ्गानदीवान्-कोपमालोकधातवः परिपूर्णाः भारदतीपुत्र मौद्रत्यायनमदृशैर्भि-चुभिः। सर्वेच्छारद्वतीपुच उत्तरपूर्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोप-मालोकधातवः परिपूर्णाभवेयुः ग्रारदतीपुच मौद्रखायनमदृग्रेभिच्-भिस्तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतः एकदिवसपरिभाविनायाः प्रज्ञायाः गततमीमपि कलां

<sup>(</sup>१) भारदतीएच इत्यस्य एनः पाठः पञ्चम एक्तनेषु ।

नोपैति सहस्रतमीमपि कलां नोपैति ग्रतसहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीतमीमपि कलां नोपैति कोटीयततमीमपि कलां नोपैति कोटीमच्छतमीमपि कलां नोपैति कोटीयतमच्छतमी-मिप कलां नोपैति कोटीनियुततमीमिप कलां नोपैति कोटी-नियुतप्रततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतमहस्तमीमपि कलां नोपैति । कोटीनिय्तप्रतमस्खतमीमपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गएनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिशामपि न चमते। तिष्ठतु शार्दतीपुत्र उत्तरपूर्वेखान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवः परिपूर्णाः शारदतीपुत्र मौद्रखा-यनसदृशैभिनुभिः। सचेच्छारदतीपुच पूर्वदचिणसान्दिशि गङ्गा-नदीवाल्कोपमालोकधातवः परिपूर्णभवेयुः ग्रारद्वतीपुच मौद्ग-ख्यायनसदृग्रीर्भिचिभिस्तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसलख महासलख प्रज्ञापार्मितायां चरतः एकद्विसपरिभावितायाः प्रज्ञायाः ग्रत-तमीमपि कलां नोपैति महस्रतमीमपि कलां नोपैति प्रतमहस्र-तमीमपि कलां नोपैति कोटीतमीमपि कलां नोपैति कोटी ग्रत-तमीमपि कलां नोपैति कोटीसइस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटी-ग्रतग्रहस्तमीमपि कलां नोपेति कोटीनियुत्तमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतशततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुत-महस्रतमीमपि जलां नोपैति कोटीनियुत्रमतमहस्रतमीमपि जलां नोपैति । संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामिप नोपैति उपनिमामिप न चमते । तिष्ठतु मारदतीपुच पूर्वदिचिणसान्दिमि गङ्गानदीवानुकोपमाकोकधातवः परिपूर्णाः



ग्रारदतीपुत्र मौद्गल्यायनमदृग्रैभिंचुभिः। सचेच्छारदतीपुत्र दचिण-पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवः परिपूर्णा-भवेयः प्रारद्वीपुत्र मौद्गल्यायनषदृष्टेभिंतृभिः तेषां या प्रज्ञा मा बोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञापारमितायां चरतः एकदिवस-परिभावितायाः प्रज्ञायाः ग्रततमीमपि कलां नोपैति सहस्रतमी-मपि कलां नोपैति शतसहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीतमी-मपि कलां नोपैति। कोटी ग्रततमी मपि कलां नोपैति कोटी-सहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटी गतसहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतमत-तमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतगरस्त्रमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुनमतमहस्रतमीमपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कचामपि नोपैति गणनामपि नोपैति खपमामपि नोपैति उपनिशामपि न चमते। तिष्ठतु शारदतीपुत्र दचिणपश्चिमाया-न्दिणि गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवः परिपूर्णाः ग्रारदतीपुत्र मौद्गखायनमृहशैर्मिचुभिः। मचेच्छारदतीपुच पश्चिमोत्तरसा-न्दिशि गङ्गानदीवास्कोपमास्रोकधातवः परिपूर्णभवेयः शार-दतीपुत्र मौद्गलायनसृगैभिं नुभिः तेषां या प्रज्ञा सा बोधि-मलस्य महामलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतः एकदिवसपरिभावि-तायाः प्रज्ञायाः प्रततमीमपि कलां नोपैति महस्रतमीमपि कलां नोपैति ग्रतमहस्रतमीमपि जलां नोपैति जोटीतमीमपि जलां नोपैति कोटी गततमी मिप कवां नोपैति कोटी महस्रतमी मिप कलां नोपैति कोटीयतग्रहस्तमीमपि कलां नोपैति कोटी-

नियुततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतगततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतमहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुत-ग्रतसहस्रतमीमपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिशामपि न चमते। तिष्ठतु ग्रारदतीपुत्र पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदी-बाल्कोपमाकोकधातवः परिपूर्णाः ग्रारदतीपुच मौद्गल्यायनमदृग्नै-र्भिच्भिः। सरेच्छार्दतीपुचाऽधलाद्दिणि गङ्गानदीवानुकोपमा-लोकधातवः परिपूर्णाभवेयुः ग्रारदतीपुच मौद्गल्यायनसदृग्रैर्भि-चुभिः तेषां या प्रज्ञा सा बोधिमलस्य महासलस्य प्रज्ञापार-मितायां चरतः एकदिवसपरिभावितायाः प्रज्ञायाः ग्राततमीमपि क्लां नोपैति महस्रतमीमपि क्लां नोपैति प्रतमहस्रतमीमपि कचां नोपैति कोटीतमीमपि कजां नोपैति कोटीयततमीमपि क्लां नोपैति कोटीयहस्त्रनीमपि कलां नोपैति कोटीशत-यहस्रतमीमपि कचां नोपैति कोटीनियुत्ततमीमपि कचां नोपैति कोटीनियुतप्रततमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतसहस्रतमी-मपि कलां नोपैति कोटीनियुतशतसहस्रतमीमपि कलां नोपैति संख्यामि नोपैति कचामि नोपैति गणनामि नोपैति उपमा-मपि नोपैति उपनिशामपि न चमते। तिष्ठतः शारदतीपुचाऽध-साद्दिणि गङ्गानदीवानुकोपमानोकधातवः परिपूर्णाः ग्रारदती-पुत्र मौद्राखायनसरृ ग्रीर्भव् भि:। सवेच्छारदती पुत्रोपरिष्टा दिशि गङ्गानदीवाज्वीपमाजोकधातवः परिपूर्णाभवेयुः ग्रारदतीपुत्र भौद्रखायनसदृग्रीभीचुभिः। तेषां या प्रज्ञा सा बोधिसत्त्रस्य

मद्दासच्च प्रज्ञापार्मितायां चरतः एकदिवसपरिभावितायाः प्रज्ञायाः ग्रततमीमपि कल्लां नोपैति सद्दस्तभीमपि कल्लां नोपेति ग्रतसद्दस्तमीमपि कलां नोपेति कोटीतमीमपि कलां नोपेति कोटीग्रततमीमपि कलां नोपेति कोटीयइस्रतमीमपि कस्तां नोपैति कोटीभतमस्स्रतमीमपि कसां नोपैति कोटी-नियुत्तनमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुत्तग्रततमीमपि कलां नोपेति कोटीनियुतसइस्रतमीमपि कलां नोपेति कोटीनियुत-ग्रतसङ्खतमीमपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपेति गणनामपि नोपेति उपसामपि नोपेति उपनिशामपि न चमते। प्रारदतीपुच श्राइ येयं भगवञ्कावकानां प्रज्ञा श्रोत-त्रापन्नख सज्ञद्गासिनोऽनागासिनोऽईतोया च प्रत्येकनुद्धस या च वोधिमलख या च तथागतस्वाऽईतः सम्यक्समुद्धस्य प्रज्ञा सर्व्वास्ताः प्रज्ञाः श्रभिन्नाः श्रभेदः ग्र्स्याविविकाऽनुत्पाद-प्रकृतिकाः खभावग्र्न्याः न च भगवन्नभेदस्य विविकस्याऽनुत्पादस्य खभावधूत्यस्य विभेषोवा नानाकर्णं वा उपसभ्यते। तत्कर्यं भगवन् येयं बोधियत्त्रस्य महायत्त्रस्य प्रज्ञापार्गितायां चरतः एकद्विसपरिभाविता प्रज्ञा सा सर्वश्रावकप्रत्येकनुद्धानां प्रज्ञा-श्रभिभवति। भगवानाह। तत् किं अन्यसे ग्रार्दतीपुत्र येन क्रत्येन वोधियत्त्रस्य महायत्त्रस्य प्रज्ञापार्गमतायां चरतः एक-द्विषपरिभाविता प्रज्ञा प्रत्युपिखता मार्गाकारज्ञतायां चरता सर्व्न सत्तानामर्थे कुळेता सर्व्याकार सर्वेधर्मान भिषमुध मर्लेषत्ताः परि-

<sup>\*</sup> सर्व्याकारैरिति ग पुत्तके पाठः सर्व्याकारः इति ख, घ पुत्तके पाठः।

निर्वापयितयादित श्रिप नु तेन क्रायेन सर्वश्रावकप्रत्येक नुद्धानां प्रज्ञा प्रत्यपिखता। त्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे गार्दतीपुचाऽपि नु सर्वत्रावकप्रत्येकनुद्धानां एवं भवत्यसाभिरतुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसन्ध्य सर्वेशन्ता-श्रनुपधि-ग्रेषे निर्व्याणधातौ परिनिर्व्यापयितयाः। श्राह । नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तदनेनापि ते प्रारद्दतीपुत्र पर्यायेणेदं वेदितयं। वेयं मर्वत्रावकप्रत्वेकवृद्धानां प्रज्ञा या बोधिसलख महासलख द्मां प्रज्ञामपनिधाय एषा सर्वेश्रावर्प्रत्येकवुद्धानां प्रज्ञा प्रत-तमीमपि कलां नोपैति सहस्रतमीमपि कलां नोपैति गतसहस्र-तमीमपि क्लां नोपैति कोटीतमीमपि क्लां नोपैति कोटी-ग्रततमीमपि कलां नोपैति कोटीमच्छतमीमपि कलां नोपैति कोटी ग्रतमहस्रतमी मपि कलां नोपैति कोटी नियुततमी मपि कलां नोपैति कीटीनिय्तमततमीमपि कलां नोपैति कोटी-नियुतमहस्रतमीमपि कलां नोपैति कोटीनियुतमतमहस्रतमी-मपि कलां नोपैति संख्यामपि नोपैति कलामपि नोपैति गणनामपि नोपैति उपमामपि नोपैति उपनिशामपि न चमते। तत् किं मन्यमे प्रारदतीपुचाऽपि तु सर्व्यशावकप्रत्येकवृद्धानामेवं भवति वयं षट्पारमितासु चरिला सलान् परिपाचा बुद्धचेत्रं परिप्रोध्य दग्रतथागतवलानि परिपूर्य्य चलारिवैग्रारद्यानि चतस्तः प्रतिषानिदः महामैचीं महानहणां श्रष्टाद्याऽऽवेणिनवृद्धधर्माः\*

<sup>\*</sup> धर्मानिति पाठोयुक्तः ख, घ प्रस्तके दृश्यते च।

परिपूर्व्याऽनुत्तरां सम्यक्षस्योधिमभिषम् धाऽप्रसेवाऽपंखीवाऽपरिमा-णान् सम्तान् परिनिर्व्वापथिष्यामीति। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। बोधिसत्तस्य पुनः ग्रारदतीपुत्र महासत्तस्य एवं भवति मया षट्पारमितासु चरिला सत्तान् परिपाचा बुद्धतेनं परिशोध तथागतवलानि परिपूर्य चलारिवैगारद्यानि चतसः प्रतिसस्बिदो-महाभैचीं महाकरूणां श्रष्टादगाऽऽवेणिकान् बुद्धधर्मान् परिपूर्याऽनु-त्तरां सम्यक्षमनोधिमभिवम्बुधाऽप्रमेचाऽसंख्येचाऽपरिमाणाः सन्ताः परिनिर्व्यापयितव्याः तद्ययाऽपि नाम प्रारदतीपुत्र खद्योतकस्य प्राणकजातस्य नेवं भवत्यहमाभया जाम्बुदीपमवभाषयेयं ममाऽऽ-भया जाम्बुदीपः स्फुटोभवेत् एवसेव ग्रारदतीपुत्र सर्व्वत्रावक-प्रत्येकबुद्धानां नैव भवति । वयं षट्पारमितासु चरिला सत्त्वान् परिपाच बुद्धचेचं प्ररिप्रोध्य द्यातथागतवलानि परिपूर्य्य चलारि-वैभारद्यानि चतस्रः प्रतिसम्बिदः महासैचीं महाकरुणां त्रष्टादभाऽऽ-वेणिकान् बुद्धधर्मान् परिपूर्च्याऽनुत्तरां सम्यक्षमवोधिमभिसम्बुध्याऽ-प्रमेयाऽपंख्येयाऽपरिमाणान् सत्तान् परिनिर्व्वापयिखामि इति। तद्यथाऽपि नाम ग्रारदतीपुत्र सूर्यमण्डलसुदागच्छन् सर्वजाम्-दीपमवभाषेन स्फुरति सब्वें जाम्बुदीपमवभाषेन स्फुटीकरोति। एवसेव ग्रारदतीपुच बोधिमलोमहामलः षट्स पारमितास चरन् मत्तान् परिपाच्य बुद्धचेनं परिप्रोध्य दश्रतथागतवस्तानि परिपूर्य्थ चलारिवेधारद्यानि चतसः प्रतिमस्दिः महामेचीं महाकर्णां त्रष्टादशाऽऽवेणिकान् बुद्धधर्मान् परिपूर्याऽतुत्तरां सम्यक्सम्बोधि-मभिषमुध्याऽप्रमेयाऽषंख्येयाऽपरिमाणान् सत्तान् परिनिर्व्यापयित । एवसुक्ते त्रायुषान् प्रारद्वतीपुचीभगवन्तमेतद्वीचत्। कयं भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः सर्वेत्रावकप्रत्येकबुद्धसमी त्रतिकस्य त्रवेव-र्त्तिकवोधिसत्त्वस्यमीमनुप्राप्नोति बोधिसत्त्वमार्गञ्च परिप्रोधयति। एवसुक्ते भगवानायुक्षन्तं प्रारदतीपुचमेतद्वीचत्। दह प्रारदती-पुत्र बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रथमित्तात्यादसुपादाय षट्पार्मितासु चरन ग्रून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितेषु धर्मीषु खिला श्रावनप्रत्येननुद्ध-भूमीरतिक्रम्याऽवैवर्त्तिकवोधिसत्तभूमीमनुप्राप्नोति । प्रारद्दतीपुच-त्राइ कतमखां भूमी खिला बोधिमलोमहामलः सर्वत्रावक-प्रत्येक्षबुद्धानां दिचणीयोभवति । भगवानाह । प्रथमित्तोत्पादं ग्रारद्वतीपुच उपादाय बोधिसचोमद्वासचः षट्सु पारमितासु चरन् यावद्वोधिमण्डनिषणः श्रवान्तरा सर्वश्रावकप्रश्चेकनुद्धानां द्विणीयो वक्तयः। तत्कस्यहेतोस्तयाहि ग्रारदतीपुत्र बोधिमलं महायत्त्वमागम्य पर्वेषां कुप्रजानां धर्माणां जीने पाद्भीवी-भवति । यद्त दशानां कुश्रजानां कर्मपथानां जोके प्रादर्भावी-भवति । पञ्चानां भिचापदानां खोने प्रादुर्भावोभवति । अष्टाङ्ग-समन्वागतस्य पोषधर्मस्य लोने प्रादुर्भावीभवति । चतुर्णां धानानां खोके प्राद्भावीभवति चतुर्णामप्रमाणानां खोके प्राद्भावीभवति। चतस्रणामारूष्यसमापत्तीनां कोने प्रादुर्भावीभवति। पञ्चानाम-भिज्ञानां खोने प्रादुर्भावीभवति । षणामनुसृतीनां खोने प्राद्-र्भावोभवति। दानपारमितायाः खोके प्रादुर्भावोभवति। श्रीख-पार्मितायाः खोके पादुर्भावोभवति । चान्तिपार्मितायाः खोके प्राद्भावोभवति। वीर्य्यपार्मितायाः खोके प्रादुर्भावोभवति।

ध्यानपार्मितायाः लोके प्रादुर्भावीभवति । प्रज्ञापार्मितायाः कोके प्राद्भीवोभवति । श्रध्याताश्चन्यतायाः खोके प्राद्भीवोभवति । विचर्धाश्च्यतायाः खोके प्रादुर्भावोभवति । श्रधाताविचर्द्धाश्च्य-ताचाः खोके पादुर्भावीभवति । श्रन्यताश्रन्यताचाः खोके पादुर्भावी-भवति । भद्दाश्र्त्यतायाः खोके प्रादुर्भावोभवति । परमार्थेश्र्त्यताया-लोके प्राद्भीवीभवति। संक्षतग्र्चतायालोके प्राद्भीवोभवति। त्रमंक्कतग्र्त्यतायाचीके प्रादुर्भावीभवति। त्राट्यनग्र्त्यतायाचीके प्रादभावीभवति । श्रनवराग्रशून्यतायाखोके प्रादुर्भावीभवति । श्रन-वकारश्र्न्यतायाखोके प्रादुर्भावोभवति । प्रक्रतिश्र्न्यतायाखोके प्रादु-र्भावोभवति । सर्व्वधर्षश्रम्यतायाचोने प्रादुर्भावोभवति । खनचण-शून्यतायालोके प्राद्भावीभवति । अनुपलस्थशून्यतायालोके प्राद-भावीभवति । श्रभावश्च्यतायाखोके प्रादुर्भावोभवति । खभावश्च्य-तायाखोके प्रादुर्भावोभवति । श्रभावस्त्रभावग्र्ज्यतायाखोके प्रादुर्भा वोभवति । चतुर्णां सुत्यपस्थानानां खोके प्राद्भावीभवति । चतुर्णां सम्यक्प्रहाणानां खोके प्रादुर्भावोभवति। चतुर्णां चङ्किपादानां कोको प्राद्भावोभवति। पञ्चानाभिन्द्रियाणां खोके प्राद्भावोभवति। पञ्चानां वलानां लोके प्रादुर्भावोभवति। यप्तानां बोध्यङ्गानां लोको प्राद्भीवोभवति। श्रार्थाऽष्टाङ्गमार्गस लोको प्राद्भीवो-भवति । चतुर्णामार्थ्यस्यानां स्रोके प्रादुर्भावोभवति । श्रष्टानां विमोचाणां चोके प्रादुर्भावोभवति। नवानामनुपूर्व्वविहारसमा-पत्तीनां खोके प्राद्भावोभवति । श्रुन्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितानां विमोचमुखानां खोके प्रादुर्भावीभवति। सर्वसमाधीनां खोके प्राद्भीवोभवति। सर्वधार्णीसुखानां खोके प्रादुर्भावोभवति। द्शानां तथागतवज्ञानां खोके प्रादुर्भावोभवति । चतुर्णां वैप्रार-द्यानां कोको प्राद्भावीभवति । चतस्रणां प्रतिसम्बिदां खोको प्रादु-भावोभवति। महामैत्र्यालोके प्रादुर्भावोभवति। महाकरुणाया-खोंके प्राद्भावीभवति। त्रष्टाद्याऽऽवेणिकानां बुद्धधर्माणां खोके प्राद्भावोभवति । एवमादीनां ग्रार्दतीपुच कुप्रकानां धर्माणां लोके प्रादुर्भावीं भवति । एषाञ्च कुणक्रमूलानां धन्मीणां प्रादु-भावात् चिचयमहामाखकुलानि प्रज्ञायन्ते। ब्राह्मणमहामाख-कुखानि प्रज्ञायन्ते। ग्रहपतिमहाप्राखकुखानि प्रज्ञायन्ते। चतु-र्महाराजकायिकादेवाः प्रज्ञायन्ते। वायक्तिंगादेवाः प्रज्ञायन्ते। यामादेवाः प्रज्ञायन्ते । तुषितादेवाः प्रज्ञायन्ते । निर्माणरतयो-देवाः प्रज्ञायन्ते । पर्निर्मितवग्रवर्त्तिनोदेवाः प्रज्ञायन्ते । ब्रह्म-कायिकादेवाः प्रज्ञायन्ते। ब्रह्मपुरोहितादेवाः प्रज्ञायन्ते। ब्रह्म-पार्षचाः देवाः प्रज्ञायन्ते । महाब्रह्मणोदेवाः प्रज्ञायन्ते । श्राभा-देवाः प्रज्ञायन्ते । परीत्ताभादेवाः प्रज्ञायन्ते । श्रप्रमाणाभादेवाः प्रज्ञायनो । श्राभाखरादेवाः प्रज्ञायनो । ग्रुभादेवाः प्रज्ञायनो । परीत्ताग्रुभादेवाः प्रज्ञायन्ते। त्रप्रमाणग्रुभादेवाः प्रज्ञायन्ते। ग्रुभकुत्सादेवाः प्रज्ञायन्ते । ष्टहादेवाः प्रज्ञायन्ते । परीत्तवहादेवाः प्रज्ञायन्ते। अप्रमाणवृहादेवाः प्रज्ञायन्ते। वृहत्पाबादेवाः प्रज्ञा-यन्ते । अरुहादेवाः प्रज्ञायन्ते । अतपादेवाः प्रज्ञायन्ते । सद्ग्रादेवाः प्रज्ञायन्ते। सुदर्भनादेवाः प्रज्ञायन्ते। श्रुकानिष्ठादेवाः प्रज्ञायन्ते। त्राकाणानन्याऽऽयतनादेवाः प्रज्ञायन्ते । विज्ञानानन्याऽऽयतनादेवाः प्रज्ञायन्ते । त्राकिञ्चन्याऽऽयतनादेवाःप्रज्ञायन्ते । नैवसंज्ञानासंज्ञाऽऽ-यतनादेवाः प्रज्ञायन्ते। श्रोतश्रापन्नादेवाः प्रज्ञायन्ते। मकदा-गामिनः प्रज्ञायन्ते । श्रनागामिनः प्रज्ञायन्ते । श्रर्हनः प्रज्ञायन्ते । प्रत्येकवुद्धाः प्रज्ञायन्ते । बोधिसत्तामहासत्ताः प्रज्ञायन्ते । तथा-गतात्रहर्नः सम्यक्सम्बृद्धाः प्रज्ञायन्ते। स्राहः। किं पुनर्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोद्चिणां ग्रोधयति। भगवानाह। पर्यायेण भारदतीपुच बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोदित्तिणां भोधयति। तत्कस्य हेतोरत्यनविष्ठद्वाहि गारदतीपुच बोधिमलस द्चिणास्त्रथाहि दायकः ग्रारद्वतीपुच बोधिमचोमहामचः कख-दायक: श्रनेकेषां कुप्रखानां धर्माणां यदुत दगानां कुप्रखानां कर्मपथानां पञ्चानां ग्रिचापाटानां त्रष्टाङ्गसमन्वागतस्य पोषस्य चतुर्णी ध्यानानां चतुर्णामप्रमाणानां चतुसूर्णामार्थयसमापत्तीनां पञ्चानामभिज्ञानां षत्नामनुस्स्तीनां दानपारमितायाः ग्रीखपार-मितायाः चान्तिपार्मितायाः वीर्य्यपार्मितायाः ध्यानपार्मितायाः प्रज्ञापार्मितायाः श्रथात्मश्च्यतायाः विद्धांश्च्यतायाः श्रथात्म-विद्विद्वीग्र्न्यतायाः ग्र्न्यताग्र्न्यतायाः महाग्र्न्यतायाः परमार्थ-शुन्यतायाः संक्षतश्न्यतायाः असंक्षतश्र्न्यतायाः अत्यन्तश्न्यतायाः **त्रनवराग्र**श्च्यतायाः श्रनवकार्श्स्यतायाः प्रक्रतिशूच्यतायाः सर्वे-धर्माग्र्न्यतायाः खजनणग्र्न्यतायाः त्रनुपजमाग्र्न्यतायाः त्रभावग्र्न्य-तायाः खभावग्र्न्यतायाः श्रभावखभावग्र्न्यतायाः चतुर्णां स्रुत्यप-स्थानानां चतुर्णां सम्यक् ग्रहाणानां चतुर्णामृद्धिपादानां पञ्चाना-मिन्त्रियाणां पञ्चानां वसानां सप्तानां बोधाङ्गानां त्रार्थ्याऽष्टाङ्गस्य मार्गेस्य चतुर्णामार्थ्यस्यानां श्रष्टानां विमोचाणां नवानामनुपूर्व-विद्यारसमापत्तीनां ग्रून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितानां विमोचसुखानां धार्षीसुखानां दमानां तथागतवलानां चतुर्षां वैभारयानां चत-स्टूणां प्रतिसन्विदां महामैळामहाकर्नायाः त्रष्टादशानां त्रावेणि-कानां बुद्धधर्माणां । श्राह । कयं युज्यमानो बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां युक्त दति वक्तयः। भगवानाह। दह ग्रार्-दतीपुच बोधिमचोमहामचः ह्पग्र्न्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः वेदनाश्र्त्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः। संज्ञाश्र्त्यतायां युक्तो-युक्तइति वक्तव्यः। संस्कारश्च्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। विज्ञानग्र्न्यतायां युक्तोयुक्तद्रति वक्तवाः । चत्तुः ग्र्न्यतायां युक्तो-युक्तइति वक्तव्यः । श्रोचश्च्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः । प्राण-श्चितायां युक्तोयुक्तदति वक्तयः। जिज्ञाश्चितायां युक्तोयुक्तदित वक्तव्यः । कायग्रूत्यतायां युक्तोयुक्तदति वक्तव्यः । मनः ग्रूत्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। रूपग्रून्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। प्रब्द-शून्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः। गन्धशून्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्रयः। रसग्र्न्यतायां युक्तोयुक्तद्रति वक्रयः। सर्प्रग्र्न्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। धर्मभग्रन्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। चचुर्धातुग्रस्यतायां युक्तोयुक्तद्गति वक्तव्यः। रूपधातुग्रस्यतायां युक्तो-युक्तदति वक्तव्यः। चचुर्व्विज्ञानधात्रग्र्न्यतायां युक्तोयुक्तद्दति वक्तव्यः। श्रोत्रधात् श्र्न्यतायां युक्तोयुक्तद्ति वक्तयः । शब्दधात् श्र्न्यतायां युक्तोयुक्तदति वक्तव्यः। श्रोचिवज्ञानधातुश्र्न्यतायां युक्तोयुक्तदति वक्तवः। वाणधातुश्च्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तवः। गन्धधातु-

श्र्न्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तवः। प्राणविज्ञानधातुश्र्न्यतायां युकोयुकद्दति वक्तयः। जिङ्काधातुग्र्न्यतायां युकोयुकद्दिति वक्तयः। रमधातु ग्र्नायां युक्तोयुक्तद्रति वक्तवः । जिक्वाविज्ञानधातु ग्रून्य-तायां यक्तोयुकद्ति वक्तव्यः । कायधातुश्च्यतायां युक्तोयुकद्ति वक्तयः । सार्प्रधात्रग्रन्यतायां युक्तोयुक्तद्ति वक्तयः । कायविज्ञान-धात्रग्र्न्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। मनोधात्रग्र्न्यतायां युक्तो-युक्तदति वक्तवः। धर्मधातुशून्यतायां युक्तोयुक्तदति वक्तवः। मनी-विज्ञानधात्रग्रन्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः। दुःखग्रन्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तवः। ससुद्यग्र्ज्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तवः। निरोधग्रत्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः। मार्गग्र्न्यतायां युक्तोयुक्त-द्ति वक्तव्यः । श्रविद्याश्च्यतायां युक्तोयुक्तद्रति वक्तव्यः । संस्कार-श्र्न्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः । विज्ञानश्र्न्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः । नामक्ष्पग्रन्यतायां युक्तोयुक्तद्ति वक्तयः । षडायतन-शून्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः। सर्प्रश्रस्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः । वेदनाश्च्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः । दण्णाश्च्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। उपादानध्यस्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। भवशून्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तयः। जातिशून्यतायां युक्तोयुक्त-इति वक्तवः। जरामरणश्च्यतायां युक्तोयुक्तइति वक्तवः। सर्व-धर्माग्र्न्यतायां युक्तोयुक्तदति वक्तव्यः केचित् मंज्ञागताः मंख्नतामंख्न-ताधमाः भर्वेषां धमाणां ग्रन्यतायां युक्तोयुकद्ति वक्तयः । पुन-रपरं गारदतीपुत्र बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्रकृतिग्रन्थतायां युक्तोयुक्तदति वक्तयः। एवं खलु भारदतीपुत्र

बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापार्मितायां चरकासु सप्तसु ग्रूत्यतासु युक्तोयुक्तइति वक्तव्यः। एवं स्वतु ग्रारदतीपुच सम्त्राभिः सप्तभिः श्रूत्यताभिः प्रज्ञापार्मितायां चरन् न तावद्यक्रइति वा श्रयुक्तइति वा वक्तव्यः। तत्कस्त्र हेतोस्त्रयाहि सनह्रपं<sup>(१)</sup> युक्तमिति वा श्रयुक्तिति वा श्रयुक्तिति वा श्रयुक्तिति वा श्रयुक्तिति वा श्रयुक्तिति वा समनुपन्नति। न संस्ताराः युक्ताइति वा श्रयुक्तिति वा समनुपन्नति। न संस्ताराः युक्ताइति वा श्रयुक्ताइति वा समनुपन्नति। न

(१) रूपन्ते एमिरित रूपने इति च शुरुक्ता सविषयागीन्त्रियाणि रूपल्याः । यद्यपि रूप्यमाणाः एथियादयो वाद्याल्यापि कायस्थलादा इन्त्रियसम्बद्धाः भवन्त्याध्यातिकाः । विज्ञानल्यो-ऽइतिकाकारोरूपादिविषयइन्त्रियन्योतिकाः । विज्ञानल्यो-रक्तिकाकारोरूपादिविषयइन्त्रियन्योति स्वाद्धानाः । वेदना-रक्तियो पियाऽपियाऽनुमयविषयस्प्रे सुखदुःखतइन्तिविषेषा-वस्थाचित्तस्य जायते स वदनाल्यन्यः । संज्ञाल्यन्यः स विकल्पप्रव्ययः संज्ञासंसर्गयोग्यप्रतिभासोयपाडिन्तः कुखलौगौरोत्रान्त्र्यागान्त्रतो वेवं जातीयकः । संज्ञारक्ष्यां रागादयः क्षेणाः उपक्रोपाञ्च मदमानादयोधभीधमीधमी चेति तदेतेषां समुदायः पञ्चक्रस्यौ ॥ इति भामती ।

चित्तचैत्रात्मकः सम्बद्धः पष्विविधः स्व्यविचानवेदनासं चासंकार-संच्यकः। तत्र रूप्यन्ते एभिर्विषया इति रूप्यन्ते इति च युत्तच्या सविषयागौजित्रयागि रूप्यक्तसः। खाजयविच्चानप्रदत्तिविच्चानप्रवाच्चो विच्चानखन्यः। प्राग्नुक्षक्तस्वयसम्बन्धान्यः सुखदुःखादिप्रव्यय-प्रवाच्चोवेदनास्क्रसः। गौरिव्यादिप्रव्योक्षेखिविच्चानप्रवाच्चः संच्या-स्क्रसः। वेदनास्क्रस्यनिवन्धनारागदेषादयः क्रोणाः उपक्रोणाच्य सद-मानादयोधस्माधर्भीः च संस्कारस्क्रसः॥ इति सर्व्यदर्शनसंग्रदः।



विज्ञानं युक्तमिति वा श्रयुक्तमिति वा समनुप्रश्वति न रूप-मुत्पादधिको वा निरोधधिको वा समनुपष्यति। न वेदनासुत्पाद-धर्मिणीं वा निरोधधर्मिणीं वा समनुपग्यति । न संज्ञासुत्पाद-धर्मिणी वा निरोधधर्मिणी वा ममनुपग्यति। संस्कारानुत्पाद-धर्सिणो वा निरोधधर्भिणो वा समनुपय्यति । न विज्ञानसत्याद-धर्मि वा निरोधधर्मि वा समनुपय्यति। न रूपं संक्षेत्रधर्मि वा व्यवदानधिर्मा वा समनुपय्यति । न वेदनां संक्षेणधिर्माणीं वा व्यवदानधिर्मिणी वा समनुपम्यति । न संज्ञां संक्षेत्रधिर्मिणी वा व्यवदानधर्मिणीं वा समनुपम्यति । न संस्कारान् संक्रोमधर्मिणीवा व्यवदानधर्मिणोवा समनुपय्यति। न विज्ञानं संक्षेत्रधर्मि वा व्यव-दानधर्मि वा ममनुपग्यति । न रूपं वेदनया सह समवसरतीति समनुपायति । न वेदनारूपेण मह समनसर्तीति समनुपायति । न वेदना संज्ञवासह समवसर्तीति समतुपखित । न संज्ञा वेदन-यामह समवस्तीति समनुपय्वति । न संज्ञा संस्कारै: सह सम-वसरतीति समनुपछति । न संस्काराः संज्ञवासह समवसरन्तीति समनुपग्रति । न संस्काराः विज्ञानेन सह समवसरनीति समनु-खपति । न विज्ञानं संस्कारैः सह समनसरतीति समनुपछति । तत्कस्य हेतोस्तयाहि न कश्चिद्धर्माः केनचिद्धर्मीण मह ममवसर्ति न विसरति न युच्यते न वियुच्यते प्रकृतिशून्यतासुपादाय। या गारदतीपुच ग्र्न्यता न तद्रूपं तथाहि या रूपस्य ग्र्न्यता न सा रूपयति। या वेदनाश्च्यता न सा वेदना तथाहि या वेदनाश्च्यता न सा वेदयति । या संज्ञाश्चन्यता न सा संज्ञा तथाहि या संज्ञा-

भ्रान्यता न या यञ्चानाति । या गंस्कारम् न्यता न ते गंस्कारा-स्तथाहि या संस्कारशून्यता न साऽभिशंस्करोति। या विज्ञानस्य शून्यता न तदिज्ञानं तथाहि या विज्ञानशून्यता न सा विजा-नाति। तत्वस्यहेतोनं हि ग्रारदतीपुच श्रन्यद्रूपमन्या श्र्न्यता नाऽन्या ग्रून्यता नाऽन्यद्रूपं। रूपमेव ग्रून्यता ग्रून्यतेव रूपं। नाऽ-न्यावेदना नाऽन्याश्रुन्यता। नाऽन्याश्रुन्यता नाऽन्या वेदना वेदनैव शुन्यता शुन्यतेव वेदना । नाऽन्यासंज्ञा नाऽन्याशून्यता नाऽन्याशून्यता नाऽन्यामंज्ञा ग्रन्यतेव मंज्ञा मंज्ञेव ग्रन्यता। नाऽन्ये मंस्काराः नाऽन्याग्रन्यता नाऽन्याग्रन्यता नाऽन्ये संस्काराः संस्काराएव ग्रन्यता श्रुन्यतेव संस्काराः । नाऽन्यदिज्ञानं नाऽन्याश्रुन्यता नाऽन्या श्रुन्यता नाऽन्यदिज्ञानं। विज्ञानमेव श्रून्यता श्रून्यतेव विज्ञानं। या गार-दतीपुत्र ग्रुन्थता न सा जल्पद्यते न निरुध्यतेन संक्षिम्बते। न व्यवदायते न हीयते न वर्द्धते न साऽतीता नाऽनागता न प्रत्युत्पना या न उत्पद्यते न निरुधते न मंक्षिप्यते न व्यवदायते न हीयते न बर्द्धते नाऽतीता नाऽनागता न प्रत्युत्पन्ना न तत्र रूपं न वेदना न मंज्ञा न मंस्काराः न विज्ञानं। न तच चचुर्न श्रोचं न प्राणं न जिक्का न कायोन मनः। न तच इत्यं न प्रब्दोन गन्धोन रसोन स्पृष्टयं न धर्माः। न तच पृथिवीधातुर्नात्थातुर्न तेजोधातुर्न वायुधातुर्नाऽऽकाश्रधातुर्ने विज्ञानधातुः। न तच चच्धीतुर्न रूपधातुर्न चचर्विज्ञानधातुः। न तच ओचधातुर्न प्रब्द्धातुर्न ओचविज्ञान-धातुः। न तत्र प्राणधातुर्ने गन्धधातुर्ने प्राणविज्ञानधातुः। न तत्र जिक्काधातुर्न रमधातुर्न जिक्काविज्ञानधातुः न कायधातुर्न सुष्टय- धातर्न काथविज्ञानधातुः। न तच मनोधातुर्न धर्मधातुर्न मनो-विज्ञानधातः। न तचाऽविद्या नाऽविद्यानिरोधोन तच संस्कारा न संस्कार निरोधोन तच विज्ञानं न विज्ञाननिरोधोन तच नाम रूपं न नामरूपनिरोधोन तच षड़ायतनं न षड़ायतननिरोधोन तच स्पर्णीन स्पर्णनिरोधोन तच वेदना न वेदनानिरोधोन तच तथ्णा न हण्णानिरोधोन तच उपादानं न उपादाननिरोधोन तच भवोन भवनिरोधोन तच जातिर्न जातिनिरोधोन तच जरामरणं न जरामरणिनरोधोन तच दुखं न दुःखपरिज्ञानं। न तच मसुदयोन ससुद्यप्रहाएं। न तच निरोधोनिरोधसाचात्त्रिया। न तच मार्गान मार्गभावना न तच प्राप्तिनीऽभिसमयः। न तच श्रोतश्रापन्नाः न श्रोत-श्रापन्नफलं। न तच सकदागामी न सकदागामिफलं। न तचाऽनागामी नाऽनागामिषां न तचाऽईन्नाईत्पानं। न तच प्रत्येक बुद्धोन प्रत्येक बोधिः। न तत्र बोधिय स्वोन सार्गाकार ज्ञता न तच बुद्धो न तच बोधिः। एवं खलु ग्रारदतीपुच बोधिसच्तो-महासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्न् युक्तद्ति वक्तयः। एवं प्रज्ञान पारमितायां चरन्रूपे युक्तदति वा अयुक्तदति वा न समनुपय्यति। न वेदनायां युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुप्रश्नति। न संज्ञायां युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपश्चिति। न संस्कारे युक्तइति वा अयुक्तद्ति वा समनुपश्चति। न विज्ञाने युक्तद्ति वा अयुक्तद्रति वा समसुपम्यति। एवं प्रज्ञापारमितायां चरन् न चचुवि युक्तदति वा अयुक्तद्रतिवा समनुख्यति। न अोचे युक्तद्रति वा अयुक्तद्रति वा समनुपायति। न घाणे युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनु- पम्मति। न जिज्ञायां युक्तद्ति वा ऋयुक्तद्रति वा समनुम्मति। न काये युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपष्टति। न मनिश युक्त-द्ति वा ऋयुक्तद्दित वा समनुपश्चिति। एवं प्रज्ञापार्मितार्था चरन् न रूपे युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुपथ्यति। न प्रब्दे युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपछिति। न गन्धे युक्तदति वा अयुक्तइति वा समनुपश्चति। न रसे युक्तइति वा अयुक्तइति वा ममनुपायति। न सार्भे युक्तद्दति वा श्रयुक्तद्दति वा समनुपायति न धर्मे युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुपश्वति। एवं प्रज्ञापार्मितायां चरन् न चनुर्धातौ युक्त इति वा श्रयुक्त इति वा समनुप्रस्थति। न रूपधातौ युक्तइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपश्चति। न चचु-विज्ञानधातौ युक्तद्रति वा अयुक्तद्रति वा समनुपछाति। एवं प्रज्ञापारमितायां चरन्। न अरोचधातौ युक्रदति वा अयुक्रदति वा समनुपम्यति। न प्रव्दधातौ युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपछति। न श्रोचित्रानधातौ युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुषम्यति। एवं प्रज्ञापार्मितायां चरन् न प्राणधातौ युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुपछिति। न गन्धधातौ युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुप्रश्चति। न घाणविज्ञानधातौ युक्तदति वा श्रयुक्तद्ति वा समनुष्यति। एवं प्रज्ञापार्मितायां चरन्। न जिज्ञाधातौ युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपयाति। न रसधातौ युक्तद्ति वा श्रयुक्तद्ति वा समनुपग्यति। न जिङ्काविज्ञानधातौ युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपछाति। न कायधातौ युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपछाति। न स्पृष्टयधातौ युक्तदति वा त्रयुक्तइति वा समनुपश्यति। न कायविज्ञानधातौ युक्तइति वा श्रय्ताइति वा समनुपग्यति। न मनोधातौ युर्ताइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपम्यति। न धर्मधातौ युक्तद्रति वा श्रयुक्तदति वा समनु-पश्चिति। न मनोविज्ञानधातौ युक्तइति वा ऋयुक्तइति वा समनु-पम्यति । स एवं प्रज्ञापारिमतायां चरन् न प्रथिवीधातौ युक्तदति वा अयुक्तइति वा समनुपम्मति । नान्धातौ युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपम्मति। न तेजोधातौ युन्नद्रति वा श्रयुन्नद्रति वा समनुपग्यति। न वायुधातौ युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनु-पम्यति। नाऽऽकामधातौ युक्तद्रति वा अयुक्तद्रति वा समनुपम्यति। न विज्ञानधातौ युक्तइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपश्चिति स एवं प्रज्ञापारमितायां चरनाविद्यायां युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपण्यति। न संस्कारे युक्तइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपण्यति। न विज्ञाने युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपर्याति। न नामरूपे युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपश्वति। न षड्यतने युक्तदति वा श्रयुक्तद्दति वा समनुपय्यति। न स्पर्पे युक्तद्दति वा श्रयुक्तद्दति वा समनुपम्यति। न वेदनायां युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनु-पम्यति। न त्वणायां युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपम्यति। नोपादाने युक्तद्रति वा ऋयुक्तद्रति वा समनुपर्यात। न भवे युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपछिति। न जातौ युक्तइति वा अधुक्तदति वा समनुपछति। न जरामरणे युकदति वा श्रयुक्तद्रति वा समनुपश्वति सएवं प्रज्ञापार्मितायां चरन् न दानपारमितायां युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपश्चित । न भीलपारमितायां युक्तद्दति वा श्रयुक्तद्दति वा समनुपश्वति। न चान्तिपारमितायां "युक्तदति वा त्रयुक्तदति वा समनुपक्षति। न वीर्य्यपारिमतायां युक्तद्रति वा श्रयुक्तद्रति वा समनुपश्चति। नः ध्यानपार्मितायां युक्तद्ति वा श्रयुक्तद्ति वा समनुपश्यति। न प्रज्ञापारमितायां युकद्ति वा श्रयुकद्ति वा समनुपम्यति। स एवं प्रज्ञापारमितायां चरन् नाऽध्यात्मग्र्न्यतायां युक्तइति वा ऋय्कद्रति वा समनुपश्चति। न विचिधांश्र्त्यतायां युकद्रिति वा त्रयुक्तद्ति वा समनुपम्यति। नाऽधात्मवहिङ्गीम् स्थानायां युक्तद्ति वा अयुनाइति वा समनुपछाति। न शून्यताशून्यतायां युनाइति वा श्रयकाद्दित वा समनुपायति। न महायुन्यतायां युकाद्दित वा अयुक्तद्रति वा समनुपश्चति। न परमाऽर्यश्चन्यतायां युक्तद्रति वा श्रयक्रद्रित वा समनुपश्यति। न संस्त्रतश्च्यतायां युक्तद्रित वा त्रयुक्तद्ति वा समनुपन्धति। नाऽसंख्नतग्रुत्यतायां युक्तद्ति वा त्रयक्तद्ति वा समनुपय्वति। नाऽत्यन्तग्र्न्यतायां युक्तद्ति वा त्रय्क्तद्दति वा समनुपश्यति। नाऽनवरायश्चन्यतायां युक्तद्दति वा त्रयुक्तद्रति वा समनुपन्नति। नाऽनरकारम्ब्यतायां युक्तद्रति वा श्रयकादति वा समनुपश्यति। न प्रकृतिश्र्न्यतायां युक्तदति वा श्रयुक्तइति वा समनुपम्यति। न सर्वधर्माम्ब्यतायां युक्तइति वा श्रयकदित वा समनुपायित। न खलनणग्रन्यतायां युकदित वा श्रयुक्तइति वा समनुपश्चिति। नाऽनुपन्नभाश्च्यतायां युक्तइति वा श्रयुक्तद्रति वा समनुपर्याति। नाऽभावश्र्न्यतायां युक्तद्रति वा श्रयुक्त-दति वा समनुपछति। नम्रभावश्च्यतायां युक्तदति वा अयुक्तदति

वा समनुपक्षति । नाभावस्त्रभावग्रन्यतायां युनाइति वा अयुनाइति वा समनुपथाति । सएवं प्रज्ञापारिमतायां चरन सृत्युपस्तानेषु युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपश्चति। न सम्यक्पहाणेषु युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपछिति। न चिद्धिपादेषु युक्तदति वा अयुक्तइति वा समनुपर्णति। नेन्द्रियेषु युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपन्धति। न वलेषु युक्तद्ति वा श्रयुक्तद्रति वा समनु-पम्यति। न बोध्यङ्गेषु युक्तद्दति वा श्रयुक्तद्दति वा समनुपम्यति। न मार्गेषु युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुपम्यति। नाऽऽर्य्यसत्येषु युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुख्यति। न धानेषु युक्तइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपछिति। नाऽप्रमाणेषु युक्तइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपम्मति। नाऽऽऋषसभापत्तिषु युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा ममतुपश्चति । नाऽष्टविमोचेषु युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समतु-पण्यति। न नवाऽनुपूर्वविद्यारेषु युक्तदति वा प्रयुक्तदति वा समनुपम्मति। न श्र्न्यतायां समाधौ युक्तद्रति वा ऋयुक्तद्रति वा समनुपश्चति। नाऽऽनिमित्ते समाधौ युक्तद्रति वा त्रयुक्तद्रति वा समनुष्यति। नाऽपणिहिते समाधी युक्तइति वा ऋयुक्तइति वा ममनुपम्मति। नाऽभिज्ञासु युक्तदति वा त्रयुक्तदति वा ममनु-पण्यति। न धर्वसमाधिषु युक्तइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपण्यति। न सर्वधारणीसुखेषु युक्तरति वा त्रयुक्तरति वा समनुपश्वति। न दशसु तथागतवलेषु युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपम्यति। न चतुर्षु वैशारदेषु युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपायति। न चतसृषु प्रतिसम्बद्ध युक्तद्दति वा श्रयुक्तद्दति वा समनुपम्यति। न

महामैत्रां युक्तदति वा श्रयुक्तदति वा समनुपश्वति। न महाकर-णायां युक्तद्रति वा त्रयुक्तद्रति वा समतुपस्थति। नाऽष्टादशाऽऽवेणिक-बुद्धधर्मेषु युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपछति। न श्रोत-श्रापित्तफले युक्तइति वा श्रयुक्तइति वा समनुपन्धति। न सक-दागामिफाले युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपछाति। नाऽना-गामिफले युक्तद्रति वा श्रयुक्तद्रति वा समनुपश्वति। नाऽईले युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपम्थति। न प्रत्येकवोधौ युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपछाति। न मार्गाऽऽकारज्ञतायां युक्तदति वा अयुक्तदति वा समनुपछति। न सर्वाऽऽकार्ज्ञतायां युक्तइति वा अयुक्तइति वा समनुपश्चित । अनेनाऽपि गारीपुच पर्यायेण बोधिमलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां युत्रद्रति वक्तयः। मर्वधर्मायोगाऽवियोगतासुपादाय। पुनर्परं ग्रारदतीपुत्र बोधि-मचोमहामचः प्रज्ञापारमितायां चरन् न शुन्यतां शुन्यतया योजयति न वियोजयति । न श्र्यतायोगं नाऽऽनिमित्तेन योज-यति न वियोजयति । नाऽऽनिमित्तयोगं नाऽप्रणिहितेन योजयति न वियोजयित नाऽप्रणिहितयोगं । तत्कस्यहेतोस्त्रथाहि ग्रुन्यतया न योगो न वियोगः। श्रानिमित्तं न योगो न वियोगः श्रप्रणि-हितं न योगो न वियोगः। एवं युज्यमानः ग्रारद्दतीपुत्र बोधि सत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां युक्त दति वक्तवः। पुनरपरं गारदतीपुत्र बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चर्न् धर्माणां

<sup>\*</sup> नाडप्रसिच्चियोगसिखधिनं प्रतिसाति ।

र् श्रून्यता इति युक्तं प्रातिभाति।

खलचण्यास्वतामवतरन् रूपं न योजयति न वियोजयति न वेदनां योजयति न वियोजयति न मंज्ञां योजयति न वियो-जयित न संस्कारान् योजयित न वियोजयित। न विज्ञानं योजयित न वियोजयित। न रूपं पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयति । तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपर्यति । न रूपमप-राऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्यपराऽन्तमेव न समनु-पम्यति । न रूपं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति । तथाहि प्रत्यृत्पन्तमेव न समनुपन्धति। न वेदनां पूर्व्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित । तथाचि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपम्यति । न वेदना-मपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाद्यपराऽन्तमेव न समन्-पम्यति। न वेदनां प्रस्यृत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्यति। न संज्ञां पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाचि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपम्यति । न संज्ञामपराऽ-नीन योजयति न वियोजयति तथाद्यपराऽनामेव न समन्पम्यति। न मंज्ञां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्यस्य-मेव न समनुपश्वति । न संस्कारान् पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियो-जयित तथाहि पूर्व्वाऽन्तमेव न समनुपश्चित । न संस्कारानपराऽ-नोन योजयति न वियोजयति तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपछिति। न संस्कारान् प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्यु-त्पन्नमेव न समनुपश्वति। न विज्ञानं पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समनुप्रकृति। न विज्ञान-मपराऽन्तेन योजयति न वियोजयिति तथाद्यपराऽन्तमेव न समन्-

पम्मति। न विज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समन्पम्यति। न चनुः पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथासि पूर्वाऽनामेव न समनुपम्मित । न चनुरपरा-उन्तेन थोजयति न वियोजयति तथाद्यपराउन्तमेव न समनुपर्यति । न चचुः प्रत्यत्यन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन-मेव न समनुपथ्यति । न श्रोचं पूर्व्वाउन्तेन योजयति न वियोज-यति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपम्मति। न श्रोतमपराऽनीन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽनामेव न समनुपर्यति। न श्रोचं प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित । तथा हि प्रत्युत्पन्नेनेव न समनुपश्चति। न प्राणं पूर्व्वाउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाचि पूर्व्वाऽन्तमेव न समनुपश्वति । न व्राणमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपय्वति। न प्राणं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्मति। न जिङ्कां पूर्व्याऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वाऽनामेव न समनुपायति। न जिज्ञामपराऽनोन योज-यति न वियोजयति तथास्त्रपराउन्तमेव न समन्पराति। न जिङ्कां प्रख्रात्मचेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रख्रात्मचेव न समन्-पम्यति। न कायं पूर्वाऽक्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपछिति। न कायमपराऽनीन घोजधित न वियोजयित तथास्त्रपराउन्तमेव न समनुपश्चति। न कार्य प्रवृत्यक्रेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रतृत्यन्त्रमेव न समनुपश्चति। न मनः पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वाऽन्तमेव

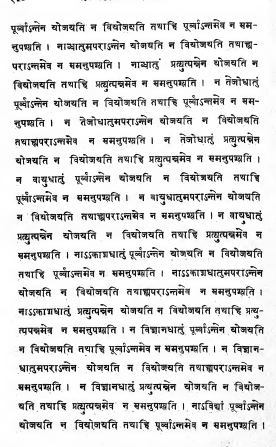
न समनुपन्यति। न मनोऽपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति । न मनः प्रत्युत्पनेन योजयति न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुप्रश्नति। न रूपं पूर्वाऽनोन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वाऽनामेव न समन्-पम्मित । न रूपमपराऽनोन योजयति न वियोजयति तथा ह्यप-राऽन्तमेव न समनुपश्चिति। न रूपं प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपश्वति। न प्रब्दं पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समतु-पम्यति। न ग्रब्दमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाञ्चप-राऽन्तमेव न समतुपम्यति। न मन्दं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समतुपस्यति। न गन्धं पूर्वां उन्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वा उन्तमेव न समतु-पग्रवि । न गन्धमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्तप-राऽनामेव न समनुपम्यति। न गन्धं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपम्यति। न रसं पूर्वां उन्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वा उन्तमेव न समन्-पर्श्वति। न रसमपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्त्रप-राज्नमेव न समनुपम्यति । न रसं प्रत्युत्पनेन योजयति न वियो-जयित तथा हि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपम्यति। न स्पर्भे पूर्वाउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपर्यति। न स्पर्धमपराउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराउन्तमेव न समन्पम्यति। न स्पर्धे प्रलुत्पन्नेन योजयति न वियोजयति

तथाहि प्रख्रात्मसेव न समनुपायित । न धर्मी पूर्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वाइन्तमेव न समनुपग्यति। न धर्मा-मपराइन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराइन्तेन न समतु-पम्यति। न धर्मी प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपायति। न चचुर्विज्ञानं पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपारति। न चचु-विज्ञानमपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराउन्तमेव न ममतुपम्यति । न चचुर्विज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रख्तानमेव न समनुपम्यति। न श्रोचविज्ञानं पूर्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समनुपग्यित। न श्रोचविज्ञानमपराऽन्तेन घोजयति न वियोजयति तथाश्चप-राऽन्तमेव न समनुष्यति । न श्रोचिवज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्यति । न प्राणविज्ञानं पूर्व्वाउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समनुपर्यति । न व्राणविज्ञानमपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्त्रपराऽन्तमेव न समतुपम्यति। न प्राणविज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन थोजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्यसमेव न समनुपम्यति। न जिज्ञाविज्ञानं पूर्व्वाउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वा(न्तमेव न समनुपग्यति । न जिज्ञाविज्ञानमपरा(न्तेन योजयित न वियोजयित तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपछित। न जिज्ञा-विज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रत्युत्पन-मेव न समनुपछिति। न कायविज्ञानं पूर्वी उनेन योजयित न

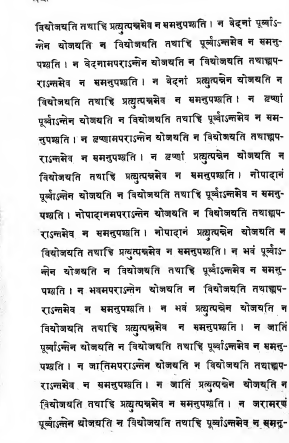
वियोजयति तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समतुपस्यति। न काय-विज्ञानमपराऽलीन योजयति न वियोजयति तथास्त्रपराऽलासेव न ममनुपम्यति। न कायविज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियो-जयित तथाचि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपन्यति। न मनोविज्ञानं पूर्व्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्व्वाउन्तमेव न सम-नुपम्मति। न मनोविज्ञानमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपग्रति। न मनोविज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुप्रश्नति। न चतुः संसाग्रें पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न विजोयति तथाहि पूर्व्वाऽ-न्तमेव न समनुपम्मति। न चचुः संस्पर्भमपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपछिति। न चचुः संख्यी प्रख्याचेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रख्याचेन न समनुपम्यति । न श्रोत्रसंखभें पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽनामेव न समनुपर्यात । न श्रोत्रसंसर्भमपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपर्यति। न श्रोचसंखर्भ प्रत्युत्पनेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्य-त्पनमेव न समनुपन्यति। न प्राणसंस्पर्भं पूर्वाउन्तेन योजयति न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपश्वति। न प्रणसंस्पर्भ-मपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथा ह्यपराऽन्तमेव न समतु-पम्यति। न घाणसंसाभें प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समतुपग्यति। न जिक्कासंस्पर्भे पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समनुपायति।

न जिज्ञासंस्पर्भमपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथास्वपराऽन्त-मेव न समनुपम्यति। न जिइ।संस्पर्भं प्रत्यृत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाह्रि प्रत्युत्पन्नमेव न समन्तपस्यति। न कायसंखर्भे पूर्व्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्व्वाऽन्तमेव न समनुपग्यति। न कायसंस्पर्भक्षपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपश्चित । न कायसंसार्थं प्रत्यृत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथा हि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपश्यति। न मन: संसार्थं पूर्व्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपछिति। न मनः संस्पर्धमपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति। न मनः संस्पर्भ प्रत्यत्यन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्यत्मनेव न समनुपायति। न चचुः संस्पर्भजां वेदनां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समनुप्रस्रति। न चनुः संस्पर्पनां वेदनामपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यप-राऽन्तमेव न समनुपम्यति। न चचुः संस्पर्धजां वेदनां प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रतृत्यस्रमेव न समनुपम्यति। न श्रोचसंस्पर्पानां वेदनां पूर्व्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपम्यति । न श्रोचसंसर्भजां वेदना-मपराऽन्तेन थोजयित न वियोजयित तथाद्यपराऽन्तमेव न मम-नुपम्यति । न श्रोचसंस्पर्भजां वेदनां प्रख्ताकेन योजयति न वियोजयित तथा हि प्रकृत्पन्नमेव न ममनुप्रश्वति । न ज्ञाणमंस-र्फजां वेदनां पूर्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वाऽ-

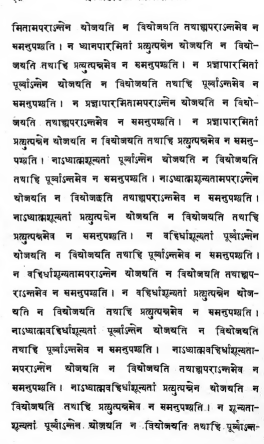
न्तमेव न समनुपग्रति। न प्राणमंत्रार्थनां वेदनामपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपन्नति । न प्राणमंखर्पानां वेदनां प्रत्युत्यन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुप्रथति । न जिक्रासंस्पर्भेजां वेदनां पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वीऽन्तमेव न समनुपम्यति। न जिज्ञासंस्पर्भजां वेदनामपराउन्तेन योजयति न वियोजयति ययाद्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति। न जिज्ञासंस्पर्भनां वेदनां प्रत्यृत्यनेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रत्यृत्यन्नेन न समनुपछाति । न कायसंखर्णजां वेदनां पूर्व्वाउन्तेन योजयति न वियोजयित तथा हि पूर्वा उन्तमेव न समनुषयाति। न कायसंस्पर्भ-जां वेदनामपराऽन्तेन घोजयति न विघोजयति तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपछित । न कायसंस्पर्भजां वेदनां प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाचि प्रत्यत्यन्तमेव न समनुपर्यति । न मनः मंस्पर्भेजां वेदनां पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपग्रति । न मनः संस्पर्यजां वेदनामपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपस्यति । न मनः मंखर्पाजां वेदनां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्यत्यन्तमेव न समनुपद्यति । न पृथिवीधातुं पूर्वाऽन्तेन योज-यति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपस्यति । न पृथिवीधातमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्यपराऽन्त-मेव न समनुपय्यति । न पृथिवीधातुं प्रत्युत्पचेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपश्यति । नान्धातुं



नाऽविद्यामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्मपराऽन्तमेव न समनुपश्चति । नाऽविद्यां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाचि प्रत्यत्पन्नमेव न समनुपम्यति । न संस्कारान् पूर्व्वाउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वीऽन्तमेव न सनुपग्रति । न संस्कारानपराऽनोन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समतुपम्यति । न संस्कारान् प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोज-यति तथान्दि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपष्यति । न विज्ञानं पूर्व्याऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुप्रस्वति। न विज्ञानमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपर्याति । न विज्ञानं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोज-यति तथाचि प्रत्युत्पन्नमेव न समतुपखति। न नामरूपं पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽनामेव न समनुपग्छति। न नामक्ष्यमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाञ्चपराऽन्त-मेव न समनुपम्यति । न नामरूपं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियो-जयित तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्यति । न षड्यतनं पूर्वां उन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वां उन्तमेव न समनु-पम्यति । न षड्यातनमपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथा-ह्मपराऽन्तमेव न समनुपम्यति न षड्यतनं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रख्तानमेव न समनुपम्मति। न साभी पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समतु-पग्वति । न स्पर्धमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथा-द्यापराउन्तमेव न समनुप्रास्ति । न सर्भे प्रत्यत्यनेन योजयति न



प्रवित । न जरामरणमपराउन्तेन योजयित न वियोजयित तथा-ह्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति । न जरामर्णं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न विद्योजयित तथाहि प्रत्युत्पस्तिन न समनुप्रकृति। न दान-पार्मितां पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽना-मेव न समनुपच्छति। न दानपार्मितामपराउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाद्यपराऽक्तमेव न समनुपश्चित । न दानपारिमतां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाचि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपग्रति। न भीलपार्मितां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियो-जयित तथा हि पूर्व्याऽन्तमेव न समनुपग्धित । न ग्रीलपारिमता-मपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समतु-पश्चिति। न शीक्तपारिमतां प्रत्यृत्पक्षेन योजयित न वियोजयित तथा हि प्रत्यत्यक्षमेव न समनुपग्यति । न चान्तिपारमितां पूर्वाऽ-न्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽनामेव न समनु-पश्चित । न चान्तिपारमितामपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपग्यति । न चान्तिपारमितां प्रत्यृत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्यत्ममेव न समनुप्रयति। न वीर्य्यपार्मितां पूर्व्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपछिति। न वीर्यपार्मितामपराऽन्तेन योज-यति न वियोजयति तथास्त्रपराउन्तमेव न समनुपर्याति। न वीर्य-पार्मितां प्रत्यूत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्यूत्पन्न-मेव न समनुपायति। न धानपार्मितां पूर्वाःनोन योजयति न विशोज्यति तथाहि पूर्वाऽनामेव न समतुप्रयति। न थानुपार-





मेव न समनुपछति। न शून्यताशून्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथास्त्रपराऽलासेव न समनुपथाति। न ग्रन्यताग्र्न्यतां प्रत्यत्यन्नेन योजयित न वियोजयित तथा हि प्रत्यत्यन्नमेव न यमनुपम्यति । न महाश्च्यतां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोज-यति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपग्यति। न महाश्र्न्यतामपराऽ-न्तेन योजयित न वियोजयित तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपस्यति। न महाश्र्न्यतां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपग्यति । न परमार्थश्र्न्यतां पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथा दि पूर्वाऽनामेव न समनुपग्यति । न परमार्थग्रन्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाचा-पराजनमेव न समनुपम्यति। न परमार्थम् च्यतां प्रत्यृत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्यति । न संक्षतग्र्न्यतां पूर्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपग्रति । न संख्वतश्र्न्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथा हि अपराउन्तमेव न समनुपस्यति । न संस्कृत-श्चातां प्रख्यात्रेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रख्यान्तेव नं ममनुपम्यति । न मंक्कतम् स्यतां पूर्व्यान्तेन योजयति न वियोजयित तथा हि पूर्वाउन्तमेव न समनुपग्रति। न संख्वतग्र्य-नामपराइनोन योजयति न वियोजयति तथाच्चपराइनामेव न समनुपम्यति । न संख्वतम् स्वतां प्रत्युत्पनेन योजयति न वियो-ज्ञयति तयाहि प्रत्युत्पन्नसेव न समतुपग्रवि । नाऽत्यन्तग्र्न्यतां पूर्वां उन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वा उन्तमेव न समनुपम्यति । नाऽत्यन्तर्ग्न्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियो-जयति तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपश्चति। नाऽत्यन्तशून्यतां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रत्युत्पन्नेनेव न ममनुप्राधाति । नाऽनवराऽग्रश्ल्यतां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियो-जयित तथा हि पूर्व्वाऽनामेव न ममनुपश्चति । नाऽनवराऽग्रश्चन्यता-मपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाञ्चपराऽन्तमेव न समतु-पश्चति । नाऽनवराऽग्रश्च्यतां प्रत्यत्यन्त्रेन योजयति न वियोजयति त्याहि प्रतृत्यन्तमेव न समनुप्रकृति। नाऽनवकारश्च्यतां पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वी उन्तमेव न समनुप्रश्नति। नाऽनवकारश्रुन्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यप-राऽन्तमेव न समनुपायति। नाऽनवकारग्रून्यतां प्रत्यत्यन्तेन योजयति न वियोजयित तथा हि प्रत्यृत्य समेव न समनुप्रस्वति। न प्रकृति-श्रून्यतां पूर्वां उन्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वा उन्तमेव न समनुपग्रति। न प्रकृतिशुन्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियो-जयति तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपष्यति। न प्रकृतिशून्यतां प्रत्यत्यन्तेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपर्यात । न सर्वधर्षाग्र्न्यतां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियो-जयित तथा हि पूर्व्वा उन्तमेव न समनुपछिति। न सर्वधर्मा शुन्यता-मपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथास्त्रपराउन्तमेव न समतु-पश्यति । न सर्वधर्मश्र्न्यतां प्रत्तृत्यनेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रवात्पन्नमेव न समनुपम्यति । न खन्नचण्यात्यतां पूर्वाऽ-न्तेन योजयित न वियोजयित तथा हि पूर्वाइन्तिने न समनु-

पग्यति। न खलचणग्र्न्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथा ह्यपराऽन्तमेव न समनुपश्यति। न खलचणश्चन्यतां प्रत्यृत्यनेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपन्धति। नाऽनुपलस्मग्रन्यतां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथान्धि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपग्धति । नाऽनुपत्तमाग्रून्यतामपराऽन्तेन योज-यति न वियोजयति तथाद्यपराऽन्तसेव न समनुपग्यति। नाऽनुपलका-श्चान्यतां प्रत्युत्पचेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पच-मेव न समनुपम्यति। नाऽभावश्चातां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न ममनुपष्यति । नाऽभावग्रून्यता-मपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाद्यपराऽन्तभेव न समनु-पम्यति । नाऽभावम्यस्यतां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाचि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपग्यति । न स्वभावग्र्न्यतां पूर्वाऽन्तेन थोजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तभेव न समनुपछिति। न खभावश्रुन्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यप-राऽन्तमेव न समतुपम्यति । न खभावग्र्न्यतां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न ममनुपम्यति । नाऽभाव-खभावश्रुन्यतां पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपग्यति। नाऽभावस्त्रभावशून्यतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाद्यपराउन्तमेव न ममनुपग्यति। नाऽभावस्वभावग्र्न्यतां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपन्धति। न सृत्युपस्थानानि पूर्वाऽ-न्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाउन्तमेव न ममनु-

पम्मति । न सृत्युपस्थानाऽन्यपराऽन्तेन योजयित न विद्योजयित तथाच्चपराऽन्तमेव न समनुपम्यति । न सृत्युपस्थानानि प्रत्युत्पञ्जेन थोजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्यति। न सम्यक्प्रहाणानि पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथाहि पूर्व्याऽन्तमेव न समनुपग्यति। न सम्बक्षमहाणान्यपराऽन्तेन योजयति न विद्योजयित तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपग्रःति। न सम्यक्-प्रहाणानि प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्यु-त्पन्नमेव न समतुपग्यति । न च्हिस्पादान् पूर्व्वाऽन्तेन घोजयति न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपश्यति। न च्हिङ्कि-पादानपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाञ्चपराऽन्तमेव न समनुपग्नति। न ऋद्भिपादान् प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियो-जयित तथा दि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपन्नति । नेन्द्रियाणि पूर्वाऽ-न्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्व्वाऽन्तमेव न समनु-पश्चिति । नेन्द्रियाष्युपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथास्त्रप-राऽन्तमेव न समतुपश्चति । नेन्द्रियाणि प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पक्षमेव न समनुपम्मति। न वलानि पूर्व्वात्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वात्नमेव न सम-नुपश्चति। न वत्तान्यपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथास्त्र-पराऽन्तमेव न समनुपश्यति। न वज्ञानि प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथाहि प्रकुत्पन्नसेव न समनुपम्यति। न बोध्य-ङ्गानि पूर्व्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्व्वाऽन्तसेव न समनुपन्नति। न बोध्ङ्गान्यपराऽनोन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराऽनामेव न समनुपायति। न बोधाङ्गानि प्रत्यत्पनेन योजयति न वियोजयति तथाचि प्रत्युत्यन्तमेव न समनुपम्यति। नाऽऽर्घ्याऽष्टाऽङ्गमार्गं पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽनामेव न समनुपम्यति। नाऽऽर्याऽष्टऽङ्गमार्गमपराऽनीन योजयति न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति। नाऽऽर्याऽष्टाऽङ्ग-मार्गं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपछाति। नाऽऽर्यमत्यानि पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियो-जयति तथा हि पूर्वा उन्तमेव न समनुपश्यति । नाऽऽर्यमत्यान्यप-राऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्यपराऽन्तमेव न ममनु-पम्मित । नाऽऽर्म्यसत्यानि प्रत्युत्पक्रेन योजयति न वियोजयति तथाचि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्यति। न ध्यानानि पूर्व्वाऽक्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपायति। न ध्यानान्यपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराऽन्तमेव न ममनुपम्यति। न ध्यानानि प्रत्युत्पन्तेन योजयति न वियो-जयित तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपन्नति। नाऽप्रमाणानि पूर्वां उन्तेन घोजयति न वियोजयति तथा हि पूर्वा उन्तेव न सम-नुपम्मति । नाऽप्रमाणान्यपराऽनोन योजयति न वियोजयति तथा-द्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति। नाऽप्रमाणानि प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाचि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्मति। नाऽऽद्यममापत्तिं पूर्वाऽनीन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपर्यात । नाऽऽक्ष्यसमापत्तिमपराऽनीन योज-यति न वियोजयति तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति। नाऽऽक्ष्य- समापत्तिं प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्य-त्पन्नमेव न समनुपर्यात । नाऽष्टौ विमोचान् पूर्वाऽन्तेन योजयित न विद्योजयति तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपश्वति। नाऽष्टौ विमोचानपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपम्यति। नाऽष्टौ विमोचान् प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपग्यति। न नवाऽनु-पूर्व्वविदारसमापत्ती: पूर्वाऽनोन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्व्वाऽन्तमेव न समनुपश्चति। न नवाऽनुपूर्व्वविद्वारसमापत्तीरप-राऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाद्यपराऽन्तमेव न समतु-पथ्वति । न नवाऽतुपूर्व्वविद्वारसमापत्तीः प्रख्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपग्यति । न ग्रून्यताऽऽ-निमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखानि पूर्व्वाऽन्तेन योजयित न वियो-जयित तयाहि पूर्वाऽनामेव न समनुपश्चति। न शून्यताऽऽनिमित्ताऽ-प्रिविहितविमोचसुखान्यपराऽनीन योजयति न वियोजयित तथा-ह्यपराऽन्तसेव न समनुपश्चति। न ग्रून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिह्नित-विमोचसुखानि प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्यत्यन्त्रमेव न समनुपय्यति। नाऽभिज्ञाः पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथा हि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपश्वति। नाऽभिज्ञा-श्वपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराऽन्तमेव न समतु-पम्मति । नाऽभिज्ञाः प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्यत्रमेव न समनुप्रयति । न समाधीन् पूर्वाइनोन योजयति न वियोजयित तथाचि पूर्वाउन्तसेव न समनुपम्यति। न समा- धीनपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्तपराउन्तमेव न समनुपायति । न समाधीन् प्रत्युत्पनेन योजयति न वियोजयति तथाचि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपछिति। न धारणीसुखानि पूर्व्वाऽ-नोन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाः नामेव न समतु-पम्यति । न धारणीसुखान्यपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराधनासेव न समनुपश्चित । न धारणीसुखानि प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न ममनुपश्चिति। न द्रमतथागतवसानि पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपछिति। न दश्रतथागतवलान्यपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाह्यपराऽन्तमेव न समनुपर्यात। न द्भातथागतवलानि प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समतुपष्ठित । न चलारि वैपारद्यानि पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथा हि पूर्वाऽन्तमेव न ममन्पग्यति। न चलारि वैशारद्यान्यपराऽन्तेन थोजयित न वियोजयित तथाह्यप-राऽनामेव न समनुपायित। न चलारि वैभारदानि प्रत्यत्वन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपम्यति। न चतसः प्रतिसम्बदः पूर्वाउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाऽनाभेव न समनुपायति। न चतसः प्रतिसम्बिदोऽपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाद्यपराऽन्तमेव न समनुपर्यति । न चतसः प्रतिमस्वदः प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित । तथाहि प्रत्यत्वभेव न समनुपछति। न महामैची पूर्वाडलेन योजयति न वियोजयित तथा हि पूर्वाऽन्तसेव न समनुपय्यति। न महा- मेचीमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपम्यति। न महासैनी प्रस्तुत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपश्चति। न महाकरूणां पूर्व्वाऽन्तेन थोजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपग्यति। न महाकरूणामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथास्त्रपराऽन्त-मेव न समनुपप्रश्रति। न महाकरुणां प्रत्युत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथाहि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपम्मति। नाऽष्टाद्गाऽऽ-वेणिकान् बुद्धधमान् पूर्वाइनोन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्व्वाऽन्तमेवं न समनुपश्वति। नाष्टाद्याऽऽवेणिकान् बुद्धधर्मानप-राऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाञ्चपराऽन्तमेव न समतु-पम्यति । नाष्टाद्गाऽऽवेणिकान् बुद्धधर्मान् प्रत्युत्पन्नेन घोजयति न वियोजयित तथाडि प्रत्युत्पन्नसेव न समतुपश्यति। न श्रोत-त्रापत्तिफत्तं पूर्व्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्व्वाऽन्त-मेव न समनुपद्यति। न अ्रोत-घापत्तिफलमपराऽन्तेन योजयति न विद्योजयित तथाह्मपराऽन्तमेव न समनुपग्रुति । न श्रोत-त्रापत्तिफलं प्रत्युत्पचेन योजयित न वियोजयित नथाहि प्रत्यू-त्पन्नमेव न समनुपश्चति । न सक्तदागामिफलं पूर्व्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपय्यति। न सकदा-गासिफलसपराऽनोन योजयति न वियोजयति तथाच्चपराऽन्तसेव न समनुपथ्यति। न सक्तदागामिफलं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समतुपक्षति। नाऽनागामि-फत्तं पूर्वाऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्व्वाऽन्तमेव न समनुपग्रति। नाऽनागामिफलमपराऽन्तेन योजयति न वियोजयति तथाच्चपराऽन्तमेव न समनुपश्चति। नाऽनागामिपालं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नसेव न समनुपर्यात । नाऽईचं पूर्वाऽनोन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाऽनामेव न समनुपद्यति । नाऽईच्नमपराऽन्तेन योजयित न वियोजयित तथाच्चपराऽन्तमेव न समनुपय्यति। नाऽर्हन्तं प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथा हि प्रतृत्यन्त्रमेव न समनुपश्वति । न प्रत्येक-बोधिं पूर्वाउन्तेन योजयित न वियोजयित तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समनुपर्यात । न प्रत्येकवोधिमपराऽन्तेन योजयित न वियो-जयित तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपस्त्रति। न प्रत्येकवोधि प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्युत्पन्नमेव न समनु-पग्रवि । न मार्गाऽऽकारज्ञतां पूर्वाऽन्तेन योजयति न वियो-जयित तथाहि पूर्वाऽन्तमेव न समनुपग्यित । न मार्गाऽऽकार-ज्ञतामपराउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाह्यपराउन्तमेव न समनुपम्यति। न सार्गाऽऽकारज्ञतां प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समनुपम्यति । न सर्व्वाऽऽकार-ज्ञतां पूर्वाउन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि पूर्वाउन्तमेव न समनुपछति। न सर्वाऽऽकार्ज्ञतामपराऽन्तेन योजयति न वियोजयित तथास्त्रपराऽन्तमेव न समनुपर्यति। न सर्वाऽऽकार-ज्ञतां प्रत्यृत्यन्तेन योजयति न वियोजयति तथाहि प्रत्यृत्यन्त्रमेव न समनुपम्यति । एवं युज्यमानः गार्दतीपुत्र बोधिसल्योमहासलः प्रज्ञापारमितायां युक्तदति वक्तयः। पुनरपरं गारदतीपुच बोधिभत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् न पूर्व्वाऽन्तमपराऽन्तेन थोजयति न वियोजयति। नाऽपराऽन्तं पूर्व्वाऽन्तेन योजयति न वियोजयति । न पूर्वाऽन्तमपराऽन्तं वा प्रत्युत्पन्नेन योजयति न वियोजयित अध्यसमानता सुपादाय। एवं युकः ग्रारदतीपुच बोधिसल्वोसहासत्तः प्रज्ञापार्रामतायां युक्तइति वक्तव्यः। पुनरपरं ग्रारदतीपुच बोधिमलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां चरकेवं युज्यते यथा युज्यमानेन मर्व्यज्ञतामतीतेन योजयति न वियो-जयित तथाद्यतीतमेव न समनुपग्यति। श्रसमनुपग्यन् कयं सर्व-ज्ञतामतीतेन योजयिखति वियोजयिखति वा। न सर्वज्ञतामना-गतेन योजयित न वियोजयित तथाद्यनागतसेव न समनुपम्यति श्रममनुपश्चन् क्यं मर्व्वज्ञतामनागतेन योजयिखति वियो-जिथ्यिति वा। न सर्व्वज्ञतां प्रसुत्पन्नेन योजयित न वियोजयित तथा हि प्रत्युत्पन्नमेव न समतुपग्यति । श्रममतुपग्यन् कथं सर्व्य-ज्ञतां प्रह्युत्पत्नेन योजयिष्यति वियोजयिष्यति वा। एवञ्च-रञ्कारदतीपुच बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितातां युक्तदति वा वक्तव्यः। पुनरपरं भारदतौपुच बोधिमचोमहामन्तः प्रज्ञा-पारमितायां चरन् न रूपं सर्वज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाहि रूपमेव न समनुपग्यति ऋसमनुपग्यन् कथं रूपं सर्वज्ञतया योजियस्ति वियोजियस्ति वा। न वेदनां सर्वज्ञतया थोजयित न वियोजयित तथाहि वेदनामेव न समनुपम्यति

<sup>\*</sup> ग्रध्वसमतात्र्र्न्यता, च पुक्तके पाठः।

<sup>।</sup> यज्यमानीन इति पाठीयुक्तः प्रतिभाति ।

असमनुपश्चन् कथं वेदनां सर्व्वज्ञतया योजयिव्यति वियोन् जियाचित वा। न संज्ञां सर्व्वज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाचि संज्ञानेव न समनुपश्चित । असमनुपश्चन् कथं संज्ञां सर्व्व-ज्ञतया योजयिव्यति वियोजयिव्यति वा। न संस्कारान् सर्व्वज्ञतया योजयिति न वियोजयित तथाचि संस्कारानेव न समनुपश्चिति। असमनुपश्चन् कथं संस्कारान् सर्व्वज्ञतया योजयि-व्यति वियोजयिव्यति वा। न विज्ञानं सर्व्वज्ञतया योजयिति न वियोजयित तथाचि विज्ञानमेव न समनुपश्चिति। असमनुपश्चन् कथं विज्ञानं सर्व्वज्ञतया योजथिव्यति वियोजयिव्यति वा।

वियोजिधियति वा। न मनः धर्वज्ञतया योजयति न वियो-जयति तथास्ति मनएव न समनुपय्यति। असमनुपय्यन् कयं मनः सर्वज्ञतया योजियियति वियोजियियति वा।

पुनरपरं भारदतीपुत्र बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चरस्रक्षं सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि रूपमेव न समनुपग्यति । ऋसमनुपग्यन् कयं रूपं सर्वज्ञतया योजिययिति वियोजयियति वा। न प्रब्दं मर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि प्रब्दसेव न समनुपछति। श्रसमनुपछन् कयं प्रब्दं सर्वेज-तया योजयियति वियोजयियति वा। न गन्धं सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि गन्धमेव न समनुपय्यति। श्रममनुपग्धन् कर्यं गन्धं मर्वेज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न रसं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथा हि रसमेव न समनुपयाति । श्रममनुपयान् कयं रसं सर्वज्ञतया योजयियाति वियोजयिखति वा। न स्पर्धं मर्व्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि स्पर्भनेव न समनुपर्याति। श्रमननुपर्यन् कथं स्पर्धं सर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयिखति वा। न धर्मान् सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयित तथाचि धर्मानेव न समनुपायित । श्रममनुपायन क्यं धर्मान् सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा।

पुनर्परं भारदतीपुच बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरल्वचुर्धातुं मर्व्वज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाहि चबुर्धातुमेव न समनुपस्यति । श्रममनुपस्यन् कयं चचुर्धातुं सर्व्वज्ञतया योजयिक्षति वियोजयिक्षति वा । न इपधातुं

मर्व्यज्ञतया योजयति न वियोजयति तथा हि रूपधातु सेव न समनुपायति । असमनुपायन् कथं रूपधातुं सर्वज्ञतया योजयि-यति वियोजयियति वा न चनुर्विज्ञानधातुं सर्वज्ञतया योज-यति न वियोजयति तथाहि चच्विज्ञानधातुमेव न समतु-प्रावि । असमनुप्रावन् कयं चन्विज्ञानधातुं सर्वज्ञतया योजयि-व्यति वियोजयिव्यति वा । न श्रोचधातुं सर्वज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाति श्रोचधातुमेव न समनुपस्थति। श्रममनुपस्थन् कथं श्रोचधातं सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न ग्रब्दधातुं सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि ग्रब्द-धातुमेव न समनुपायति। श्रममनुपायन् कथं प्रब्दधातुं सर्वज्ञतया योजियस्ति वियोजियस्ति वा। न श्रीविज्ञानधातुं सर्वज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाहि श्रोचिवज्ञानधातुमेव न समनु-पखति। असमनुपखन् कथं श्रीचित्रानधातुं सर्वज्ञतया योजिय-यति वियोजयियति वा। न प्राणधातुं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयित तथाहि प्राण्धातमेव न समस्पर्यति। असमस्पर्यन् क्यं प्राणधातुं मर्वज्ञतया योजियस्ति वियोजियस्ति वा। न गन्धधातुं मर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि गन्ध-धातुमेव न ममनुपम्यति। श्रममनुपम्यन् कयं गन्धधातुं मर्वेज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न प्राणविज्ञानधातुं मर्वज्ञ-तया योजयति न वियोजयति तथाहि प्राणविज्ञानधातुमेव न समनुपायति । ऋसमनुपायन् कयं घाणविज्ञानधातुं सर्वेज्ञतया योजिययति वियोजिययति वा। न जिज्ञाधातुं सर्वेज्ञतया

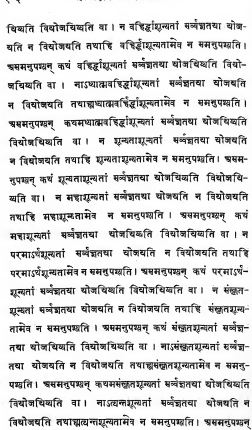
योजयति न वियोजयति तथाहि जिज्ञाधातुमेव न समनुपग्यति। श्रममनुपम्यन् कथं जिङ्घाधातुं सर्वेज्ञतया योजिययिति वियो-जयिखति वा। न रसधातं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथा हि रमधातुमेव न समनुपम्यति । श्रममनुपम्यन् कयं रमधातं मर्वज्ञतया योजयिखाति वियोजयिखाति वा। न जिङ्गाविज्ञान-धातं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि जिज्ञाविज्ञान-धातुमेव न समनुपायित । असमनुपायन् कयं जिङ्काविज्ञानधातुं सर्वेज्ञतया योजिययित वियोजिययित वा। न कायधातुं मर्बन्नतया योजयित न वियोजयित तथाहि कायधातुमेव न समनुपर्यात। ऋसमनुपर्यन् कथं कायधातुं सर्वज्ञतया योजयि-यति वियोजिधियति वा। न स्पृष्टवधातुं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयित तथाहि स्पष्टवधातुमेव न समनुपग्रति। असमनु-पथ्यन् क्यं स्पृष्टवधातुं सर्वज्ञतया योजिययति वियोजिययति वा। न कायविज्ञानधातं मर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि कायविज्ञानधातुसेव न समनुपश्चित। श्रसमनुपश्चन् कथं कायविज्ञानधातुं सर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयिखति वा। न मनोधातं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि मनो-धातुमेव न समनुपग्यति। श्रममनुपग्यन् कथं मनोधातुं सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न धर्मधातुं सर्वज्ञतया योज-यति न वियोजयति तथाहि धर्मधातुमेव न समनुपछति। श्रम-मनुप्रयन् कथं धर्मधातुं सर्वज्ञतया योजयिखाति वियोजयिखाति वा। न मनोविज्ञानधातं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि मनोविज्ञानधातुमेव न समनुपन्धति। श्रममनुपन्धन् कथं मनोविज्ञानधातं सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न प्रथिवीधातं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि पृथिवी-धातसेव न समनुपछति। श्रसमनुपछन् क्यं पृथिवीधातुं सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा । नाऽस्थातुं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयित तथा हा आतु सेव न समनुपर्धात। श्रममनुपर्धन् कथम-आतं सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न तेजोधातं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि तेजोधातुमेव न समनुपायति । श्रममनुपायम् कयं तेजोधातुं सर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयियति वा न वाय्धातुं सर्वज्ञतया योजयति न वियो-जयित तथाहि वायुधातुमेव न समतुपग्यति। श्रममनुपग्यन् कथं वायधातुं सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। नाऽऽकाज्र धातुं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाह्याकामधातुमेव न समनुपायति। श्रममनुपायन् कथमाकाशधातुं सर्वेज्ञतया योजयि-खित वियोजयिखति वा। न विज्ञानधातं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयित तथा हि विज्ञानधातुमेव न समनुप्रधित। असमनुप्रधन् क्यं विज्ञानधातं सर्वेज्ञतया योजयिखति वियोजयिखति वा।

पुनरपरं भारदतीपुत्र वोधियत्तो महामत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन्नाऽविद्यां सर्व्वज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाह्यविद्या-मेव न समनुप्यःति। श्रममनुपयःन् कथमविद्यां सर्व्वज्ञतया योजयिव्यति वियोजयिव्यति वा। न संस्कारान् सर्वेज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाह्यिसंकारानेव न समनुपयःति

त्रसमनुपद्यन कथं संस्कारान सर्वेज्ञतया योजयिखति वियोज-यिखति वा। न नामरूपं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि नामक्रपमेव न समनुपछति। असमनुपछन् कथं नाम-कृपं मर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयिखति वा । न पडायतनं मर्व्यज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि षडायतनमेव न समनुपम्मति। श्रसमनुपम्मन् कथं षड़ायतनं सर्वेज्ञतया योजयिव्यति वियोजयिखति वा। न सामें सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि स्पर्भनेव न समनुपय्वति। असमनुपय्वन् कथं स्पर्भ मर्वज्ञतया योजिययति वियोजिययति वा । न वेदनां सर्व-ज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि वेदनामेव न समनुपग्रति । श्रसमनुपग्रन् कयं वेदनां सर्वज्ञतया योजयि-यति वियोजयिखति वा। न त्यां सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयित तथाचि त्वणामेव न समतुपग्रति। श्रसमतुपग्रन क्यं त्रणां सर्वञ्चतया योजयिखति वियोजयिखति वा । नोपा-दानं धर्वज्ञतया योजयित न वियोजयित तथा खुपादानमेव न समनुपर्यति। त्रसमनुपर्यन् कथसुपादानं सर्वेश्वतया योजयिखति वियोजयिखति वा। न भवं सर्व्यज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि भवमेव न समनुपाशित । श्रममनुपाशन कथं भवं सर्वज्ञ-तया योजयिखाति वियोजयिखाति वा । न जातिं सर्वजातया योजयति न वियोजयति तथाहि जातिमेव न समनुप्रधति। त्रसमनुपायन वार्य जाति सर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयिखति वा । न जरामर्णं मर्व्यज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाडि

जरामरणमेव न समनुपय्वति । श्वसमनुपय्वन् कयं जरामरणं सर्वेज्ञतया योजयिव्यति वियोजयिव्यति वा ।

पुनर्परं ग्रारदतीपुच बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन न दानपारमितां मर्वज्ञतया योजयति न नियोजयति तथा हि दामपार्मितामेव न ममनुपग्राति । त्रममनुपग्रान् कथं दानपार्मितां सर्वज्ञतया योजयिक्यति वियोजयिक्यति वा । ग्रीलपारमितां सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि भीलपार्मितामेव न समनुपर्यात । श्रममनुपर्यन् कयं गीलपारमितां सर्वज्ञतया योजयिखाति वियोजयिखाति वा । न चान्तिपारमितां सर्वेज्ञतया योजयित न वियोजयित तथाहि चान्तिपार्मितामेव न समतु-प्रायति। श्रममनुप्रायन् कयं चान्तिपार्मितां सर्वज्ञतया योजयि-व्यति वियोजयिक्यति वा। न वीर्य्यपार्मितां सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयित तथाहि वौर्थ्यपार्मितामेव न समनुपश्यति। ऋसम-नुपग्रन् कथं वीर्व्यपार्मितां सर्वेज्ञतया योजियस्ति वियोजिय-व्यति वा। न धानपार्मितां मर्व्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाहि धानपारमितामेव न समनुपश्चति । श्रसमनुपश्चन् कथं धानपारमितां सर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयिखति वा। न प्रज्ञापार्मितां सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति तथा हि प्रज्ञा-पार्मितामेव न समनुपाक्षति । असमनुपाक्षन् कथं प्रज्ञापार्मितां मर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयिखति वा । नाऽधाताग्रन्यतां सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति तथाद्याधाताग्रन्थतामेव न समनुपम्मति । श्रममनुपम्मन् कथमध्यात्मग्र्न्यतां सर्वेज्ञतया योज-



कथमत्यनाग्रन्थतां सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। ना-ऽनवराऽग्रग्रन्थतां सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाद्यनव-राऽग्रश्च्यतामेव न समनुपछति। श्रममनुपछन् कथमनवराऽग्रश्च्यतां मर्वज्ञतया योजयियाति वियोजयियाति वा। नाऽनवकार्श्यतां सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथास्त्रनवकारग्रुन्यतासेव न समनुपायति। श्रममनुपायन् कथमनवकारग्रन्थतां सर्वज्ञतया योज-यिखित वियोजयिखित वा। न प्रकृतिश्चन्यतां सर्वज्ञतया योज-यति न वियोजयति। तथाचि प्रकृतिग्र्न्यतामेव न समनुपम्यति। असमतुपश्चन क्यं प्रकृतिशून्यतां सर्वज्ञतया योजियव्यति वियो-जियमित वा। न सर्वधर्माशुन्यतां सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाहि भर्वधर्मग्रुन्यतासेव न समनुप्रवित। असमनु-पर्यम् कर्षं सर्वधर्माग्र्न्यतां सर्वज्ञतया योजयिखति वियोजयि-यति वा। न खन्नचणशूत्यतां मर्वज्ञतया योजयति न वियोज-यति । तथाहि खलचणग्र्न्थतामेव न समनुषग्रःति । श्रममनुपग्रःन क्यं खलचणग्रन्थतां सर्वज्ञतया योजियस्यति वियोजियस्यति वा। नाऽत्पन्नभाशून्यतां सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाह्मनुपलक्षश्च्यतामेव न समनुपश्चित । श्रसमनुपश्चन् कथम-नुपन्तमारान्यतां सर्वज्ञतया योजिययति वियोजिययति वा। नाऽभावश्च्यतां मर्व्वज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाश्च-भावश्रुन्यतासेव न मसनुपश्यति । असमनुपश्यन् कथमभावश्रुन्यतां सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न स्वभावग्रन्थतां सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाहि स्त्रभावग्रन्यतासेव

न समनुपग्यति । श्रममनुपग्यन् कयं खभावग्र्न्यतां सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। नाऽभावस्वभावश्र्न्यतां मर्वज्ञ-तया योजयति न वियोजयति । तथास्त्रभावस्त्रभावश्र्न्यतामेव न यमनुपन्नति । श्रममनुपन्नन् कथमभावस्त्रभावन्न्यतां सर्वज्ञतया योजियस्ति वियोजियस्ति वा। न स्रत्युपस्थानानि सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति। तयाहि सृत्युपस्थानान्येव न समनुपस्यति। श्रममनुपग्रम् कयं सृत्यृपस्थानानि सर्वज्ञतया योजियस्ति वियो-जियायित वा। न सम्यक्षप्रहाणानि सर्व्यक्षतया योजयित न वि-योजयति। तथाहि सम्यक्षप्रहाणान्येव न समनुपश्चति। श्रममनुपश्चन् क्यं मस्यक्षप्रहाणानि मर्वज्ञतया योजयियाति वियोजयियाति वा। न ऋद्भिपादान् मर्व्यज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथा-ह्यद्धिपादानेव न समनुपर्यात । असमनुपर्यन् कथस्टिइपादान् सर्वज्ञतया योजिययिति वियोजिययिति वा । नेन्द्रियाणि सर्वज्ञ-तया योजयति न वियोजयति । तथाहीन्द्रियाखेव न समनुपस्यति। श्रममनुपछान् कथमिन्द्रियाणि सर्वज्ञतया योजयिखाति वियो-जयिखति वा। न बलानि सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाहि बलान्वेव न समनुपछित। असमनुपछिन् कथं बलानि सर्वज्ञतया योजयियाति वियोजयियाति वा। न वोध्यङ्गानि सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाहि बोध्यक्तान्येव न समनुपर्याति। श्रसमनुपर्यन् कयं बोध्यङ्गानि सर्वेज्ञतया योजयि-यति वियोजिथियति वा। न मार्गं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाहि मार्गमेव न समनुपम्यति। श्रममनुपम्यन् कथं



मार्गे मर्ज्जतया योजयिखति वियोजयिखति वा। नाऽऽर्थ-सत्यानि सर्व्यज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथास्त्रार्थ्यसत्यान्येव न समन्प्रश्नि। श्रममनुप्रश्नन कथमार्थ्यस्यानि सर्वज्ञतया योज-यिकाति वियोजयिकाति वा। न धानानि सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाहि धानान्येव न संमनुपायति। असमनुपायन कर्ष धानानि मर्ब्बजतया योजयिखति वियोजयिखति वा। नाऽप्रमाणानि सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथास्त्रप्रमा-णान्येव न समनुपग्यति। श्रममनुपग्यन् कथमप्रमाणानि सर्वेजतया योजिययिति वियोजिययिति वा। नाऽऽक्ष्यसमापत्तीः सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाधाऽऽरूपममापत्तीरेव न समन्-पर्याति । श्रममनुपर्यन् कथमाऽऽरूषममापत्तीः सर्वज्ञतया योज-विखति वियोजियिखति वा। न विमोचान् मर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाहि विमोचानेव न समनुपग्यति। श्रममनुपग्यन क्यं विमोचान् मर्वेज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। नवाऽनुपूर्वविद्वार्ममापत्तीः सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाहि नवाऽनुपूर्वविहारममापत्तीरेव न समनुपायति। श्रममनु-पम्यन् कयं नवाऽनुपूर्व्वविद्यार्ममापत्तीः सर्वज्ञतया योजयिव्यति वियोजिसियति वा। न शून्यतां मर्व्यज्ञतया योजयति न वियो-जयति। तथा हि शून्यता मेव न समनुपश्चति। श्रममनुपश्चन् कर्य श्रन्यतां मर्वज्ञतया योजियव्यति वियोजियव्यति वा । नाऽऽनिमित्तं मर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथाह्यानिमित्तमेव न समनुपायति । असमनुपायन कथमानिमित्तं सर्वेज्ञतया योजिय-

स्थति वियोजसिस्थति वा। नाऽप्रणिहितं सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथास्त्रप्रणिहितसेव न समनुपम्यति । श्रममनुपम्यन क्यमप्रणिहितं सर्वज्ञतया योजियस्यति वियोजियस्यति वा। नाऽभिज्ञां सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथास्त्रभिज्ञा-मेव न समनुपछ्यति। असमनुपछ्यन कथमभिज्ञां सर्वज्ञतया योज-विश्वति वियोजविश्वति वा। न समाधि सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाहि समाधिमेव न समतुपस्यति । श्रममतुपस्यन कथं समाधि सर्वजातया योजयिखति वियोजयिखति वा। न धारणीमुखानि मर्व्वज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाचि धारणीमखान्येव न समनुपग्राति। श्रममनुपग्रान् कयं धारणी-सखानि सर्वज्ञतया योजयियति वियोजयियति वा। न दग तथागतबलानि सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाहि दग्र तथागतबलान्धेव न समनुपग्रहित। ऋसमनुपन्छन कथं दग्र तथागतबलानि सर्वेज्ञतया योजयिक्यति वियोजयिक्यति वा। न वैभारद्यानि सर्वेज्ञतया योजयति न वियोजयति। तथा हि वैभा-रद्यान्येव न समनुपत्यति। असमनुपत्यन् कथं वैधारद्यानि सर्वज्ञ-तया योजिथयति वियोजिययति वा। न प्रतिसंविदः सर्वज्ञ-तया योजयति न वियोजयति । तथाहि प्रतिसंविद्यव न समनुपश्यति । श्रममनुपश्यन् कयं प्रतिसंविदः सर्वज्ञतया योजिययति वियोजिययति वा। न महामैची सर्वज्ञतया योजयति न वियोजयति । तथाहि महामैचीसेव न समन्प-याति । श्रमनतुपयान् कथं महामैत्री धर्वज्ञतया योजयिखात



वियोजियस्थिति वा । न महाकर्णां मर्न्यात्राया योजयित न वियोज्यति। तथाहि महाकर्णामेव न समनुपस्थिति। ऋसमनुपस्थन् कथं महाकर्णां मर्न्यात्राया योजयिस्थिति वियोजियस्थिति वा । नाऽष्टा-द्याऽऽविणिकान् बुद्धधर्मान् सर्वेज्ञतया योजयित न वियोजयिति। तथाञ्चष्टाद्याऽऽविणिकान् बुद्धधर्मान् सर्व्यज्ञतया योजयिति । ऋसमनुप्रस्थन् कथमष्टाद्याऽऽविणिकान् बुद्धधर्मान् सर्व्यज्ञतया योजयिस्थिति वियोजयिस्थिति वा । एवं युज्यमानः ग्रारदतीपुत्र, बोधिमलो-महासलः प्रज्ञापार्मितायां युक्रशति वक्तस्थः।

पुनर्परं प्रारद्वतीपुन, वोधिमलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां परन् न वुद्धं सर्वज्ञतया योजयित न वियोजयित, न सर्वज्ञतां वुद्धेन योजयित न वियोजयित। तथाहि बुद्धमेव न समतुपग्यित, सर्वज्ञतामेव न समतुपग्यित। असमतुपग्यन् कयं बुद्धं सर्वज्ञतया सर्वज्ञतां वा बुद्धेन योजयिय्यति वियोजयिय्यति वा। न बोधि सर्वज्ञतया योजयित न वियोजयित, न बोधा सर्वज्ञतां योजयित न वियोजयित। तथाहि बोधिमेव न समतुपग्यति सर्वज्ञतामेव न समतुपग्यति। असमतुपग्यन् कयं बोधि सर्वज्ञतया सर्वज्ञतां वा बोध्या योजयिव्यति वियोजयिय्यति वा। एवं हि ग्रारद्वतीपुन, बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां युक्तद्रति वक्तयः।

पुनरपरं प्रारदतीपुन, बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् न रूपं भावदति योजयित न रूपमभावदित योजयित। न वेदनां भावदित योजयित न वेदनामभावदित योजयित। न सज्जां भावदित योजयित न संज्ञामभावदित योजयित। न संस्कारान्

भावरति योजयति न संस्कारानभावदति योजयति । न विज्ञानं भावद्ति योजयति न विज्ञानमभावद्ति योजयति। न चचुर्भाव-इति थोजयति न चनुरभावइति योजयति । न अोचं भावइति योजयति न श्रोचमभावदति योजयति । न प्राणं भावदति योज-यति न प्राणमभावद्ति योजयति । न जिक्कां भावद्रति योजयति न जिल्लासभावद्ति योजयति । न कायं भावद्ति योजयति न कायमभावद्रति योजयति । न मनोभावद्रति योजयति न मनोऽ-भावदति योजयति। न रूपं(१) भावदति योजयति न रूपमभाव-इति योजयति । न प्रब्दं भावइति योजयति न प्रब्दमभावइति थोजयति । न गन्धं भावद्वति योजयति न गन्धमभावद्वति योजयति । न रसमावद्गति योजयति न रसमभावद्गति योजयति । न स्पर्भ भावद्रति योजयति न स्पर्भभभावद्रति योजयति । न धर्मान् भावद्रति योजयति न धर्मानभावद्रति योजयति । न चचुर्विज्ञानं भावद्रति योजयति न चचुर्विज्ञानमभावद्रति योजयति । न श्रोचविज्ञानं भावद्गति योजयति न श्रोचविज्ञान-मभावद्ति योजयति । न प्राणविज्ञानं भावद्ति योजयति न प्राणविज्ञानमभावद्ति योजयति। न जिङ्घाविज्ञानं भावद्ति योजयति न जिल्लाविज्ञानमभावद्ति योजयति । न कायविज्ञानं भावद्रति योजयति न कायविज्ञानमभावद्रति योजयति। न

<sup>(</sup>१) पूर्व्वपिठितो रूपम्रन्दो रूपस्तन्धासिप्रायः, स्वयन्तु विषयासिप्राय इति न पौनरुक्तम्। यद्यपि स विषयानान्त्रियानि रूपस्तन्ध स्तथापि विभिष्टस्य तदघटकानस्रे व्यष्टिसमिछिन्यायेन एथक् परिकौर्तनम्।

मनोविज्ञानं भावदति योजयति न मनोविज्ञानमभावद्गति योज-यति। न चचःसंस्पर्भे भावद्ति योजयति न चचःसंस्पर्भ-मभावद्दति योजयति । न श्रोचसंस्प्रीं भावद्ति योजयति न श्रोचसंस्पर्भमभावद्ति योजयति । न प्राण्संस्पर्भं भावद्रति योज-यति न प्राणसंस्पर्धमभावद्ति योजयति। न जिङ्कासंस्पर्धं भावद्ति योजयति न जिङ्घासंस्पर्भमभावद्ति योजयति । न कायमंस्पर्भं भावद्गति योजयति न कायमंस्पर्भभावद्गति योजयति । न मनःसंसार्थं भावइति योजयति न मनःसंसार्थमभावइति योजयति । न चचु:संस्पर्गप्रत्ययां(१) वेदनां भावद्रति योजयति न चचः संस्पर्भप्रत्ययां वेदनामभावद्ति योजयति। न श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां भावद्रति योजयति न श्रोचसंखर्भप्रत्ययां वेदनासभावद्ति योजयति । न प्राणमंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां भावद्ति योजयति न प्राणसंस्पर्धप्रत्ययां वेदनामभावद्गति योजयति । न जिज्ञासंस्पर्ध-प्रत्ययां वेदनां भावद्ति योजयति न जिज्ञासंस्पर्पप्रत्ययां वेदना-मभावद्ति योजयति । न कायसंखर्भप्रत्ययां वेदनां भावद्ति योजयति न कायसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामभावद्ति योजयति । न मनः मंसार्गप्रत्ययां वेदनां भावद्गति योजयति न मनः संसार्गप्रत्ययां वेदनामभावद्गि योजयति। न पृथिवीधातुं भावद्गि योजयति न पृथिवीधात्मभावद्गति योजयति । नाऽस्थातुं भावद्गति योजयति नाऽचातुमभावद्ति योजयति । न तेजाधातुं भावदति योजयति

<sup>(</sup>१) चच्चुः संस्पर्धः प्रव्ययः कार्या यस्या वेदनायाः सा तथा । वेदनानुभवः । रवसुत्तरत्रापि योजनीयम् ।

न तेजाधातुमभावद्गति योजयति । न वाय्धातुं भावद्गति योज-यति न वाय्धातुमभावद्ति योजयति । नाऽऽकाणधातुं भावद्ति योजयति नाऽऽकाशधातुमभावद्रति योजयति । न विज्ञानधातं भावदति योजयति न विज्ञानधातुमभावद्ति योजयति। नाऽविद्यां भावद्रति योजयति नाऽविद्यामभावद्रति योजयति। न संस्कारान भावद्रति योजयति न मंस्कारानभावद्रति योजयति । न विज्ञानं भावद्ति योजयति न विज्ञानमभावद्ति योजयति । न नामरूपं भावदति योजयति न नामरूपमभावदति योजयति । न षडायतनं भावद्रति योजयति न षडायतनमभावद्रति योजयति । न स्पर्भ भावद्दति योजयति न सार्यमभावद्दित योजयति। न वेदनां भाव-इति योजयति न वैदनामभावइति योजयति । न तथ्यां भावइति योजयति न तृष्णामभावद्गति योजयति । नोपादानं भावद्गति योजयित नोपादानमभावद्गति योजयित। न भवं भावद्गति योज-यति न भवमभावद्ति योजयति । न जातिं भावद्ति योजयति न जातिमभावद्ति योजयति । न जरामरणं भावद्ति योजयति न जरामर्णमभावद्गति योजयति। न दानपार्मितां भावद्गति योजयति न दानपार्मितामभावद्गति योजयति। न शीलपार्मितां भावद्ति योजयति न भौजपारमितामभावद्ति योजयति। न चान्तिपार्मितां भावद्गति योजयति न चान्तिपार्मितामभावद्गति योजयति। न वीर्य्यपारिमतां भावद्ति योजयति न वीर्य्यपार-मितामभावद्ति योजयति। न ध्यानपारमितां भावद्ति योज-यति न ध्यानपार्मितामभावद्दति योजयति । न प्रज्ञापार्मितां



भावदति योजयति न प्रज्ञापार्मितामभावदति योजयति। नाऽधातमग्रन्यतां भावदति योजयति नाऽध्यतमग्रन्यतामभावदति योजयति । न विद्धिश्चित्यतां भाव इति योजयति न विद्धिः-श्रन्यतामभावद्ति योजयति । नाऽध्यात्मविहर्द्धाश्रन्यतां भावद्ति योजयति नाऽधात्मवहिद्धीग्रन्यतासभावद्ति योजयति। न श्रुन्यताश्रुन्यतां भावद्ति योजयति न श्रुन्यताश्रुन्यतामभावद्ति योजयति। न महाशून्यतां भावदति योजयति न महाशून्यता-मभावद्ति योजयति । न परमाऽर्थश्च्यतां भावद्ति योजयति न परमाऽर्थम् न्यतामभावद्रति योजयति । न संस्कृतग्रन्थतां भावद्रति योजयति न संख्वतग्रन्यतामभावद्ति योजयति । नाऽसंख्वतग्रन्यतां भावद्वति योजयति नाऽषंख्वतश्चनामभावद्वति योजयति। नाऽत्यन्तश्चन्यतां भावद्ति योजयति नाऽत्यन्तश्चन्यतामभावद्ति योजयति । नाऽनवराऽग्रयुन्यतां भावद्ति योजयति नाऽनवराऽग्र-श्रुन्यतामभावद्वति योजयति । नाऽनवकारश्रुन्यतां भावद्वति योज-यति नाऽनवकारश्र्व्यतामभावद्ति योजयति । न प्रकृतिश्र्व्यतां भावद्ति योजयति न प्रकृतिशुन्यतामभावद्ति योजयति। न सर्वधर्माग्र्न्यतां भावद्रति योजयति न सर्वधर्माग्र्न्यतामभावद्रति योजयति। न खलचणग्रुत्यतां भावद्ति योजयति न खलचण-ग्रन्यतामभावद् ति योजयति । नाऽनुपलस्थग्रन्यतां भावद्रति योज-यति नाऽनुपत्तमाग्र्यतामभावद्ति योजयति। नाऽभावग्र्यतां भावद्गति योजयति नाऽभावग्रन्यतामभावद्गति योजयति। न खभावश्रुत्यतां भावद्रति योजयति न खभावश्रुत्यतामभावद्रति

योजयति । नाऽभावसभावश्र्त्यतां भावद्गति योजयति नाऽभाव-खभावश्र्न्यतामभावद्ति योजयति । न सुत्युपस्थानानि भावदति योजयित न सृत्युपस्थानान्यभावद्दति योजयिति। न सम्यक्षप्रहा-णानि भावद्ति योजयति। न सम्यक्षप्रहाणान्यभावद्ति योजयति। न ऋद्धिपादान् भावदति योजयति। न ऋद्धिपादानभावदति योजयति । नेन्द्रियाणि भावद्ति योजयति नेन्द्रियाण्यभावद्ति योजयति । न बलानि भावदति योजयति न वलान्यभावदति योजयति। न बोध्यकानि भावद्गति योजयति न बोध्यकान्य-भावद्गति योजयति । नाऽप्रमाणानि भावद्गति योजयति नाऽप्रमा-ए। न्यभावद्रति योजयति । नाऽऽर्थमुखानि भावद्रति योजयति नाऽऽर्घेमत्यान्यभावइति योजयति। न धानानि भावइति योज-यति न धानान्यभावद्ति योजयति । न मार्गे भावद्ति योज-यति न मार्गमभावद्रति योजयति । नाऽऽक्ष्यसमापत्तीभावद्रति योजयति नाऽऽहृष्यसमापत्तीरभावद्दति योजयति। नाऽष्ट्री विमोचान् भावदति योजयति नाऽष्टौ विमोचानभावद्ति योज-यति । न नवाऽनुपूर्विवद्यारसमापत्तीर्भावद्दति योजयति न नवाऽत्तपूर्व्वविद्वार्यमापत्तीरभावद्गति योजयति। भावद्रति योजयति न शुत्यतामभावद्रति योजयति । नाऽऽनिमिन्तं भावद्रति योजयति नाऽऽनिमित्तमभावद्गति योजयति । नाऽप्रणि-हितं भावद्रति योजयति नाऽप्रणिहितमभावद्ति योजयति। नाऽभिज्ञां भावदति योजयति नाऽभिज्ञामभाव दति योजयति। न समाधीन् भावद्रति योजयति न समाधीनभावद्रति योजयति। न धारणीसुखानि भावद्ति योजयति न धारणीसुखान्यभावद्ति योजयति । न दम्मतयागतवलानि भावद्गति योजयति न दम-तथागतब्खान्यभावइति योजयति। न चलारि वैग्रारद्यानि भाव-इति योजयति न चलारि वैगार्यान्यभावइति योजयति। न चतसः प्रतिमिबदोभावद्गति योजयति न चतसः प्रतिमिबदोऽ-भावद्रति योजयति। न महामैची भावद्रति योजयति न महा-मैत्रीमभावद्ति योजयति। न महाकरुणां भावदति योजयति न महाकर्णामभावद्रति योजयति । नाऽष्टादगाऽऽवेणिकान बद्ध-धर्मान भावद्रति चोजयति नाऽष्टादशाऽऽवेणिकान् बृद्धधर्मानभाव-इति योजयति। न श्रोत-श्रापत्तिपत्तं भावइति योजयति न श्रोत-श्रापत्तिपालमभावद्ति योजयति। न सक्षदाऽऽगामिपालं भावइति योजयति न सक्तदाऽऽगामिषालमभावइति योजयति। नाऽनागासिफलं भावदति योजयति नाऽनागासिफलसभावदति योजयति । नार्डन्वं भावदति योजयति नार्डन्वमभावदति योजयति। न प्रत्येकवोधिं भावद्ति योजयति न प्रत्येकवोधिम-भावद्गति योजयति । न मार्गाऽऽकारज्ञतां भावद्गति योजयति न मार्गाऽऽवारज्ञतामभावद्ति योजयति। न सर्वोऽऽकारज्ञतां भावद्ति योजयति न सर्वाऽऽकारञ्जतामभावद्दति योजयति।

पुनर्परं गारदतीपुच बोधिसचोमद्दासचः प्रज्ञापारमितायां चरन् न रूपं नित्यमिति योजयित न रूपमनित्यमिति योज-यति। न वेदनां निमिति योजयित न वेदनामनित्यमिति योजयित। न मंज्ञां नित्यमिति योजयित न मंज्ञामनित्यमिति योजयति । न संस्कारानित्य इति योजयति न संस्कारानित्यां इति योजयति। न विज्ञानं नित्यमिति योजयति न विज्ञान-मनित्यमिति योजयति। न चचुर्नित्यमिति योजयति न चचुरनित्यमिति योजयति। न श्रोचं नित्यमिति योजयति न श्रोचमनित्यमिति योजयति। न प्राणं नित्यमिति योज-यति न घाणमनित्यमिति योजयति। न जिङ्कां नित्यमिति योजयित न जिज्ञामनित्यमिति योजयित । न कायं नित्य-मिति योजयति न कायमनित्यमिति योजयति। न मनो निक्यसिति योजयति न मनोऽनिक्यसिति योजयति । न रूपं नित्यमिति योजयति न रूपमनित्यमिति योजयति। न ग्रन्दं नित्यमिति योजयति न ग्रब्दमनित्यमिति योजयति। न गन्धं नित्यमिति योजयित न गन्धमनित्यमिति योजयित। न रसं नित्यमिति योजयति न रसमनित्यमिति योजयति। न स्पर्भ नित्यमिति योजयित न सुर्भमनित्यमिति योजयित। न धर्मा-नित्यानिति योजयति न धर्मानिनत्यानिति योजयति। न चचर्विज्ञानं नित्यमिति योजयति न चचर्विज्ञानमनित्यमिति योजयति । न श्रोचित्रानं नित्यमिति योजयति न श्रोच-विज्ञानमनित्यमिति योजयति। न प्राणविज्ञानं नित्यमिति योजयति न प्राणविज्ञानमनित्यमिति योजयति । न जिज्ञा-विज्ञानं नित्यमिति योजयति न जिक्काविज्ञानमनित्यमिति

<sup>\*</sup> संखाराजियानिति युक्तं प्रतिभाति।

<sup>ं</sup> संस्काराननित्यानिति युक्तं प्रतिभाति ।

योजयति । न कायविज्ञानं नित्यसिति योजयति न काय-विज्ञानसनित्यसिति योजयति। न सनोविज्ञानं नित्यसिति योजयति न मनोविज्ञानमनित्यमिति योजयति। न चचः संस्थीं नित्यमिति योजयति न चचः संस्थीमनित्यमिति योज-यति। न श्रोचसंस्पर्भे नित्यसिति योजयति न श्रोचसंस्पर्भ-मनित्यमिति योजयति। न प्राणसंस्पर्भं नित्यमिति योजयति न प्राणसंस्पर्भमनित्यमिति योजयति । न जिझासंस्पर्भे नित्यमिति योजयति न जिज्ञासंस्पर्भमनित्यमिति योजयति । न कायसंस्पर्भ नित्यसिति योजयति न कायभंसार्गमनित्यसिति योजयति। न मनः मंस्पर्भ नित्यमिति योजयति न मनः मंस्पर्भमनित्यमिति योजयति। न चचः संखर्भप्रत्ययां वेदनां नित्य\*मिति योजयति न चचः संस्पर्पप्रत्ययां वेदनामनित्यमिति योजयति। न श्रोच-संस्पर्भप्रत्ययां वेदनां नित्यमिति योजयति न श्रोत्रसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामनित्यमिति योजयति । न प्राण्यस्यर्पप्रत्ययां वेदनां नित्य-मिति योजयति न प्राणमंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामनित्यमिति योज-यति । न जिक्कासंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां नित्यमिति योजयति न जिज्ञामंस्पर्पप्रतय्यां वेदनामनित्यमिति योजयति । न कायमंस्पर्प-प्रत्ययां वेदनां नित्यमिति योजयित न कायमंस्प्रप्रप्रत्ययां वेदना-मनित्यमिति योजयति । न मनः संस्पर्गप्रत्ययां वेदनां नित्यमिति योजयित न मनः संस्पर्भप्रत्ययां वेदनामनित्यसिति योजयित। न पृथिवीधातं नित्यइति योजयति न पृथिवीधात्मनित्यइति

<sup>\*</sup> नित्या इति ख, ग, घ एस्तके पाठः।

योजयति । नाऽस्थातं नित्यदति योजयति नाऽस्थात्मनित्यदति योजयति। न तेजोधातं नित्यद्ति योजयति न तेजोधातुम-नित्यः ति योजयति । न वायुधातुं नित्यः ति योजयति न वायुधातुमनित्यद्वित योजयित । नाऽऽकाश्रधातुं नित्यद्वि योज-यति नाऽऽकाग्रधातुमनित्यद्ति योजयति। न विज्ञानधातं निलाइति योजयति न विज्ञानधातुमनिलाइति योजयति। नाऽविद्यां नित्यासिति योजयति. नाऽविद्यासनित्यासिति योज-यति। न संस्कारान् नित्यानिति योजयति न संस्काराननित्या-निति योजयति। न विज्ञानं नित्यमिति योजयति न विज्ञान-मनित्यमिति योजयति। न नामरूपं नित्यमिति योजयति न नामक्पमनित्यमिति योजयति। न षडायतनं नित्यमिति योज-यति न षडायतनमनित्यमिति योजयति। न स्पर्भे नित्यमिति थोजयति न सुर्भमनित्यभिति योजयति । न वेदनां नित्यामिति योजयित न वेदनामनित्यामिति योजयित । न तृष्णां नित्या-मिति योजयति न त्रणामनित्यामिति योजयति। नोपादानं नित्यमिति योजयति नोपादानमनित्यमिति योजयति । न भवं नित्यमिति योजयति न भवमनित्यमिति योजयति। न जातिं नित्यामिति योजयति न जातिमनित्यामिति योजयति। न

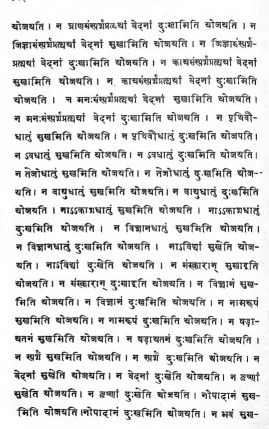
<sup>\*</sup> इति ग्रन्दसमिभवाहृत निवादि ग्रन्दस्य क्षचित् प्रथमान्तलं क्षचित् दितीयान्तलं एवं क्षचित् विग्रेव्यपदिनिक्षभागिलं। क्षचित् क्षोविनिकुलं वृग्यते । वैषम्यमेतक्षेवकदोषेण जातिमिति प्रतिभाति । एवं वैषम्यं परचापि वज्रस्वते वृग्यते। प्रस्तकपञ्चकवृष्टस्तावृग्रपाठो लिखितः।

जरामरणं नित्यमिति योजयति न जरामरणमनित्यमिति योज-यति । न दानपार्मितां नित्येति योजयति न दानपार्मिताम-नित्येति योजयति। न ग्रीलपार्मितां नित्येति योजयति न ग्रीलपारमितामनित्येति योजयति। न चान्तिपारमितां नित्येति योजयित न चान्तिपारमितामनित्येति योजयित। न वीर्थपार-मितां निखेति योजयति न वीर्थपार्मितामनिखेति योजयति। न धानपारमितां नित्येति योजयति न धानपारमितामनित्येति योजयति। न प्रज्ञापार्मितां नित्येति योजयति न प्रज्ञापार-मितामनित्येति योजयति । नाऽध्यात्मश्चन्यतां नित्येति योजयति नाऽध्यात्मग्रन्थतामनित्येति योजयति । न विद्वाग्रन्थतां नित्येति योजयति न विद्वर्शशून्यतामनित्येति योजयति। नाऽधात्म-विद्वाशान्यतां नित्येति योजयति नाऽधात्मविद्वाशान्यताम-नित्येति योजयति। न ग्रून्यताग्रून्यतां नित्येति योजयति न श्रुन्यताश्रुन्यतामनित्येति योजयति । न महाश्रुन्यतां नित्येति योजयति न महाग्रुन्यतामनित्येति योजयति । न परमाऽर्थश्रुन्यतां नित्येति योजयति न परमाऽर्थश्चन्यतामनित्येति योजयति। न संख्वतश्र्यतां नित्येति योजयति न संख्वतश्र्यतामनित्येति योज-यति । नाऽमंक्षुतश्र्न्यतां नित्येति योजयति नाऽमंक्षुतश्र्न्यताम-नित्येति योजयति । नाऽत्यन्तग्र्न्यतां नित्येति योजयति नाऽत्यन्त-श्रुन्यतामनित्येति योजयति । नाऽनवराऽग्रश्रुन्यतां नित्येति योज-यति नाऽनवराऽग्रश्चन्यतामनित्येति योजयति । नाऽनवकारश्चनां नित्येति योजयति नाऽनवकारश्चन्यतामनित्येति योजयति। न प्रकृतिशुन्यतां नित्येति योजयति न प्रकृतिशून्यतामनित्येति योजयति। न सर्वधर्माग्रन्यतां नित्येति योजयति न सर्वधर्म-शून्यतामनित्येति योजयति । न खबचणशून्यतां नित्येति योज-यति न खलचणग्रन्यतामनित्येति योजयति । नाऽनुपलसाग्रन्यतां योजयति नाऽनुपत्तमश्रून्यतामनित्येति योजयति। नित्यति नित्येति योजयति नाऽभावशून्यतामनित्येति नाऽभावश्चन्यतां योजयति। न खभावग्रत्यतां नित्येति योजयति न खभाव-ग्रुन्यतामनित्येति योजयति। नाऽभावखभावग्रुन्यतां नित्येति योजयित नाऽभावखभावश्च्यतामनित्येति योजयित । न सुत्यप-खानानि नित्यानीति योजयति न मृत्युपखानान्यनित्यानीति योजयति। न सम्यक्षप्रहाणानि नित्यानीति योजयति न सम्यक्-प्रहाणान्यनित्यानीति योजयति। न ऋद्भिपादान् नित्यानिति योजयति न ऋद्धिपादाननित्यानिति योजयति। नेन्द्रियाणि निलानीति योजयति नेन्द्रियाण्यनित्यानीति योजयति। न बलानि निल्यानीति योजयति न बलान्यनित्यानीति योजयति। न बोध्यक्रानि नित्यानीति योजयति न बोध्यक्रान्यनित्यानीति योजयति । नाऽऽर्याऽष्टाऽङ्गमार्गे नित्यमिति योजयति नाऽऽर्याऽ-ष्टाऽङ्गमार्गमनित्यमिति योजयति। नाऽऽर्य्यमत्यानि नित्यानीति योजयति नाऽऽर्थ्यमत्यान्यनित्यानीति योजयति। न ध्यानानि नित्यानीति योजयति न धानात्यनित्यानीति योजयति । नाऽप्र-माणानि नित्यानौति योजयति नाऽप्रमाणान्यनित्यानौति योज-यति । नाऽऽक्ष्यममापत्तीर्नित्यादति योजयति नाऽऽक्ष्यममापत्ती- रनिलाइति योजयति। नाऽष्टौ विमोचाचित्यानिति योजयति नाऽष्टौ विमोचाननित्यानिति योजयति । न नवाऽनुपूर्वविचार-समापत्तीर्नित्यादति योजयति न नवाऽतुपूर्वविद्यारसमापत्तीर-नित्याद्ति योजयति। न शुन्यतां नित्यासिति योजयति न श्रन्यतामनित्यामिति घोजयति। नाऽऽनिमित्तं नित्यमिति योजयति नाऽऽनिमित्तमनित्यमिति योजयति। नाऽप्रणिहितं नित्यमिति योजयति नाऽप्रणिहितमनित्यमिति योजयति। नाऽभिज्ञा नित्याद्ति योजयति नाऽभिज्ञा श्रनित्याद्ति योजयति। न समाधीनित्यानिति योजयति। न समाधीननित्यानिति योजयति । न धारणीसुखानिनित्यानीति योजयति । न धारणी-सुखान्यनित्यानीति योजयति । न दशतयागतवलानिनित्यानीति योजयति। न दग्रतयागतवलान्यनित्यानीति योजयति। न चलारिवैगारचानि नित्यानीति योजयति। न चलारिवैगारचा-न्यनित्यानीति योजयति । न चतस्तः प्रतिसंविदोनित्याद्ति योज-यति। न चतसः प्रतिसंविदोऽनित्यादति योजयति। न महामैत्री नित्यामिति योजयति। न महामैत्रीमनित्यामिति योजयति। न महाकरणां नित्यामिति योजयति । न महाकरणामनित्यामिति योजयति। नाऽष्टादगाऽऽवेणिकान् बद्धधर्मान्नित्यानिति योजयति। नाऽष्टाद्याऽऽवेणिकान् बुद्धधर्माननित्यानिति योजयति। न श्रोत-श्रापत्तिपालं नित्यमिति योजयति । न श्रोत-श्रापत्तिपालमनित्य-मिति योजयति । न महादागामिषालं नित्यमिति योजयति । न यक्षदागामिपालमनित्यमिति योजयति। नाऽनागामिपालं नित्य-

सिति योजयित। नाऽनागासिफलसित्यसिति योजयित। नाऽर्इलं नित्यसिति योजयित। नाऽर्इलसित्यसिति योजयित। न प्रत्येकवोधिं नित्यसिति योजयित। न प्रत्येकवोधिं नित्यसिति योजयित। न प्रत्येकवोधिमनित्यसिति योजयित। न सार्गाऽऽकारज्ञतां नित्यासिति योजयित। न सार्गाऽऽकारज्ञतां नित्यासिति योजयित। न सार्गाऽऽकारज्ञतां नित्यासिति योजयित। न सर्व्याऽऽकारज्ञतां नित्यासिति योजयित। न सर्व्याऽऽकारज्ञतां सिति योजयित। एवं परन् भारद्वतीपुच वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारसितायां युक्त दित वक्तयः।

पुनर्परं भारद्वतीपुत्र वोधियत्तोमद्दायत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् न रूपं सुखिमित योजयित। न रूपं दुःखिमित योजयित। न वेदनां सुखित योजयित। न वेदनां दुःखिति योजयित। न वंज्ञां सुखित योजयित। न वंज्ञां दुःखिति योजयित। न वंज्ञां सुखित योजयित। न वंज्ञां दुःखिति योजयित। न वंज्ञां दुःखिति योजयित। न वंज्ञां दुःखिमित योजयित। न विज्ञानं सुखिमित योजयित। न चचुदुंःखिमित योजयित। न अोचं सुखिमित योजयित। न आणं सुखिमित योजयित। न आणं सुखिमित योजयित। न आणं सुखिमित योजयित। न जाणं सुखिमित योजयित। न जाणं सुखिमित योजयित। न कायं सुखिमित योजयित। न कायं सुखिमित योजयित। न कायं सुखिमित योजयित। न कायं सुखिमित योजयित। न क्यं सुखिमित योजयित। न क्यं

सुखिमिति योजयित । न गन्धं दुःखिमिति योजयित । न रसं सुखिमिति योजयित । न रसं दुःखिमिति योजयित । न स्पर्भं सुखिमिति योजयति । न स्पर्णे दुःखिमिति योजयति । न धर्मान् मुखानिति योजयति। न धर्मान् दुःखानिति योजयति। न चतु-र्विज्ञानं सुखिमिति योजयति । न चचुर्विज्ञानं दुःखिमिति योज-यति। न श्रोचिवज्ञानं सुखमिति योजयति। न श्रोचिवज्ञानं दःखिमिति योजयित । न प्राणिविज्ञानं सुखिमिति योजयित । न व्राणविज्ञानं दःखिमिति योजयति । न जिक्काविज्ञानं सुखिमिति थोजयति । न जिङ्घाविज्ञानं दुःखमिति योजयति । न कायविज्ञानं सुखमिति योजयति। न कायविज्ञानं दुःखमिति योजयति। न मनोविज्ञानं सुखिमिति योजयति । न मनोविज्ञानं दः खिमिति योजयति । न चनुषंसाभें सुखिमिति योजयति । न चनुषंसाभें दुःखमिति योजयति । न श्रोचसंसाग्रें सुखमिति योजयति । न श्रोचसंस्पर्भं दःखिमिति योजयति । न प्राणमंस्पर्भं सुखिमिति योज-यति। न प्राणसंसाप्रें दः खिमिति योजयति। न जिङ्कासंसाप्रें सुख-मिति योजयति। न जिङ्काभंसार्ये दुःखमिति योजयति। न काय-संसागं सुखमिति योजयति। न कायसंसागं दुःखमिति योजयति। न मनःशंखभी सुखमिति योजयति। न मनःसंखभी दःखमिति थोजयित । न चच्:संस्पर्भप्रत्ययां वेदनां सुखामिति योजयित । न चचः संस्पर्गप्रत्ययां वेदनां दुःखामिति योजयति । न श्रोचसंस्पर्ग-प्रत्ययां वेदनां सुखामिति योजयति। न श्रोत्रसंस्पर्पप्रत्ययां वेदनां दुःखामिति योजयति । न प्राणसंस्थर्पप्रययां वेदनां सुखामिति



मिति योजयति। न भवं दुःखिमिति योजयति। न जातिं सुखेति योजयति। न जाति दुःखेति योजयति। न जरामर्णं सुखिमिति योजयति। न जरामर्षं दुःखिमिति योजयति। न दानपारिमतां सुखेति योजयति । न दानपारिमतां दुःखेति योजयति । न गीनपारमितां सुखेति योजयति । न शीनपारसितां दः खेति योजयति। न चान्तिपार्भितां सुखेति योजयति। न चान्तिपार-मितां दःखेति योजयति । न वीर्य्यपारिमतां सुखेति योजयति । न वीर्च्यपार्मितां दुःखेति योजयति । न ध्वानपार्मितां सुखेति योजयति। न धानपारिमतां दुःखेति योजयति। न प्रज्ञापारिमतां सुविति योजयति। न प्रज्ञापार्मितां दुःखेति योजयति। नाऽध्या-त्मग्रन्यतां सुखेति योजयति। नाऽध्यात्मग्रन्यतां दःखेति योजयति। न विद्वांश्र्त्यतां सुखेति योजयति। न विद्वांश्र्त्यतां दःखेति योजयति। नाऽधात्मवहिद्धीग्रुन्यतां सुखेति योजयति। नाऽधात्म-विद्वाश्र्यतां दःखेति योजयति । न श्रन्यताश्रन्यतां सुखेति योजयति। न शून्यताशून्यतां दुःखेति योजयति । न महाशून्यतां सुखेति योजयति । न महाश्रन्यतां दुःखेति योजयति । न पर-माऽर्घग्रन्यतां सुखेति योजयति । न परमाऽर्घग्रन्यतां दःखेति योजयति । न संस्तृतशून्यतां सुखेति योजयति । न संस्तृतशून्यतां दः खेति योजयति ! नाऽमंक्षतश्र्न्यतां सुखेति योजयति । नाऽमं-क्ततश्च्यतां दुःखेति योजयति। नाऽत्यन्तश्च्यतां सुखेति योजयति। नाऽत्यन्तश्र्न्यतां दःखेति योजयति । नाऽनवराऽग्रश्र्न्यतां सुखेति योजयति । नाऽनवराऽग्रश्चातां दुःखेति योजयति । नाऽनवकार- शुन्यतां सुखेति योजयति। नाऽनवकारशून्यतां दःखेति योजयति। न प्रकृतिशून्यतां सुखेति योजयति । न प्रकृतिशून्यतां द्खेति योजयित। न सर्वधर्माश्चन्यतां सुखेति योजयित। न सर्वधर्माश्चन्यतां दुःखिति योजयति । न खन्नचण्यूत्यतां सुखेति योजयति । न खनचणश्चानां दःखेति योजयति । नाऽनुपखन्धश्चानां सुखेति योजयति। नाऽनुपन्नश्चश्चरातं दुःखेति योजयति। नाऽभावश्च्यतां सुखेति योजयति। नाऽभावग्र्न्यतां दुःखेति योजयति। न खभाव-श्च्यतां सुखेति योजयति । न खभावश्च्यतां दुःखेति योजयति । नाऽभावखभावशून्यतां सुखेति योजयति । नाऽभावखभावशून्यतां दुखेति योजयति । न स्रत्युपखानानि सुखानीति योजयति । न स्रत्यपद्यानानि दुःखानीति योजयति । न सम्यक् प्रहाणानि सुखानीनि योजयति। न सम्यक् प्रहाणानि दुःखानीति योजयति। न चिद्धिपादान् सुखादति योजयति । न चिद्धिपादान् दु:खादित योजयति । नेन्द्रियाणि सुखानीति योजयति । नेन्द्रियाणि दुखा-नीति योजयति । न वलानि मुखानीति योजयति । न वलानि दुःखानीति योजयति । न बोधङ्गानि सुखानीति योजयति । न बोधाङ्गानि दःखानीति योजयति । नाऽऽर्घ्याऽष्टाऽङ्गमार्गे सुखद्ति योजयति । नाऽऽर्याऽष्टाऽङ्गमार्गे दुःखद्ति योजयति । नाऽऽर्यम्लानि सुखानीति योजयति । नाऽऽर्य्यमत्यानि दुःखानीति योजयति । न धानानि सुखानीति योजयति। न धानानि द्खानीति योजयति। नाप्रमाणानि सुखानौति योजयति । नाप्रमाणानि दुःखानौति योजयति । नाऽऽरूषमापत्तीः सुखाइति योजयति । नाऽऽरूष-



यमापत्ती र्ःखाइति योजयति । नाऽष्टौविमोचान् सुखाइति योजयति। नाऽष्टी विमोचान् दुःखाइति योजयति। न नवाऽतु-पूर्वविद्यारसमापत्तीः सुखादति योजयति । न नवाऽनुपूर्वविद्यार-समापत्तीः दुःखादति योजयति। न श्रन्यतां सुखेति योजयति। न शून्यतां दुःखेति योजयति । नाऽऽनिमित्तं सुखिमिति योजयति । नाऽऽनिमित्तं दुःखमिति योजयति । नाऽप्रणिहितं सुखमिति योजयति। नाऽप्रणिहितं दःखमिति योजयति। नाऽभिज्ञां सुखेति योजयति । नाऽभिज्ञां दःखेति योजयति । न समाधिं सुखद्ति योजयति । न समाधि दु:खदति योजयति । न धार्णीसुखानि सुखानीति योजयति। न धारणीसुखानि दुःखानीति योजयति। न दश्रतयागतवलानि सुखानीति योजयति। न दश्रतयागतवलानि दःखानौति योजयति । न चलारिवैशारदानि सुखानीति योज-यति । न चलारिवैशारद्यानि दुःखानीति योजयति । न चतस्रः प्रतिमंविदः सुखादति योजयति । न चतस्रः प्रतिमंविद्रोदुःखाद्गति योजयति । न महामैत्रीं सुखेति योजयति । महामैत्रीं दुःखेति योजयति । न महाकर्णां सुखेति योजयति । न महाकर्णां दःखेति योजयति । नाऽष्टाद्याऽऽवेषिकान् वुद्धधर्मान् सुखादति योजयति । नाऽष्टाद्गाऽऽवेणिकान् बुद्धधर्मान् दुःखादति योज-यति । न श्रोत-श्रापत्तिपालं सुखमिति योजयति । न श्रोत-त्रापत्तिफलं दुःखिमिति योजयति। न सहदागामिफलं सुखिमिति योजयति । न सकदागामिफलं दुःखमिति योजयति । नाऽना-गामिषां सुखमिति योजयति । नाऽनागामिषां दःखमिति

योजयित । नाऽईलं सुखिमिति योजयित । नाऽईलं दु:खिमिति योजयित । न प्रत्येकवीधिं सुखिमिति योजयित । न प्रत्येकवीधिं दु:खिमिति योजयित । न प्रत्येकवीधिं दु:खिमिति योजयित । न मार्गाऽऽकारक्वतां सुखिति योजयित । न मार्गाऽऽकारक्वतां दु:खिति योजयित । न सर्व्वाऽऽकारक्वतां सुखिति योजयित । च सर्व्वाऽऽकारक्वतां दु:खिति योजयित । एवं स्वित योजयित । व सर्व्वाऽऽकारक्वतां दु:खिति योजयित । एवं स्वित योजयित । व सर्व्वाऽऽकारक्वतां दु:खिति योजयित । एवं स्वित वक्तयः ।

पुनर्परं ग्रारद्वतीपुच बोधिसलोसहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् न रूपमात्मेति योजयति । न रूपमनात्मेति योजयति । न वेदनामात्मेति योजयति । न वेदनामनात्मेति योजयति । न संज्ञामात्मिति योजयति । न संज्ञामनात्मिति योजयति । न संस्कारानात्मान इति योजयति। न संस्काराननात्मानइति योज-यति। न विज्ञानमात्मेति योजयति। न विज्ञानमनात्मेति योज-यति। न चचुरास्त्रेति घोजयति न चचुरनास्त्रेति घोजयति। न श्रोचमात्मेति योजयति । न श्रोचमनात्मेति योजयति । न प्राणमात्मेति योजयति न प्राणमनात्मेति योजयति । न जिज्ञा-मात्मेति योजयति। न जिक्कामनात्मेति योजयति। न कायमात्मेति योजयित । न कायमनात्मेति योजयित । न मनप्रात्मेति योज-थति। न सनोऽनात्मेति योजयति। न इत्यात्मेति योजयति। न रूपमनात्मेति योजयति । न प्रव्हमात्मेति योजयति । न प्रव्द-मनात्मेति योजयति । न गन्धमात्मेति योजयति । न गन्धमना-त्येति योजयति । न रममात्येति योजयति । न रमसनात्येति



योजयति । न स्पर्धमात्मेति योजयति । न स्पर्धमनात्मेति योज-यति । न धर्मानात्मान इति योजयति । न धर्माननात्मान इति योजयति। न चतुर्विज्ञानमात्मेति योजयति। न चतुर्विज्ञा-नमनात्मेति योजयति । न श्रोचविज्ञानमात्मेति योजयति । न श्रोचविज्ञानमनात्मेति योजयति । न प्राणविज्ञानमात्मेति योज-यति। न प्राणविज्ञानमनात्मेति योजयति । न जिङ्काविज्ञानमा-त्मेति योजयति। न जिक्काविज्ञानमनात्मेति योजयति। न काय-विज्ञानमात्मेति योजयति । न कायविज्ञानमनात्मेति योजयति । न मनोविज्ञानमात्मेति योजयति। न मनोविज्ञानामनात्मेति योजयति । न चत्रः संस्पर्भमात्मेति योजयति । न चत्रः संस्पर्भम-नात्मेति योजयति । न श्रोत्रसंस्पर्भमात्मेति योजयति । न श्रोत्र-संस्पर्धमनात्मेति योजयति । न प्राणसंस्पर्धमात्मेति योजयति । न वाणमंस्पर्धमनाताति योजयति। न जिल्लासंस्पर्धमाताति योजयति। न जिज्ञासंस्पर्भमनात्मेति योजयति । न कायसंस्पर्भमात्मेति योज-यति न कायसंस्पर्भमनात्मेति योजयति । न मनः संस्पर्भमात्मेति योजयित न मनः संस्पर्भमनात्मेति योजयित। न चतुःसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामात्मेति योजयति न चचुः मंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामनात्मेति योजयति। न श्रोत्रसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामात्मेति योजयति न श्रोत्र-संस्थाप्रत्ययां वेदनामनात्मेति योजयति । न प्राणसंस्थाप्रत्ययां वेदनामात्मेति योजयति न प्राणमंस्पर्पप्रत्ययां वेदनामनात्मेति योजयति । न जिक्कामंस्पर्गप्रत्ययां वेदनामात्मेति योजयति न जिज्ञामंस्पर्पप्रत्ययां वेदनामनात्मेति योजयति। न कायमंस्पर्पप्रत्ययां वेदनामात्मेति योजयति । न कायसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामनात्मेति घोजयति। न मनः मंस्पर्गप्रत्ययां वेदनामात्मेति। योजयतिन मनः संस्पर्पप्रत्ययां वेदनामनात्मेति योजयति । न पृथिवीधातुमात्मेति योजयति। न पृथिवीधातुमनात्मेति योजयति। नाऽस्थातुमात्मेति योजयति । नाऽव्यातुमनात्मेति योजयति । न तेजोधात्मात्मेति योजयति। न तेजोधातुमनात्मेति योजयति। न वायुधातुमात्मेति योजयति। न वाय्धातुमनात्मेति योजयति। नाऽऽकाश्रधातुमात्मेति योजयति। नाऽऽकामधातुमनात्मेति योजयति । न विज्ञानधातु-मात्मेति योजयति। न विज्ञानधातुमनात्मेति योजयति। नाऽवि-शामात्मेति योजयति। नाऽविद्यामनात्मेति योजयति । न संस्का-रानात्मानद्रति योजयति। न संस्काराननात्मानद्रति योजयति। न विज्ञानमात्मेति योजयति । न विज्ञानमनात्मेति योजयति । न नामक्पमात्मेति योजयति । न नामक्पमनात्मेति योजयति । न षड्यतनमात्मेति योजयति। न षड्यतनमनात्मेति योजयति। न स्पर्भमात्मेति योजयति। न स्पर्भमनात्मेति योजयति। न वेदना-मात्मेति योजयति। न वेदनामनात्मेति योजयति। न दण्णामात्मेति योजयति। न त्रणामनात्मेति योजयति। नोपादानमात्मेति योज-यति। नोपादानमनात्मेति योजयति। न भवमात्मेति योजयति। न भवमनात्मेति योजयति । न जातिमात्मेति योजयति। न जाति-मनात्मेति योजयति । न जरामर्णमात्मेति योजयति । न जरा-मर्णमनात्मेति योजयति । न दानपार्मितामात्मेति योजयति । न दानपार्भितामनात्मेति योजयति । न श्रीखपार्मितामात्मेति



योजयति। न ग्रीलपार्मितामनात्मेति योजयति। न चान्तिपार-मितासात्येति योजयति। न चान्तिपारमितासनात्येति योजयति। न वीर्थ्यपारमितामात्मेति योजयति । न वीर्थ्यपारमितामनात्मेति योजयति। न धानपारमितामात्मेति योजयति। न धानपारमिता-मनात्मेति योजयति । न प्रजापारमितामात्मेति योजयति । न प्रजापारमितामनात्मेति योजयति। नाऽध्यात्मग्रन्यतामात्मेति योज-यति। नाऽधाताग्रन्यतामनात्मेति योजयति । न विद्विश्रन्यता-मात्मेति योजयति। न विद्विश्चितामनात्मेति योजयति। नाऽ-धात्मवहिद्धीशून्यतामात्मेति योजयति। नाऽध्यात्मवहिद्धीशून्यताम-नात्मेति योजयति। न ग्रन्यताग्रन्यतामात्मेति योजयति। न ग्रन्य-ताग्रन्यतामनात्मेति योजयति। न महाग्रन्यतामात्मेति योजयति। न महाश्रुन्यतामनात्मेति योजयति । न परमाऽर्घश्रुन्यतामात्मेति योजयति। न परमाऽर्थश्चन्यतामनात्मेति योजयति। न मंक्षतश्चन्य-तामात्मेति योजयति। न संक्षतग्रन्यतामनात्मेति योजयति। ना-ऽमंक्त्रतग्र्यतामात्मेति योजयति। नाऽमंक्क्तग्र्यतामनात्मेति योज-यति । नाऽत्यन्तश्र्न्यतामात्मेति योजयति । नाऽत्यन्तश्र्तामनात्मेति योजयति। नाऽनवराऽपश्रन्थतामात्मेति योजयति। नाऽनवरागश्रन्थ-तामनात्मेति योजयति । नाऽनवकारशूत्यतामात्मेति योजयति। नाऽनवकारग्रन्यतामनात्मेति योजयति । न प्रकृतिग्रन्यतामात्मेति योजयति। न प्रकृतिश्रन्यतामनात्मेति योजयति। न मर्व्वधर्माश्रन्य-तामात्मेति योजयति। न मर्व्यधर्मग्रून्यतामनात्मेति योजयति। न खनचण्यान्यतामात्मेति योजयति। न खनचण्यान्यतामनात्मेति

योजयति। नाऽनुपलसम्बन्धतामात्मेति योजयति। नाऽनुपलसम्बन्धः तामनात्मेति योजयति । नाऽभावग्रन्यतामात्मेति योजयति । नाऽ-भावश्र्यतामनात्मेति योजयति । न खभावश्र्यतामात्मेति योज-यति। न खभावशून्यतामनात्मेति योजयति। नाऽभावखभावशून्य-तामात्मेति योजयति। नाऽभावखभावन्यश्तामनात्मेति योजयति। न स्रुत्युपञ्चानान्यात्मानीति योजयति । न सृत्युपञ्चानान्यनात्मा-नीति योजयति । न सस्यक् प्रहाणान्यातमानीति योजयति। न सम्यक् प्रहाणान्यनात्मानीति योजयति । न ऋद्विपादानात्मानद्ति थोजयति । न ऋद्धिपादाननात्मानद्गति योजयति । नेन्द्रियाणा-त्यानीति योजयति। नेन्द्रियाण्यनात्मानीति योजयति। न बला-न्यातमानीति योजयति। न बनान्यनात्मानीति योजयति। न बो-ध्यङ्गान्यात्मानीति योजयति। न बोध्यङ्गान्यनात्मानीति योजयति। नाऽर्याऽष्टाऽऽङ्गमार्गमात्मेति योजयति। नाऽर्याऽष्टाऽऽङ्गमार्गमनात्मेति योजयति । नाऽऽर्व्यमत्यान्यात्मानीति योजयति । नाऽऽर्व्यमत्यान्यना-त्मानीति योजयति। न धानान्यात्मानीति योजयति। न धानान्यः नात्मानीति योजयति । नप्रमाणान्यात्मानीति योजयति । नप्रमा-णान्यनात्मानीति योजयति। नाऽऽरूषममापन्तीरात्मेति योजयति। नाऽऽरूषममापत्तीरनात्मेति योजयति । नाऽष्टी विमोचानात्मान-इति योजयति। नाऽष्टौ विमोचाननात्मानइति योजयति। न न-वाऽनुपूर्वविद्यार्यमापत्तौरात्मेति योजयित। न नवाऽनुपूर्व्वविद्यार-

<sup>\*</sup> चात्मानइति पाठोयुक्तः प्रतिभाति ।

समापत्तीरनात्मेति योजयति । न ग्रन्थताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहित-विमोचसुखान्यात्मानीति योजयति। न ग्रन्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहित-विमोचमुखान्यनात्मानीति योजयति। नाऽभिज्ञामात्मेति योजयति। नाऽभिज्ञामनात्मेति योजयति । न समाधीनात्मानद्रति योजयति न समाधीननात्मानइति योजयति । न धारणीसुखान्यात्मानीति योजयति। न धारणीमुखान्यनात्मानीति योजयति। न दगत्यागत-बलान्यात्मानीति योजयति । न दश्यतयागतबलान्यनात्मानीति योज-यति । न वैशारद्यान्यात्मानीति योजयति । न वैशारद्यान्यनात्मा-नीति योजयति। न प्रतिसम्बदशातानद्ति योजयति। न प्रति-सम्बदोऽनात्मानइति योजयति । न महामैत्रीमात्मेति योजयति । न महामैत्रीमनात्मेति योजयति । न महाकर्णामात्मेति योज-यति । न महाकर्णामनात्मेति योजयति । नाऽष्टाद्गाऽऽवेणिक बद्धधर्मानात्मानद्ति योजयति। नाऽष्टादगाऽऽवेणिकबद्धधर्मानना-त्मानः ति योजयति । न श्रोतश्रापत्तिपालमात्मेति योजयति । न श्रोतश्रापत्तिपालमनाताति योजयति । न सक्तदागामिपालमाताति योजयति। न सकदागामिपालमनात्मेति योजयति। नाऽनागामि-फलमात्येति योजयति। नाऽनागामिफलमनात्येति योजयति। ना-ऽईलमात्मेति योजयति। नाऽईलमनात्मेति योजयति। न प्रत्येक-बोधिमात्मेति योजयति। न प्रत्येकबोधिमनात्मेति योजयति। न मार्गाऽऽकारज्ञतामात्मेति योजयति। न मार्गाऽऽकारज्ञतामनात्मेति योजयति। न सर्वाऽऽकारज्ञतामात्मेति योजयति। न सर्वाऽऽकार-

<sup>\*</sup> खनातमानद्रति युक्तः प्रतिमाति।

ज्ञतामनात्मेति योजयित । एवं चरन् ग्रारदतीपुत्र वोधिमचो-महासचः प्रज्ञापार्मितायां यृत्तद्वति वक्तयः ।

पुनरपरं भारदतीपुच बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चर्न् न रूपं प्रान्तिनिति योजयति। न रूपमप्रान्तिनिति योजयति। न वेदनां ग्रान्तेति योजयति। न वेदनामगान्तेति योजयति। न मंजां गान्तेति योजयति। न मंजामगान्तेति योजयति। न मंस्का-रान ग्रान्ता इति योजयति। न संस्कारानग्रान्ता इति योजयति। न विज्ञानं ग्रान्तमिति योजयति । न विज्ञानमग्रान्तमिति योज-यति । न चनुः ग्रान्तमिति योजयति । न चन्र्गान्तमिति योज-यति । न श्रोपं प्रान्तिमिति योजयति । न श्रोपमप्रान्तिमिति योजयति । न घाणं प्रान्तिमिति योजयति । न घाणमप्रान्तिमिति योजयति । न जिक्कां प्रान्तेति योजयति । न जिक्कामप्रान्तेति योजयति। न कायं ग्रान्तिमिति योजयति। न कायमग्रान्तिमिति\* योजयति । न मनः ग्रान्तिमिति योजयति । न मनोऽग्रान्तिमिति थोजयति । न रूपं ग्रान्तिमिति योजयति। न रूपमग्रान्तिमिति योजयति । न गर्व्दं गान्तिमिति योजयति । न गब्दमगान्तिमिति योजयति । न गन्धं ग्रान्तिमिति योजयति । न गन्धमग्रान्तिमिति योजयति । न रसं ग्रान्तिमिति योजयति । न रसम्प्रान्तिमिति योजयति । न स्पर्भे ग्रान्तिमिति योजयति । न स्पर्भम्गान्तिमिति योजयति । न धर्मान् ग्रान्ताइति योजयति। न धर्मान्ग्रान्ताइति योजयति । न चचुर्विज्ञानं प्रानामिति योजयति । न चचुर्विज्ञान-

<sup>\*</sup> अधान्तेति पाठः क।

मणान्तमिति योजयति। न श्रोचविज्ञानं ग्रान्तमिति योजयति। न श्रोवविज्ञानसभानासिति योजयति । न प्राणविज्ञानं भानासिति योजयति। न घाणविज्ञानमग्रान्तमिति योजयति। न जिङाविज्ञानं शान्तमिति योजयति। न जिङ्काविज्ञानमशान्तमिति योजयति। न कायविज्ञानं ग्रान्तमिति योजयति । न कायविज्ञानमग्रान्तमिति योजयति । न मनोविज्ञानं ग्रान्तमिति योजयति । न मनोविज्ञान-मग्रान्तमिति योजयति । न चनुःषंसार्गे ग्रान्तमिति योजयति। न चचः संस्पर्धम्यान्तिमिति योजयति । न श्रोचसंस्पर्धे प्रान्तिमिति योजयति । न श्रोत्रसंस्पर्भमशान्तमिति योजयति । न घाणसंस्पर्भ गान्तिमिति योजयति । न प्राणसंस्पर्धसभान्तिमिति योजयति । न जिज्ञासंस्पर्भे ग्रान्तिनित योजयति । न जिज्ञासंस्पर्भम्यान्तिनित योजयति। न कायसंस्पर्भे गान्तमिति योजयति। न कायसंस्पर्भम-ग्रान्तिमिति योजयति । न मनः संस्पे ग्रान्तिमिति योजयति । न मनः गंस्पर्भमणान्ति योजयति । न चचः गंस्पर्भप्रत्ययां (१) वेदनां प्रान्ति योजयति । न चनुःसंस्पर्पप्रत्ययां वेदनामप्रान्तेति योज-यति। न श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां प्रान्तेति योजयति। न श्रोच-संस्पर्भप्रत्ययां वेदनासमान्तेति योजयति । न प्राणसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां प्रान्तेति योजयति । न प्राणसंस्पर्पप्रत्ययां वेदनामप्रान्तेति योजयति । न जिज्ञासंसार्गप्रत्ययां वेदनां ग्रान्तेति योजयति । न जिक्कासंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामणान्तित योजयति। न कायसंस्पर्भप्रत्ययां

<sup>(</sup>१) कार्ये प्रवयते गच्चतीति प्रवयः कारणमितिरत्नप्रभा। प्रवयो-ऽधीनग्रपणचानिकासचेतिस्वतमरः।

वेदनां प्रान्तिति योजयित । न कायमंस्प्रप्रप्रव्ययां वेदनामप्रान्तिति योजयित । न मनः संस्पर्पप्रव्ययां वेदनां प्रान्तिति योजयित । न मनः संस्पर्पप्रव्ययां वेदनां प्रान्तिति योजयित । न प्रथिवीधातुं प्रान्ति योजयित । न प्रथिवीधातुं प्रान्तिति योजयित । न प्रथिवीधातुं प्रान्तिति योजयित । न तेजोधातुं प्रान्तिति योजयित । न तेजोधातुं प्रान्तिति योजयित । न तेजोधातुं प्राप्तिति योजयित । न वायुः धातुं प्रान्तिति योजयित । न वायुः धातुं प्रान्तिति योजयित । न वायुः धातुं प्रान्तिति योजयित । न वायुः प्राप्ति प्राप्तिति योजयित । न विज्ञानधातुं प्रान्तदिति योजयित । न विज्ञानधातुं प्रान्तदिति योजयित । न विज्ञानधातुं प्रान्तदिति योजयित । न विज्ञानधातुः प्रान्तिति योजयित । न विज्ञानधातुः प्रान्तिति योजयित । न संस्कार्। न प्रान्ति योजयित । न संस्कार्ति । न विज्ञाने प्रान्ति । न संस्कार्ते । न विज्ञाने प्रान्ति । न संस्कार्ति । न विज्ञाने प्रान्ति योजयित । न संस्कार्ति । न विज्ञाने प्रान्ति । न संस्कार्ति । न विज्ञाने प्रान्ति । न संस्कार्ति । न विज्ञाने प्रान्ति । न विज्ञानि । न विज्ञाने प्रान्ति । न विज्ञानि । न विज्ञानि । न विज्ञानि । न विज्ञानि । न

## \* भ्रान्तेति च पाठः।

<sup>(</sup>२) चाणिकेषु स्थरलबुद्धिर्विद्या। ततोरागदेषमोद्याः संस्काराभवित्त । तभ्योगर्भस्थस्याद्यं विज्ञानमुत्पद्यते। तस्माचानयविज्ञानात् एथिव्यादि चतुन्ध्यं नामाश्र्यस्वाद्याम भवित । ततो रूपं सितासितात्मकं युन्न-ग्रोणितं निव्यद्यते गर्भस्थनन्तन्तुन्दुन्दाऽवस्था नामरूपपदार्थद्रति विस्कर्षः । विज्ञानं एथिव्यादिचतुन्ध्यं रूपच्चिति षट् च्यायतनानियस्वे-निव्यातस्य तत् षड्यायतं। नामरूपप्रयाणां मिथः संयोगः स्पर्धः। ततः सुखादिकावेदना, तया पुनविषयस्या, तया प्रवित्तस्यादानं । तेन भवस्यसाच्चन्नीत भवोधम्मादिस्ततोनातिर्देदनन्य पञ्चस्वन्यस्य-दायद्रति यावत् नातानां स्कन्धानां परिपाकोनरास्तन्धः नाधामर्थम् । इति भाररीक्षभाष्य टीना, रक्षप्रमा ।

न विज्ञानसभान्तिमिति योजयति। न नामरूपं भान्तिमिति योज-यति न नामक्ष्पमणान्तमिति योजयति । न षडायतनं णान्तमिति योजयति न वडायतनमग्रान्तमिति योजयति। न स्पर्भे ग्रान्तमिति योजयति न सुर्भमणान्तमिति योजयति । न वेदनां णान्तिति योजयति न वेदनामगान्तेति योजयति । न त्यणां गान्तेति योजयति न त्रणामगानोति योजयति । नोपादानं गान्तमिति\* योजयति नोपादानमणान्तमिति योजयति । न भवं णान्तमिति योजयति न भवमग्रानामिति योजयति । न जातिं गान्तेति योजयति न जातिमगान्तेति योजयति। न जरामर्णं गान्तिमिति योजयित न जरामर्णम्यान्तिमिति योजयित । न दानपारिमतां प्रान्तिति योजयति न दानपारिमतामप्रान्तिति योजयति। न शीलपारिमतां शानीति योजयति न शीलपारिमतामशानीति योजयति। न चान्तिपारिमतां प्रान्तिति योजयति न चान्ति-पार्मितामग्रान्तेति योजयति न वौर्य्यपार्मितां ग्रान्तेति योजयति न वीर्य्यारमितामप्रान्तित योजयति । न ध्यानपारमितां प्रान्तिति योजयति । न धानपारमितामग्रान्तेति योजयति । न प्रज्ञापार-मितां शाक्तीत योजयति। न प्रज्ञापार्मितामशाक्तीत योज-

अभ्रानिति च प्रक्ति पाठः। यदं परच भ्रानिति अभ्रानिति पु॰ नपु॰
 सक्तयोर्विभेष्यलिपि प्रयोगः। प्रक्तकचतुरुये दृश्यते।

में भ्रान्त इति ख, ग, घ पुक्तके पाठः। यवं परच घातु भव्य विभ्रोध्य स्थाने भ्रान्त इति स्थापान इति सर्व्यंच पाठः ख, ग, घ, पुक्तके षु वृष्यते।

यति । नाऽध्यातमग्रन्यतां ग्रान्तेति योजयति । नाऽध्यातः ग्रन्यता-मग्रान्तेति योजयति। न विद्धिंग्र्न्थतां ग्रान्तेति योजयति। न विद्विर्द्धाग्रस्थानम्भान्तेति योजयति। नाऽध्यात्मविद्वर्धाग्रस्थतां भान्ति योजयति। नाऽधात्मविहर्म्गश्चन्तामभान्तेति योजयति। न ग्रन्थताग्रन्थतां ग्रान्तेति योजयति। न ग्रून्थताग्रुन्धताम-गानिति योजयति। न महाग्रुन्धतां गानिति योजयति। न महाश्रून्यतामशान्तिति योजयति। न परमाऽर्थशून्यतां शान्तिति योजयति। न परमार्थग्रुन्यतामणान्तेति योजयति। न संस्नृत-श्र्त्यतां श्रान्तेति योजयति । न संस्नुतश्र्त्यतामशान्तेति योज-यति । नाऽपंख्यतग्रून्यतां ग्रान्तेति योजयति । नाऽपंख्यतग्रून्यताम-भानोति योजयति । नाऽत्यन्तसून्यतां भानोति योजयति । नाऽत्य-न्तग्रुन्थतामगान्तेति योजयति । नाऽनवराऽग्रग्रून्थतां ग्रान्तेति योज-यति । नाऽनवराऽग्रश्चन्यतामग्रान्तेति योजयति । नाऽनवकारश्चन्यतां ग्रान्तिति योजयति। नाऽनवकारश्च्यतामग्रान्तेति योजयति। न प्रकृतिशूत्यतां शान्तेति योजयति। न प्रकृतिशूत्यतामशान्तेति योज-यति । न सर्वधर्माग्र्यन्यतां ग्रान्तेति योजयति । न सर्वधर्माग्र्न्यता-मगान्ति योजयति। न खलचणग्र्यां ग्रान्तेति योजयति न। खलचणग्रुन्यतामग्रान्तेति योजयति । नाऽनुपलक्षग्रुन्यतां ग्रान्तेति योजयति। नाऽनुपत्तसग्र्त्यतामगान्तेति योजयति। नाऽभावग्र्त्यतां ग्रान्तेति योजयति। नाऽभावशूत्यतामग्रान्तेति योजयति। न खभावग्रन्थतां ग्रान्तेति योजयति। न खभावग्रन्थतामग्रान्तेति योजयति । नाऽभावखभावश्रुत्यतां ग्रान्तेति योजयति । नाऽभावख-



भावश्रत्यतामग्रान्तेति योजयति । न सर्व्यपखानानि ग्रान्तानीति योजयति। न सृत्यप्थानान्यमानानीति योजयति। न मन्यन् यहाणानिप्रान्तानौति । योजयति न सम्यक् यहाणान्यप्रान्तानौति योजयति । न ऋद्विपादान ग्रान्ताइति योजयति । न ऋद्विपादा-नशानाइति योजयति । नेन्द्रियाणिशाकानौति योजयति । नेन्द्रि-याण्यपान्तानीति योजयति । न वत्तानिप्रान्तानीति योजयति । न बलान्यग्रान्तानीति योजयति । न बोध्यङ्गानिग्रान्तानीति योज-यति । न बोधङ्गान्यग्रान्तानौति योजयति । नाऽऽर्य्योऽष्टाऽङ्गमागै शान्त मिति योजयति । नाऽऽर्याऽष्टाऽङ्गमार्गमशान्तिमिति योज-यति। न धानानिमान्तानीति योजयति। न धानान्यमान्तानीति योजयति । नाऽप्रसाणानिभान्तानीति योजयति । नाऽप्रसाणान्य-ग्रान्तानीति योजयति। नाऽऽक्ष्यसमापत्तीः ग्रान्ताइति योजयति। नाऽऽक्ष्यममापत्तीरग्रान्ताद्ति योजयति । न विमोचान ग्रान्तादति योजयति। न विमोचानप्रान्तारति योजयति। ननवाऽांनुपूर्व्वविहा-रसमापत्तीः ग्रान्ताद्ति योजयति। न नावऽतुपूर्व्वविद्वारसमापत्ती-रभान्तादति योजयति । न शून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचम्-खानि ग्रान्तानीति येजयति। न ग्रन्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितवि-मोचमुखान्यग्रान्तानीति योजयति । नाऽभिज्ञाः ग्रान्ताद्रति योज-

नाऽऽर्ध्यसत्वानिम्रान्तानीति योजयित नाऽऽर्ध्यसत्वानिम्रान्तानीति
 योजयित घ पाठः ।

र् प्रान्तइति ख, ग, घ, प्रस्तकेषु पाठः

<sup>‡</sup> नाऽनुपूर्वेति च पाठः

यति । नाऽभिज्ञात्रभान्तादति योजयति । न समाधीन् भान्तादति योजयति । न समाधीनशान्तादृति योजयति । न धारणीसुखानि भान्तानीति योजयति। न धारणीसुखान्यभान्तानीति योजयति। न दग्रतथागतवलानिग्रान्तानीति थोजयति । न दग्रतथागतवला-न्यप्रान्तानीति योजयति। न चलारिवैणारद्यानि प्रान्तानीति योजयति। न चलारिवेगारद्यान्यगान्तानौति योजयति। न चतसः प्रतिसंबिदः प्रान्ताद्ति योजयति । न चतस्रः प्रतिसंबिद्रोऽप्रान्ता दूति थोजयति । न महामेची प्रान्तिति थोजयति । न महामेची-मगान्ति योजयति। न महाकर्णां ग्रान्ति योजयति। न महा-कर्णामणान्तेति योजयति । नाऽष्टाद्णाऽऽवेणिकान् बुद्धधर्मान् भान्ताइति योजयति। नाऽष्टाद्भाऽऽविणिकान् बद्धधमानिभान्ता दृति योजयति । न श्रोत-श्रापत्तिपालं ग्रान्तिमिति योजयति । न श्रोत-श्रापत्तिपालमग्रान्तिमिति योजयति । न सक्षद्रागामिपालं गान्तिमिति योजयति न सकदागामिफलमग्रान्तिमिति योजयति। नाऽनागामिषलं प्रान्तमिति योजयति नाऽनागामिषलम्पान्तमिति योजयति । नाऽईंचं ग्रानामिति योजयति नाऽईंचमग्रान्तमिति योजयति । न प्रत्येकवोधिं भान्तद्रति योजयति न प्रत्येकवोधि-मगान्तद्ति योजयति। न मार्गाऽऽकार्ज्ञतां ग्रान्तेति योज-यति । न मार्गाऽऽकार्ज्ञतामभान्तेति योजयति । न मर्व्वाऽऽकार-ज्ञतां ग्रान्तिति योजयति। न सर्वाऽऽकारज्ञतामग्रान्तेति योजयति। एवं चरन् ग्रारदतीपुच बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां युक्तदति वक्तव्यः।

पुनर्परं ग्रारदतीपुच बोधिमचोमद्दामचः प्रज्ञापार्मितायां यच्यमानो नरूपं शून्यमिति वाऽशुन्यमिति वा युच्यते। न वेदनां शून्यमिति वाऽशून्यमिति वा युच्यते । न मंज्ञां शून्यमिति वाऽ-शुन्यमिति वा युच्यते । न मंस्काराः "शून्यादति वाऽशून्यादति वा युच्यते। न विज्ञानं ग्र्स्यमिति वाऽग्रस्यमिति वायुच्यते। न चचुः ग्रूत्यमिति वाऽग्रन्यमिति वा युच्यते। न श्रोचं ग्रूत्यमिति वाऽग्रस्य मिति वा युज्यते । न घाणं श्रस्यमिति वाऽग्रस्यमिति वा युच्यते। न जिङ्घां ग्र्त्यमिति वाऽग्र्न्यमिति वा युच्यते। न कायं शून्यमिति वाऽशून्यमिति वा युच्यते। न मनः शून्यमिति वाऽ-शून्यमिति वा युक्तते। न रूपं शून्यमिति वाऽशून्यमिति वा युज्यते। न प्रब्दं ग्रन्यमिति वाऽग्रन्यमिति वा युज्यते। न गन्धं श्र्न्यमिति वाऽश्र्न्यमिति वा युच्यते। न रसं श्र्न्यमिति वाऽ-शून्यमिति वा युच्यते। न स्पर्भे शून्यमिति वाऽशून्यमिति वा युज्यते । न धर्मान् ग्रुन्याद्ति वाऽग्रुन्यादित वा युज्यते । न चर्-र्व्विज्ञानं शूत्यिमिति वाऽशूत्यिमिति वा युच्यते । न स्रोचित्रानं श्रन्यमिति वाऽश्रन्यमिति वा युच्यते । न प्राणविज्ञानं श्रन्यमिति वाऽशून्यमिति वा युच्यते । न जिङ्गाविज्ञानं शून्यमिति वाऽशून्य-मिति वा युच्यते । न कायविज्ञानं शून्यमिति वाऽशून्यमिति वा युज्यते । न मनोविज्ञानं श्रूत्यमिति वाऽश्रूत्यमिति वा युज्यते । न चनः संसाभें श्रन्यमिति वाऽश्रन्यमिति वा युच्यते । न श्रोत्रसंसाभी शून्यमिति वाऽशून्यमिति वा युच्यते । न घाणमंसाशै शून्यमिति

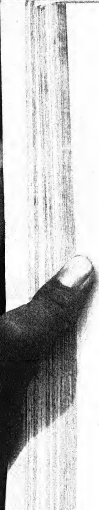
<sup>\*</sup> न संखारान् इति ख, ग, घ, च याठः।

वाऽग्रःन्यमिति वा युच्यते । न जिज्ञासंसाग्ने ग्रन्यमिति वाऽग्रन्य-मिति वा युच्यते। न कायसंसाग्रं शून्यमिति वाऽश्र्न्यमिति वा युज्यते। न सनःशंग्रप्तें घून्यमिति वाऽघूत्यमिति वा युज्यते। न चतुःसंस्पर्गप्रत्ययां वेदनां ग्र्न्येति वाऽग्र्न्येति वा युज्यते। न अरो च संस्पर्गप्रत्ययां वेदनां शुन्येति वाऽसून्येति वा टुड्यते। न प्राण-संसर्भप्रस्ययां वेदनां ग्रूस्थेति वाऽग्रूस्थेति वा युच्पते । न जिङ्घा-संस्पर्पेप्रत्ययां वेदनां ग्रन्थेति वाऽग्रन्थेति वायुज्यते। न काय-संपर्भप्रह्मयां वेदनां ग्रुन्थेति वाऽग्रुन्थेति वायुज्यते।नमनः संसार्गप्रत्ययां वेदनां शून्येति वाऽशून्येति वा गुज्यते । न पृथिवी-धातुं शून्य मिति वाऽशून्यमिति वा युच्यते । नाऽसातुं शून्यमिति वाऽग्रुन्यमिति वा युच्यते । न तेजोधातं ग्रुन्यमिति वाऽग्रन्यमिति वा युच्चते। न वाय्धातं श्रूचिमिति वाऽश्रूचिमिति वा युच्चते। नाऽऽकाग्रधातं शूत्यमिति वाऽशूत्यमिति वा युच्यते । न विज्ञान-धातुं ग्र्न्यदति वाऽग्र्न्यदति वा युज्यते । नाविद्यां ग्र्न्थेति वाऽ-शून्येति वा युच्यते। न संस्कारान् शून्याइति<sup>†</sup> वाऽशून्याइति वा युज्यते। न विज्ञानं शून्यमिति वाऽशून्यमिति वा युज्यते। न नामरूपं शूल्यमिति वाऽशूल्यमिति वा युज्यते। न षडायतनं शूत्यिमिति वाऽशूत्यमिति वा युच्यते। न सार्थे शूत्यमिति वाऽ-

<sup>\*</sup> ख, ग, घ, च ग्रक्त नेषु प्रत्य इति वा अप्यून्य इति वा पाटः। एवं सर्व्यच धातुभव्दिविभेष्यस्थले दृश्यते।

<sup>†</sup> श्रूचेति चश्रूचेति, च प्रक्तके पाठः। ख, ग, घ, च प्रक्तकेषु श्रूचाइति चश्रूच्य, इति यथायथं पाठः।

शून्यमिति वा युच्यते । न वेदनां शून्येति वाऽशून्येति वा दुच्यते । न त्वर्णां श्रून्येति वाऽश्रून्येति वायुच्यते । नोपादानं श्रून्यिभिति वाऽग्र्त्यमिति वा टुज्यते। न भवं ग्र्त्यद्ति वाऽग्र्त्यद्ति वा युच्यते । न जातिं ग्रूस्येति वाऽग्रुस्येति वा युच्यते । न जरामरणं शून्यमिति वाऽश्ल्यमिति वा युच्यते । न दानपारमितां श्लेनि वाऽग्र्न्येति वा युच्यते । न भीखपारमितां श्र्न्येति वाऽश्र्न्येति वा युच्यते । न चान्तिपारिमतां ग्र्स्येति वाऽग्र्स्येति वा युच्यते । न वीर्य्यपारिमतां ग्रन्थेति वाऽग्रन्थेति वा युच्यते । न धानपार-मितां ग्रूचेित वाऽग्रूचेित वा युच्यते । न प्रज्ञापार्मितां ग्रूचेित वाऽश्रुचेति वा युक्ते। नाऽधाताश्र्चतां श्चेति वाऽश्चेति वा युच्चते । न विद्धिश्रि,चतां श्रूचेति वाऽश्रूचेति वा युच्चते । ना-ऽधात्मविद्धांग्र्न्यतां ग्र्न्येति वाऽग्र्न्येति वा युज्यते । न ग्र्न्यता श्रूच्यतां श्रूच्येति वाऽश्रूच्येति वा युज्यते । न महाश्रूच्यतां श्रूच्येति वाऽग्रूचिति वा युच्यते । न परमार्थग्रूच्यतां ग्रूचेति वाऽग्रूचेति वा युच्यते । न संक्षतग्रूत्यतां श्रूत्येति वाऽश्रूत्येति वा युच्यते । नाऽसंक्षतग्र्न्यतां ग्र्न्येति वाऽग्र्न्येति वा युज्यते । नाऽत्यन्तग्र्न्यतां शून्येति वाऽशून्येति वा युच्यते। नाऽनवराग्रशून्यतां शून्येति वाऽ-शून्येति वा युच्यते । नाऽनवकारश्र्न्यतां श्रून्येति वाऽश्रून्येति वा युज्यते । न प्रक्वतिश्र्स्यतां श्रूस्येति वाऽश्रूस्येति वा युज्यते । न मर्जधर्माश्र्न्यतां श्र्न्येति वाऽश्रन्येति वा युच्यते । न खलचणश्र्न्यतां श्रूचिति वाऽश्रूचेति वा युज्यते । नाऽनुपत्तमःश्रूचतां श्रूचेति वाऽ-शून्येति वा युच्यते । नाऽभावशून्यतां शून्येति वाऽशून्येति वा युच्यते । न खुभावग्र्त्यतां ग्र्न्येति वाऽग्र्न्येति वा युच्यते। नाऽभावखभाव-श्च्यतां श्र्न्येति वाऽश्च्येति वा युज्यते । न स्मृत्युपश्चानानिश्र्न्या-नीति वाऽग्रून्यानीति वा युज्यते। न सम्यक् ग्रहाणानि ग्रून्या-नीति वाऽश्र्त्यानीति वा युज्यते । नर्द्धिपादान् श्र्त्यादिति वाऽ-शून्यादति वा युच्यते। नेन्द्रियाणि शून्यानीति वाऽशून्यानीति वा युज्यते। नवलानि श्रुग्यानीति वाऽश्रुत्यानीति वा युज्यते। न बोध्यङ्गानि श्र्न्यानीति वाऽश्र्न्यानीति वा युच्यते। नाऽऽर्व्याऽष्टाऽङ्ग-मार्गे शून्यदति वाऽशून्यदति वा युच्यते। नार्य्यसत्यानि शून्यानीति वाऽश्रूत्यानीति वा युच्यते । न ध्यानानि श्रूत्यानीति वाऽश्रूत्या-नीति वा युच्यते । नाऽप्रमाणानि शून्यानीति वाऽशून्यानीति वा युज्यते। नाऽऽक्ष्यममापत्तीः शून्याइति वाऽशून्याइति वा युज्यते। नाऽष्टी विमोचान् ग्रून्यादति वाऽग्रून्यादति वा युज्यते। न नवा-ऽनुपूर्वविचारसमापत्तीः शून्यादति वाऽश्र्न्यादति वा युज्यते । न शून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखानि शून्यानीति वाऽशून्या-नीतिवा युज्यते। नाभिज्ञाः श्रुन्यादति वा ऋशून्यादति वा युज्यते। न समाधीन् श्रुन्यादिति वाऽश्रून्यादिति वा युज्यते। न धारणीमुखानि ग्रन्यानीति वाऽग्रन्यानीति वा युज्यते । न तथा-गतवस्नानि सून्यानीति वाऽसून्यानीति वा युज्यते। न वैसारद्यानि श्रुन्यानीति वारश्रुन्यानीति वा युज्यते । न प्रतिसंविदः श्रुन्याइति वाऽग्र्त्यादति वा युच्यते। न महामेची ग्र्न्येति वाऽग्र्न्येति वा युज्यते। न महाकरूणां ग्रून्येति वाऽग्रन्येति वा युज्यते। नाऽऽवे-णिकबुद्धधर्मान् ग्रन्याइति वाऽग्रन्याइति वा युच्यते। न श्रोत-



श्रापत्तिपत्तं ग्र्स्यिमिति वाऽग्र्स्यिमिति वा युच्यते। न सङ्गदागामिपत्तं ग्रस्यिमिति वाऽग्र्स्यिमिति वा युच्यते। नाऽनागामिपत्तं ग्रस्यिमिति वाऽग्र्स्यमिति वाऽग्रस्यिमिति वाऽग्रस्यिमिति वाऽग्रस्यिमिति वाऽग्रस्यिमिति वाऽग्रस्यिमिति वाऽग्रस्यिमिति वाऽग्रस्यिनि वा युच्यते। न पर्योक्षवोधिं ग्रस्यिति वाऽग्रस्यिति वा युच्यते। न मर्थाऽऽकार न मार्गाऽऽकारचातां ग्रस्यिति वाऽग्रस्यिति वा युच्यते। न मर्थाऽऽकार चारं ग्रस्यिति वाऽग्रस्यिति वा युच्यते। एवं परन् ग्रारदतीपुत्र वोधिमचोमद्दासचः प्रज्ञापारिमतायां गुक्तदति वक्रयः।

पुनरपरं ग्रारदतीपुत्र बोधियचोमद्दायचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् न रूपं निमिक्तिति वाऽनिमिक्तिमिति वा युच्यते। न वंद्यां निमिक्तिति वाऽनिमिक्तिति वा युच्यते। न यंज्ञां निमिक्तिति वाऽनिमिक्तिति वा युच्यते। न यंज्ञां निमिक्तिति वाऽनिमिक्तिति वा युच्यते। न विज्ञानं निमिक्तिमित्ति वाऽनिमिक्तिमिति वा युच्यते। न चनुर्निमिक्तिमित्ति वाऽनिमिक्तिमिति वा युच्यते। न प्राणं निमिक्तमिति वा प्रचिमिक्तमिति वा युच्यते। न प्राणं निमिक्तमिति वा प्रचिमिक्तमिति वा युच्यते। न प्राणं निमिक्तमिति वा युच्यते। न कायं निमिक्तमिति वा युच्यते। न कायं निमिक्तमिति वा युच्यते। न रूपं निमिक्तमिति वा युच्यते। न प्रव्यं निमिक्तमिति वा युच्यते। न पर्यं निमिक्तमिति

<sup>\*</sup> निमित्तेति अनिमित्तेति म्न, म, घ प्रस्तर्तेषु यथायर्थं पाठः।

वाऽनिमित्तमिति वा युञ्चते। न स्वर्भं निमित्तमिति वाऽनिमित्त-मिति वा युज्यते । न धर्मान् निमित्तादति वाऽनिमित्तादति वा युज्यते । न चचुर्विज्ञानं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते । न अोचविज्ञानं निमित्तमिति वा चनिमित्तमिति वा युच्यते । न प्राणविज्ञानं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। न जिक्काविज्ञानं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते । न कायविज्ञानं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते । न मनोविज्ञानं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युच्यते । न चतुः संसाधी निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युच्यते। न श्रोचसंस्पर्भे निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा चच्चते। न प्राणशंस्पर्भे निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा यज्यते । न जिक्कासंस्थां निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। न कायसंस्थां निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युच्यते । न मनः संस्थां निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युच्यते । न चनुः संखर्भप्रत्ययां वेदनां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। न श्रोत्रमंखर्मप्रत्ययां वेदनां निमित्तिति वाऽनिमित्तिति वा यञ्चते । न प्राणसंस्थर्भप्रत्ययां वेदनां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते। न जिक्कासंस्थाभ्ययां वेदनां निमित्तेति वाऽनिमित्तिति वा युज्यते। न कायमंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। न मनः संस्पर्भप्रत्ययां वेदनां निमित्तिति वा श्रनि-मित्तेति वा युज्यते । न प्रथिवीधातं निमिक्तमिति वाऽनिभित्त-मिति वा युच्यते । नाऽस्थातं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा

युज्यते। न तेजोधातुं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। न वायुधातुं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। नाऽ-ऽकामधातुं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युच्यते। न विज्ञानधातुं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। नाऽविद्यां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते । न संस्कारान् निमित्ता-दति वाऽनिमित्तादति वा युञ्यते। न विज्ञानं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। न नामरूपं निमित्तमिति वाऽनि-मित्तमिति वा युज्यते। न षड़ायतनं निमित्तमिति वाऽनिमित्त-मिति वा युज्यते। न स्पर्भे निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। न वेदनां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते। न ढणां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। नोपादानं निमित्त-मिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। न भवं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युच्यते। न जातिं निमित्तेति वाऽनिमित्तिति वा थुञ्चते। न जरामर्णं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युच्यते । न दानपारमितां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते । न गीलपारमितां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। न चान्तिपारमितां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते। न वीर्य्यपारमितां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते । न धान-पारमितां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। न प्रज्ञापारमितां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते । नाऽधात्मश्च्यतां निमि-त्तीत वाऽनिमित्तिति वा युच्यते । न वहिद्धीश्च्यतां निमित्तीति

<sup>\*</sup> निमित्तमिति अनिमित्तमिति ख, ग, च पुक्तकेष् पाठः।

वाऽनिमित्तित वा युच्यते । नाऽधाताविद्धां ग्रन्यतां निमित्तिति वाऽनिमित्तेति वा युष्यते । न शूत्यताशूत्यतां निमित्तेति वाऽनि-मित्तीत वा युज्यते । न महाग्र्न्यतां निमित्तीत वाऽनिमित्तीत वा युच्यते। न परमाऽर्थश्चन्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते । न संस्नतश्र्त्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते । नाऽमंक्कतग्र्त्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा दुच्यते । नाऽत्यन्त-श्र्स्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। नाऽनवराऽयश्र्स्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते। नाऽनवकारशूल्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। न प्रकृतिश्र्न्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युज्यते। न सर्व्यधर्मश्चन्यतां निमित्तेति वाऽनि-मित्तित वा युष्यते। न स्रज्ञचणश्र्यतां निमित्तित वाऽनिमित्तिति वा युज्यते। नाऽत्वपत्तमाशून्यतां निमित्तिति वाऽनिमित्तिति वा युच्यते । नाऽभावग्र्स्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते । न खभावशून्यतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते। नाऽभाव-खभावग्र्स्थतां निमित्तेति वाऽनिमित्तेति वा युच्यते । न स्रात्युप-खानानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युच्यते। न सस्यक् प्रहाणानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युज्यते । नर्ह्वि-पादान् निमित्ता \*निति वाऽनिमित्तानिति वा युज्यते। नेन्द्रियाणि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युज्यते। न बलानि निमि-त्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युच्यते । न बोधक्रानि निमि-

<sup>\*</sup> निमित्ता इति ख, घ पुक्तकयोः पाठः।

त्तानीति वाऽनिभित्तानीति वा युञ्चते । नाऽऽर्घाऽङ्गभागं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युक्यते। नाऽऽर्य्यमत्यानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युज्यते। न धानानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युच्यते। नाऽप्रमाणानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युच्यते। नाऽऽख्यसमापत्ती-निमित्ताइति वाऽनिमित्ताइति वा युच्यते। न विमोचान् निमित्ताइति वाऽनिमित्ताइति वा युच्यते। न नवाऽनुपूर्वविद्यार-समापत्तीर्निमत्ताइति वाऽनिमित्ताइति वा युष्यते । न शुन्यता-ऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखानि निमित्तानीति वाऽनिमित्ता-नौति वा युज्यते । नाऽभिज्ञानिमित्ताइति वाऽनिमित्ताइति वा युच्यते। न समाधीन् निमित्तादति वाऽनिमित्तादति वा युच्यते। न धारणीसुखानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युञ्चते । न तथागतवज्ञानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युज्यते । न वैप्रारद्यानि निमित्तानीति वाऽनिमित्तानीति वा युज्यते। न प्रतिसम्बिदोनिमित्ताइति वाऽनिमित्ताइति वा युच्यते। न महामैची निमित्तित वार्रानिमित्तित वा युष्यते । न महाकर्णां निमित्तेति वाडनिमित्तेति वा युच्यते । नाडष्टाद्याडडवेणिकबुद्ध-धर्मान् निमित्ताइति वाऽनिमित्ताइति वा युच्यते । न श्रोतश्रा-पत्तिफलं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युञ्जते। न सकदा-गामिफलं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते । नाऽना-गामिषा वं निमित्तमिति वार्रनिमित्तमिति वा युञ्यते । नार्र्इलं निमित्तमिति वाऽनिमित्तमिति वा युज्यते। न प्रत्येकवीधि निमित्तिमित्ति वाऽनिमित्तिमित्ति वा युज्यते । न सर्व्वजतां निमित्तिति वाऽनिमित्तिति वा युज्यते । न मार्गाऽऽकारज्ञतां निमित्तिति वाऽनिमित्तिति वा युज्यते । न सर्वाऽऽकारज्ञतां निमित्तिति वाऽनिमित्तिति वा युज्यते । एवच्चरज्ङ्वारदतीपुत्र वोधिसत्तोमहा-सन्तः प्रज्ञापारमितायां युक्तदति वक्तयः ।

पुनर्परं प्रारदतीपुच वोधियलोमहायलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् न रूपं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । न वेदनां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते । न संज्ञां प्रणि-हितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते । न संस्कारान् प्रणिहितादति वाऽप्रणिहिता दति वा युज्यते। न विज्ञानं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । न चचुः प्रणिहितमिति वाऽप्रणि-हितमिति वा युच्यते। न श्रोचं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युक्ति। न प्राणं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युक्ति। न जिक्कां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न कार्यं प्रणिहितद्ति वाऽप्रणिहितद्ति वा युच्यते । न मनः प्रणिहित-मिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । न रूपं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युच्यते । न प्रब्दं प्रणिहितद्ति वाऽप्रणि-हितद्ति वा युज्यते। न गन्धं प्रणिहितद्ति वाऽप्रणिहितद्ति वा युच्यते। न रसं प्रणिहितद्रति वाऽप्रणिहितद्रति वा युच्यते। न स्पर्भं प्रणिहितदति वाऽप्रणिहितदति वा युज्यते। न धर्मान् प्रणिहितादति

<sup>\*</sup> च पुक्तके सब्बेचप्रशिव्हितिमिति पाठः।

पं प्रशिक्तिमिति अप्रशिक्तिमिति ख, ग, व एक्त नेषु पाठः। एवं परच।

न चनुर्विज्ञानं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितादति वा युज्यते। वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न श्रोचविद्यानं प्रणिहितमिति न प्राणविज्ञानं वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। प्रणिहितसिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न जिक्काविज्ञानं प्रणिहितसिति वाऽप्रणिहितसिति वा युच्यते। न कायविज्ञानं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितसिति वा युज्यते। न मनोविज्ञानं प्रणिहितमिति न चन्ः संसाभी वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न ओचमंस्पीं प्रणिहितमिति वाऽप्रशिहितमिति वा युज्यते। न ब्राएसंस्पर्भ प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । न जिक्कासंस्पर्भे प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । न कायसंस्पर्भे प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युच्यते । न मनः संख्या प्रणिहितमिति वाऽप्रणिह्तिमिति वा युज्यते । न चतुः संस्पर्भप्रत्यथां वेदनां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते । न श्रोत्रमंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां प्रणिहितेति वाऽपणिहितेति वा युज्यते । न घाणधंसार्भ-प्रत्ययां वेदनां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते। न जिक्कासंस्थर्भप्रत्ययां वेदनां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न कायसंखर्भप्रत्ययां वेदनां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते। न मनः संसामप्रत्ययां वेदनां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते । न प्रथिनीधातुं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । नाऽस्थातुं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । न तेजोधातं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न

वाय्धातं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । नाऽ-ऽकामधातं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युञ्यते । न विज्ञानधातुं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युच्यते। नाऽविद्यां प्रणिद्वितेति वाऽप्रणिद्वितेति वा युच्यते । न संस्कारान् प्रणिहिताइति वाऽप्रणिहिताइति वा युज्यते। न विज्ञानं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न नामरूपं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न षडायतनं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न स्पर्भ प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न वेदनाप्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युञ्यते । न त्यणाप्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते। नोपादानं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते। न भवं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युञ्यते । न जातिं प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न जरामरणं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युच्यते । न दानपारमितां प्रणिहितेति वाऽपणिहितेति वा युच्यते। न भीलपारमितां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते । न चान्तिपारमितां प्रणिहितेति वाऽ-प्रणिहितेति वा युच्यते । न वीर्य्यपारमितां प्रणिहितेति वाऽप्रणि-हितेति वा युच्यते। न ध्यानपारिमतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहि-तेति वा युज्यते । न प्रज्ञापारमितां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते। नाऽध्यात्यश्र्न्यतां प्रणिहितेति वाऽपणिहितेति वा युज्यते। न विच्छिंग्र्न्यतां प्रणिचितेति वाऽप्रणिचितेति वा युज्यते। नाऽध्यात्मविद्धांग्रुन्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते ।

न शुन्यताश्च्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते । न महाग्र्न्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न परमाऽर्थ-श्रन्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते। न संख्लतश्रन्यतां प्रणिचितेति वाऽप्रणिचितेति वा युच्यते । नाऽमंस्न्नतग्र्न्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते । नाऽत्यन्तरू न्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। नाऽनवराऽयशूत्यतां प्रणिहितेति वाऽपणिहितेति वा युज्यते। नाऽनवकारग्रून्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न प्रकृतिग्रून्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते । न सर्वधर्माशून्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते । न खलचणग्र्न्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते । नाऽनुपस्रभाशून्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते । नाऽभावसून्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न खभावशून्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते । नाऽभावखभावशून्यतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते । न स्नृत्युपछानानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युच्चते। न सम्यक्पप्रहाणानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युच्यते। नर्द्धिपादान् प्रणिहिताइति वाऽप्रणिहिताइति वा युज्यते । नेन्द्रियाणि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युच्यते। न बलानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युज्यते । न बोध्यङ्गानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युच्यते। न मागै प्रणिहितद्ति वाऽप्रणिहितद्ति वा युज्यते। नाऽऽर्घ्यमत्यानि

1/2

प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युज्यते। न धानानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युज्यते । नाऽप्रमाणानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युज्यते । नाऽऽऋषममापत्तीः प्रणिहिताइति वाऽप्रणिहिताइति वा युच्चते । नाऽष्टौविमोचान् प्रणिहितादति वाऽप्रणिहितादति वा युच्यते। न नवाऽनुपूर्व-विद्वार्ममापत्तीः प्रणिहिताद्ति वाऽप्रणिहिताद्ति वा युच्यते। न शुन्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानौति वा युज्यते। नाऽभिज्ञाः प्रणिहिताइति वाऽप्रणिहिताद्रति वा युच्यते। न समाधीन् प्रणिहिताद्रति वाऽप्रणिहिताइति वा युच्यते। न धारणीसुखानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युच्यते। न तथागतवज्ञानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानीति वा युच्यते । न वैग्रार्द्यानि प्रणिहितानीति वाऽप्रणिहितानौति वा युच्यते । न प्रतिमन्बिदः प्रणिहितादति वाऽप्रणिहिताद्रति वा युच्यते। न महामैत्री प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युज्यते। न महाकर्णां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। नाऽष्टाद्गाऽऽवेणिकान् बुद्धधर्मान् प्रणिहिताइति वाऽप्रणिहिताइति वा युच्यते । न श्रोतश्रापत्तिपालं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युञ्यते। न सक्तदागामिपालं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युच्यते । नाऽनागामिफाचं प्रणिहितमिति वाऽप्रणिहितमिति वा युज्यते । माऽईन्वं प्रणिहित-मिति वाऽप्रणिहितमिति वा युच्यते। न प्रत्येकवोधिं प्रणिहितइति वाऽप्रणिहितरति वा युच्यते। न सर्वज्ञतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न मार्गाऽऽकार्ज्ञतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। न मर्वाऽऽकार्ज्ञतां प्रणिहितेति वाऽप्रणिहितेति वा युच्यते। एवञ्चरञ्कारदतीपुत्र वोधिसचो-महासचः प्रज्ञापार्मितायां युक्तदति वक्तव्यः।

पुनरपरं ग्रारद्वतीपुच वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रकृपसुत्पद्यतेइति वा निक्थतेइति वा युज्यते। न वेदनासुत्य-चतरति वा निरुधत रति वा युच्यते। न संज्ञासुत्पचतरति वा निरुध्यतद्दति वा युच्यते। न संस्कारान् उत्पद्यन्तद्दति वा निरुधन्तद्रति वा युच्यते। न विज्ञानसुत्यद्यतद्रति वा निरुध्यतद्रति वा युच्यते। न चचुक्त्पद्यतद्ति वा निक्धतद्ति वा युच्यते। न श्रोचसुत्पद्यतद्ति वा निरूथतद्ति वा युच्यते। घाणसुत्पद्यतद्दति वा निरुधतद्दति वा युच्यते। न जिङ्कासुत्पद्यतद्दति वा निरुध्यतइति वा युच्यते। न कायसुत्पद्यतइति वा निरुध्यत-इति वा युच्यते। न मनजल्पचतइति वा निक्थ्यतइति वायुच्यते। न रूपसुत्पद्यतइति वा निर्ध्यतइति वा युज्यते। न प्रब्द्सुत्पद्यत-इति वा निरुधतइति वा युच्यते। न गन्धसुत्पद्यतद्वि वा निरुधतइति वा युच्यते । न रससुत्पदातइति वा निरुधतइति वा युज्यते। न सार्भसुत्पद्यतद्ति वा निरुधतद्ति वा युज्यते। न धर्मानुत्पद्यनाइति वा निरुधनाइति वा युच्यते। न चनुर्विज्ञान-सुत्पद्यतद्ति वा निरुधतद्ति वा युच्यते। न श्रोचविज्ञान-सुत्पद्यतद्गति वा निक्थतद्गति वा युच्यते। न प्राणविज्ञान-सुत्पद्यतद्ति वा निरुधतद्ति वा युच्यते। न जिङ्काविज्ञानसुत्य-

द्यतद्ति वा निर्ध्यतद्ति वा युज्यते। न कायविज्ञानसुत्पद्यतद्ति वा निरुध्यतद्ति वा युच्यते। न मनोविज्ञानसुत्पद्यतद्ति वा निक्थतद्दित वा युज्यते। न चचः धंसर्प्रमुत्यद्यतद्दित वा निक्थत इति वा युच्यते । न श्रोचमंस्पर्भमुत्पद्यतद्वि वा निरुधतद्वि वा युच्यते। न प्राणमंस्पर्भमुत्पचतद्ति वा निरुधतदति वा युच्यते। न जिज्ञासंसार्भसुत्पद्यतद्ति वा निर्ध्यतद्ति वा युज्यते। न काय-संखर्भसुत्पचतदति वा निरुधतदति वा युच्यते । न मनः संखर्भ-मुत्पद्यतद्दति वा निरुधत दति वा युच्यते। न चचुः संस्पर्भप्रत्ययां \* वेदनासुत्पद्यतदति वा निक्ष्यतदति वा युज्यते । न श्रोचसंसार्भ-प्रस्थयां वेदनामुत्पद्यत इति वा निरुध्यतइति वा युज्यते । न ष्राणसंखर्भप्रत्ययां वेदनासुत्पचतदति वा निरुध्यतद्गति वा युज्यते। न जिज्ञागंस्तर्भप्रत्ययां वेदनासुत्पद्यतद्ति वा निर्ध्यतद्ति वा युच्यते । न कायमंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामुत्पचतद्गति वा निरुधतद्गति वा युक्यते। न मनः संस्पर्णप्रत्ययां वेदनासुत्पद्यतद्ति वा निरुधत दति वा युच्यते । न पृथिवीधातुमुत्पद्यतदति वा निर्ध्यतदति वा युज्यते। नाऽभातुमुत्पद्यतदति वा निक्थतदति वा युज्यते। न तेजोधातुमुत्पद्यतदति वा निरूधतदति वा युच्यते। न वायुधातु-सुत्पद्यतद्दति वा निरुध्यतद्दति वा युच्यते । नाऽऽकाग्रधातुसुत्पद्यत-इति वा निरुधतद्ति वा युच्यते। न विज्ञानधातुमुत्यद्यतद्ति वा निरुधतद्ति वा युच्यते । नाऽविद्यामुत्यद्यतद्ति वा निरुधतद्ति

<sup>\*</sup> न चचुः संस्पर्भनामिति ख, ग, घ, च पुस्तने पाठः। एवं परच।

वा यज्यते। न संस्कारानुत्पद्यन्तद्रति वा निरूधनाद्रति वा युज्यते। न विज्ञानसृत्पद्यतद्ति वा निक्थतद्ति वा युज्यते । न नामरूप-मुत्पद्यतद्ति वा निरुधतद्ति वा युच्यते । न वड्रायतनमुत्पद्यत-द्ति वा निक्थतदति वा युच्यते । न स्पर्भमुत्पद्यतदति वा निक्-ध्यतइति वा युज्यते । न वेदनासुत्पद्यत इति वा निरुध्यतइति वा युच्यते । न त्रण्णासुत्पचतदति वा निरुध्यतदति वा युच्यते । नोपादानसुत्पद्यतद्गति वा निरुध्यतद्गति वा युज्यते। न भवसुत्पद्यत-इति वा निरुधतद्वि वा युच्यते। न जातिसुत्पद्यतद्वि वा निरुधतद्ति वा युच्यते। न जरामर्णसुत्पद्यतद्ति वा निरुधतद्ति वा युच्यते । न दानपारमितामुत्पचतदति वा निक्थतदति वा युच्यते। न शीलपारमितासुत्पद्यतद्ति वा निरुध्यतद्ति वा युच्यते। न चान्तिपार्मितासुत्यद्यतद्दति वा निरूथतद्दति वा युच्यते। न वीर्थ्यपार्मितासुत्पद्यतद्वि वा निरुध्यतद्वि वा युज्यते। न ध्यानपार्मितासुत्पद्यतद्ति वा निरुध्यतद्ति वा युज्यते । न प्रज्ञा-पार्मितासुत्पद्यतदति वा निरुध्यतदति वा युच्यते। नाऽध्यात्मग्रुत्य-तासुत्पद्यतद्दित वा निरुध्यत दति वा युष्यते। न विदर्द्वाग्र्यता-सुत्पद्यतद्ति वा निरुध्यतद्ति वा युच्यते । नाऽध्यात्मवहिर्द्धाश्र्य-तासुत्पचतद्गति वा निरूधतद्गति वा युच्यते । न श्रन्यताश्चन्यतासु-त्यचतद्दति वा निरूथतद्दति वा युच्यते। न महाश्र्न्यतासुत्यचतद्दति वा निरुधतद्वित वा युज्यते । न परमाऽर्थशून्यतासुत्पद्यतद्वित वा निरुधतरति वा युच्यते । न संक्षतर्म्यतासुत्पदातरति वा निर-ध्यतद्दति वा युच्यते। नाऽमंक्कतश्र्न्यतासुत्पद्यतद्दति वा निर्ध्यतद्दति

वा युच्यते । नाऽत्यन्तग्र्न्यतामुत्पद्यतद्ति वा निरूध्यतद्रति वा युच्यते । नाऽनवराऽग्रश्च्यतासुत्पद्यतदति वा निरुध्यतदति वा युच्यते। नाऽनवकारशून्यतासुत्पद्यतद्दित वा निक्धतद्दित वा युच्यते । न प्रकृति श्र्न्यतासुत्पद्यतद्ति वा निर्ध्यतद्ति वा युज्यते । न सर्वधर्मग्रु-यतामुत्पद्यतदति वा निरुधतदति वा युच्यते। न खन्नचण्यास्यतासुत्पचतदति वा निरुधतदति वा युच्यते । नाऽनुप-जमाश्च्यतामुत्पद्यतदति वा निक्थतदति वा युज्यते। नाऽभाव-निरुध्यतद्गति वा युज्यते। शून्यतासुत्पद्यतद्गति वा खभावग्रन्यतासुत्पद्यतद्गति वा निर्ध्यतद्वति वा यज्यते। नाऽभावसभावश्चन्यतासुत्पद्यतद्ति वा निरुधतद्ति वा युच्यते । न स्राष्ट्रापस्थानान्यत्यद्यनादति वा निक्थनादति वा युज्यते। न सम्यक् प्रहाणान्यत्यद्यनादति वा निरुधनादति वा युच्यते । नर्द्धिपादानु-त्यद्यन्तदति वा निक्थन्तदति वा युज्यते । नेन्द्रियाष्ट्रत्यद्यन्तदति वा निरुधनाद्रति वा युच्यते। न बजान्युत्पद्यनाद्रति वा निस्थलदित वा युज्यते। न बोध्यङ्गान्युत्पद्यन्तदित वा निस्थनन-इति वा युज्यते। नाऽऽर्याऽष्टाऽङ्गमार्गसुत्पद्यतदति वा निरूथतदति वा युज्यते । नाऽऽर्यमयान्यृत्पद्यन्तद्ति वा निक्थन्तद्ति वा युज्यते। न ध्यानान्युत्पद्यन्तदति वा निरुधन्तदति वा युज्यते। नाऽप्रमाणान्यत्पद्यनाद्दति वा निक्थनादति वा युज्यते। नाऽऽक्ष्यसमापत्तीः उत्पद्यन्तद्दति वा निक्धन्तद्दति वा युज्यते । नाऽष्टौविमोचानुत्पद्यनाद्रति वा निक्थनादति वा युच्यते। न नवाऽनुपूर्वविहारसमापत्तीः खत्यद्यनादति वा निरुध्यनादति वा

युच्यते । न शून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखास्त्ययन्तद्ति वा निरूथनाद्दति वा युच्यते। नाऽभिज्ञाखत्यद्यनाद्दति वा निरूथना-इति वा युच्यते । न समाधीनुत्पद्यनाइति वा निरुध्यनाइति वा युच्यते। न धारणीसुखान्यृत्पद्यन्तद्रति वा निरुथन्तद्रति वा युच्यते। न तथागतवलान्युत्पद्यन्तद्ति वा निरूथन्तद्ति वा युज्यते । न वैभारचान्त्रयचनादति वा निरूथनादति वा युच्यते। न प्रतिसम्बिदः उत्पद्यन्तद्ति वा निरुधन्तद्ति वा युज्यते । न महामै चौ मुत्यद्यत इति वा निरुधतइति वा युच्यते । न महाकरुणासुत्पद्यतदति वा निरुधतरति वा युच्यते । नाऽऽवेणिकवुद्धधर्मानुत्यद्यन्तदति वा निकथनदित वा युच्यते । न श्रोतचापत्तिपालसुत्यदातदित वा निक्थत इति वा युच्यते। न मकदागामिफलमुत्पद्यतद्ति वा निरुध्यतदति वा युच्यते। नाऽनागामिषज्ञसुत्पद्यतदति वा निरुध्यत-दति वा युच्यते । नाऽईच्सुत्यद्यतदति वा निरुध्यतदति वायुच्यते । न प्रत्येकवोधिसुत्पद्यतद्ति वा निक्धतद्ति वा युज्यते। न मार्गाऽऽकारज्ञतासुत्पद्यतद्वि वा निक्ष्यतद्वि वा युज्यते। न मब्बीऽऽकारज्ञतासुत्पद्यतदति वा निक्थतदति वा युच्यते। एवञ्च-रञ्कारदतीपुच वोधिमचोमद्दामचः प्रज्ञापारमितायां युक्तदति वक्तव्यः।

पुनर्परं ग्रारदतीपुच बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमताथां चरक्षरूपमतीतिमिति युच्यते । न रूपमनागतिमिति युच्यते । न रूपं प्रत्युत्पत्रिमिति युच्यते । न वेदनामतीतिति युच्यते । न वेदनामतीतिति युच्यते । न वेदनामनागतिति युच्यते । न

संज्ञामतीतिति युच्यते । न संज्ञामनागतिति युच्यते । न संज्ञां प्रत्युत्पचेति युच्यते। न संस्कारानतीताइति युच्यते। न संस्काराननागतादति युच्यते। न संस्कारान् प्रत्यत्यसादति युच्यते। न विज्ञानमतीतमिति युच्यते। न विज्ञानमनागतमिति युच्यते । न विज्ञानं प्रत्युत्पन्निमिति युच्यते । न चचुरतीनिमिति युच्यते। न चच्रनागतमिति युच्यते। न चचुः प्रत्युत्पनमिति युच्यते । न श्रोचमतौतमिति युच्यते । न श्रोचमनागतमिति यच्यते। न श्रोचं प्रत्यत्पन्नमिति युच्यते। न ब्राख्मतीतमिति यज्यते । न प्राणमनागतमिति युज्यते । न प्राणं प्रत्युत्पन्नमिति युज्यते। न जिज्ञामतीतेति युज्यते। न जिज्ञामनागतेति युच्यते । न जिक्कां प्रत्युत्पन्नेति युच्यते । न कायमतीतिमिति युच्यते । न कायमनागतमिति युच्यते । न कायं प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते। न मनोऽतीतमिति युच्यते। न मनोऽनागतमिति युच्यते । न मनः प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते । न रूपमतीतमिति युच्यते। न रूपमनागतमिति युच्यते। न रूपं प्रत्युत्पनमिति युच्यते। न प्रब्दमतीतमिति युच्यते। न प्रब्दमनागतमिति युच्यते । न प्रब्दं प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते । न गन्धमतीतमिति युच्यते । न गन्धमनागतिमिति युच्यते । न गन्धं प्रत्युत्पन्निमिति युच्यते। न रममतीतिमिति युच्यते। न रममनागतिमिति युच्यते। न रसंप्रत्युत्पन्नमिति युच्यते। न सार्धमतीतमिति युच्यते। न सार्पमनागतमिति युज्यते । न सार्पे प्रख्तानमिति युज्यते । न धर्मानतीतादति युज्यते । न धर्माननागतादति युज्यते । न धर्मान् प्रत्यवादति युज्यते। न चचुर्विज्ञानमतीतमिति युच्यते । न चचुर्विज्ञानमनागतमिति युच्यते । न चचुर्विज्ञानं प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते। न श्रोचविज्ञानमतीतमिति युच्यते। न श्रोचिवज्ञानमनागतिमिति युच्यते । न श्रोचिवज्ञानं प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते । न प्राणविज्ञानमतीतमिति युच्यते । न प्राणविज्ञानम-नागतिमिति युच्यते। न प्राणविज्ञानं प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते। न जिज्ञाविज्ञानमतीतिमिति युच्यते । न जिज्ञाविज्ञानमनागत-मिति युच्यते। न जिङ्काविज्ञानं प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते। न कायविज्ञानमतीतिमिति युच्यते । न कायविज्ञानमनागतिमिति युज्यते । न कायविज्ञानं प्रत्युत्पन्नमिति युज्यते । न मनोविज्ञा-नमतीतमिति युच्यते । न मनोविज्ञानमनागतमिति युच्यते । न मनोविज्ञानं प्रत्युत्पचिमिति युच्यते । न चचुःसंसर्प्यमतौतिमिति युच्यते । न चचुः संस्पर्भननागतमिति युच्यते । न चचुः संस्पर्भ प्रत्युत्पन्नमिति युञ्यते । न श्रोत्रसंस्पर्भमतीतमिति युञ्यते । न श्रोचसंस्पर्भमनागतिमिति युच्यते । न श्रोचसंस्पर्भं प्रत्यत्य समिति युञ्यते । न प्राणमंसार्गमतौतिमिति युञ्यते । न प्राणमंसार्गमनाग-तमिति युज्यते। न घाणसंसाभें प्रत्युत्पन्नमिति युज्यते। न जिज्ञा-संस्पर्ममतीतमिति युच्यते । न जिज्ञासंस्पर्ममनागतमिति युच्यते । न जिज्ञासंस्पर्भे प्रत्युत्पन्निति युच्यते । न कायसंस्पर्भमतीतिमिति युज्यते । न कायसंस्पर्भमनागतमिति युज्यते । न कायसंस्पर्भ प्रत्यु-

संस्पर्धग्रब्दिविशेषणानामतीतानागतप्रवृत्यद्वग्रव्दानां एंसिप्रयोगः च-एक्तके दृश्कते ।

त्पन्नमिति युच्चते । न मनःसंस्पर्धमतौतमिति युच्चते । न मनः-मंसार्यमनागतिमिति युच्यते । न मनः मंसार्थे प्रत्यत्पन्निमिति युच्यते । न चचः रंस्पर्पप्रत्ययां वेदनामतीतिति युच्यते। न चचुः संस्पर्प-प्रत्ययां वेदनामनागतेति युज्यते । न चनुः संस्पर्भप्रत्ययां वेदनां प्रतात्पन्नेति युच्यते। न स्रोचसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामतीतेति युच्यते। न श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामनागतेति युच्यते। न श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां प्रत्यत्विति युच्यते । न प्राणमंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामतीतित युच्यते। न प्राणमंस्पर्पप्रत्ययां वेदनामनागतेति युच्यते। न प्राण-संसार्गप्रत्ययां वेदनां प्रत्यृत्यनिति युज्यते । न जिज्ञासंसार्प्रप्रप्रत्ययां वेदनामतीतिति युच्यते । न जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययां वेदनामनागतिति युच्यते। न जिर्क्वांसंस्थर्भप्रत्ययां वेदनां प्रत्युत्पन्नेति युच्यते। न कायसंखर्पप्रत्ययां वेदनामतीतिति युच्यते । न कायसंखर्पप्रत्ययां वेदनामनागतिति युच्यते । न कायमंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां प्रत्यत्यक्षेति युच्यते । न मन संस्पर्भप्रत्ययां वेदनामती तेति युच्यते । न मनः-संस्पर्गप्रत्ययां वेदनामनागतेति युच्यते। न मनःसंस्पर्भप्रत्ययां वेदनां प्रस्तृत्वचिति युच्यते । न श्यिवीधातुमतीतद्ति युच्यते । न पृथिवीधातुमनागतरति युच्यते । न पृथिवीधातुं प्रत्युत्पन्नरति नाऽस्थातुमनीतद्ति युज्यते। नाऽस्थातुमनागतदति युज्यते । नाऽत्थातुं प्रत्यृत्पन्नद्रति युज्यते । न तेजोधातुमतीनद्रति युच्यते । न तेजोधातुमनागतइति युच्यते । न तेजोधातुं प्रत्यु-त्पन्नद्रति युच्चते । न वायुधातुमतौतद्रति युच्चते । न वायुधातु-मनागतइति युच्यते । न वायुधातुं प्रत्यृत्य बदिति युच्यते । नाऽऽ-

काणधातमतीतदति युच्यते । नाऽऽकाणधातमनागतदति युच्यते । नाऽऽकाभधातुं प्रत्युत्पन्नद्ति युच्यते । न विज्ञानधातुमतीतद्ति युच्यते । न विज्ञानधातुमनागतरति युच्यते । न विज्ञानधातुं प्रख्यमद्भित युच्यते । नाऽविद्यामतौतेति युच्यते । नाऽविद्यामना-गतिति युच्यते। नाऽविद्यां प्रत्युत्पन्नेति युच्यते। न संस्कारानतीता-दति युच्यते । न संस्काराननागतादति युच्यते । न संस्कारान् प्रत्यत्पन्नाइति युच्यते। न विज्ञानमतीतमिति युच्यते। न विज्ञा-नमनागतिमिति युच्यते । न विज्ञानं प्रत्युत्यत्रमिति युच्यते । न नामरूपमतीतिमिति युच्यते । न नामरूपमनागतिमिति युच्यते । न नामक्षं प्रत्युत्पन्नमिति युज्यते। न षडायतनमतीतमिति युच्यते। न षडायतनमनागतमिति युच्चते। न षडायतनं प्रत्युत्पन्न-मिति युच्यते । न सार्गमतीतमिति युच्यते । न सार्ममनागतमिति युज्यते । न स्पर्भे प्रत्युत्पन्नसिति युज्यते । न वेदनासतीतेति युज्यते। न वेदनामनागतेति युज्यते। न वेदनां प्रत्युत्पन्नेति युच्यते । न हष्णामतीतिति युच्यते । न हष्णामनागतिति युच्यते । न त्यां प्रत्युत्पन्निति युच्यते । नोपादानमतीतिमिति युच्यते । नोपादानमनागतमिति युच्यते। नोपादानं प्रत्युत्पन्नमिति युच्यते। न भव मतौतिमिति युज्यते। न भवमनागतिमिति युज्यते। न भवं प्रत्युत्पन्नमिति युञ्यते । न जातिमतीतेति युञ्यते । न जातिमना-गतेति युच्यते। न जातिं प्रत्युत्पन्नेति युच्यते। न जरामरणमतीत-

भवग्रव्सविग्रेषणानामतौतादिग्रव्दानां स्तीविनिङ्गे प्रयोगः प्रक्तक-पश्चके दृश्यते ।

मिति युच्यते । न जरामरणमनागतिमिति युच्यते । न जरामरणं प्रस्कुत्पच्चमिति युच्यते। न दानपार्मितामतीतेति युच्यते। न दानपारमितामनागतेति युज्यते । न दानपारमितां प्रत्युत्पचिति युक्यते । न ग्रीकपारमितामतीतेति युक्यते । न ग्रीकपारमिता-मनागतेति युच्यते। न गौलपारमितां प्रत्युत्पचिति युच्यते। न चान्ति-पार्मितामतीतेति युद्धते । न चान्तिपार्मितामनागतेति युद्धते । न चान्तिपारमितां प्रत्युत्पन्नेति युज्यते। न वीर्च्यपारमितामतीतेति युच्चते । न वीर्च्यपारिमतामनागतेति युच्चते । न वीर्च्यपारिमतां प्रत्युत्पच्चिति युच्यते। न ध्यानपार्मितामतीतेति युच्यते। न धानपारमितामनागतेति युज्यते । न धानपारमितां प्रशुत्पचिति युज्यते । न प्रज्ञापारमितामतीतेति युज्यते । न प्रज्ञापारमिता-मनागतिति युच्यते। न प्रज्ञापार्मितां प्रत्युत्पचिति युच्यते। नाऽधात्मश्र्यतामतीतेति युच्यते । नाऽधात्मश्र्यतामनागतेति युज्यते । नाऽध्यात्मग्रन्थतां प्रत्युत्पचिति युज्यते । न विदर्क्षाग्रन्थ-तामतीति युच्यते। न विद्धिंश्चित्रामनागतेति युच्यते। न विद्वद्वीग्रस्थतां प्रत्युत्पचिति युज्यते । नाऽधात्मविद्वद्वीग्रस्थतामती-तेति युज्यते । नाऽधात्मविहर्द्धाश्च्यतामनागतेति युज्यते । नाऽध्यातमविद्धिंग्र्न्यतां प्रत्युत्पन्नेति युष्यते । न ग्र्न्यताग्र्न्यता-मतीतिति युज्यते। न ग्र्न्यताग्र्न्यतामनागतेति युज्यते। न श्चिताश्चितां प्रत्यत्वेति युज्यते। न महाश्चितामतीतेति युज्यते न महाश्र्यतामनागतेति युच्यते। न महाश्र्यतां प्रत्युत्पन्नेति युज्यते । न परमाऽर्थश्च्यतामतीतेति युज्यते । न परमाऽर्थश्च्य- तामनागतिति युच्यते । न परमाऽर्थश्चन्यतां प्रत्युत्पन्निति युच्यते । न मंक्ततग्र्न्यतामतौतेति युच्यते। न मंक्ततग्र्न्थतामनागतेति युच्यते । न संस्कृतशू त्यतां प्रत्युत्यचेति युच्यते । नाऽसंस्कृतशू त्यताम-तीतिति युच्यते । नाऽसंक्षतग्र्त्यतामनागतित युच्यते । नाऽसंक्षत-इ्यतां प्रत्यृत्यमेति युच्यते । नाऽत्यन्तर्यतामतीतेति युच्यते । नाऽत्यन्तश्र्त्यतामनागतेति युच्यते। नाऽत्यन्तश्र्त्यतां प्रत्यृत्यन्नेति युज्यते । नाऽनवराऽग्रश्च्यतामतौतेति युज्यते । नाऽनवराऽग्रश्च-तामनागतिति युच्यते । नाऽनवराऽयशूत्यतां प्रत्यृत्यन्ति युच्यते । नाऽनवकारग्र्त्यतामतीतेति युच्यते । नाऽनवकारग्र्त्यतामनागतेति युञ्चते । नाऽनवकारग्र्त्यतां प्रत्युत्पचिति युञ्चते । न प्रकृतिग्र्न्यता-मतीतिति युच्यते । न प्रकृतिश्र्त्यतामनागतिति युच्यते । न प्रकृति-श्र्चतां प्रत्युत्पचेति युच्यते । न सर्वधर्मश्र्चतामतीतेति युच्यते । न सर्वधर्माग्रत्यतामनागतेति युञ्चते। न सर्वधर्माग्रत्यतां प्रत्युत्पन्नेति युज्यते । न खननणश्च्यतामतीतिति युज्यते । न खननणश्च्यता-मनागतिति युज्यते। न खनचणश्चन्यतां प्रत्युत्पनिति युज्यते। नाऽत्तपत्तमाश्र्न्यतामतौतिति युज्यते । नाऽत्तपत्तमाश्र्न्यतामनागतिति युज्यते । नाऽत्तपन्तमाग्र्न्यतां प्रत्युत्पन्नेति युज्यते । नाऽभावग्र्न्यता-मनीतिति युञ्यते। नाऽभावश्च्यतामनागतिति युञ्यते। नाऽभावश्च्यतां प्रत्युत्पचिति युज्यते। न खभावश्र्न्यतामतीतिति युज्यते। न खभाव-ग्रन्यतामनागतेति युज्यते । न खभावग्र्न्यतां प्रत्युत्पचेति युज्यते । नाऽभावस्वभावग्र्न्यतामतीतिति युच्यते। नाऽभावस्वभावग्र्न्यतामना-गतेति युज्यते । नाऽभावस्त्रभावश्र्त्यतां प्रत्युत्पन्नेति युज्यते । न स्रत्युपस्थानान्यतीतानीति युच्यते । न स्रत्युपस्थानान्यनागतानीति युञ्चते । न सात्युपस्थानानि प्रत्युत्पन्नानीति यञ्चते । न सम्यक्-प्रहाणान्यतीतानीति युच्यते। न सम्यक्प्रहाणान्यनागतानीति युच्चते । न सम्यक्षप्रहाणानि प्रत्युत्पन्नानीति युच्चते । नर्ह्धिपादा-नतीतादति युच्यते। नर्द्धिपादाननागता दति युच्यते। नर्द्धिपादान् प्रत्युत्पन्ना दति युच्यते। नेन्द्रिया खतीतानीति युच्यते। नेन्द्रिया ख-नागतानीति युच्यते । नेन्द्रियाणि प्रत्युत्पन्नानीति युच्यते । न बलान्यतीतानीति युच्यते । न बलान्यनागतानीति युच्यते । न बलानि प्रत्युत्पन्नानीति युच्यते । न बोध्यङ्गान्यतीतानीति युच्यते । न बोध्यङ्गान्यनागतानीति युच्यते । न बोध्यङ्गानि प्रत्युत्पनानीति युच्यते । नाऽऽर्य्याऽष्टाऽङ्गमार्गमतीतद्रति युच्यते । नाऽऽर्य्याऽष्टाऽङ्ग-मार्गमनागतइति युच्यते। नाऽर्याऽष्टाऽऽङ्गमार्गे प्रत्यृत्पन्नइति युच्यते । नाऽऽर्य्यपत्यान्यतीतानीति वुच्यते । नाऽऽर्य्यपत्यान्यनागता-नीति युज्यते। नाऽऽर्थमत्यानि प्रत्युत्पन्नानीति युज्यते। न धानान्यतीतानीति युज्यते। न धानान्यनागतानीति युज्यते। न ध्यानानि प्रख्याचानीति युच्चते। नाऽप्रमाणान्यतीतानीति युच्यते । नाऽप्रमाणान्यनागतानौति युच्यते । नाऽप्रमाणानि प्रस्मृत्यन्नानीति युज्यते। नाऽऽरूष्यमगपन्तीरतीताइति युज्यते। नाऽऽक्ष्यसमापत्तीरनागतादति युज्यते । नाऽऽक्ष्यसमापत्तीः प्रत्न-त्यनादति युच्यते । नाऽष्टौविमोचानतीतादति युच्यते । नाऽष्टौ-विमोचाननागताइति युञ्यते। नाऽष्टौविमोचान् प्रत्युत्पन्नाइति युञ्चते। न नवाऽतुपूर्व्वविद्वारममापत्तीरतीताइति युञ्चते। न

नवाऽत्तुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीरनागतादति युज्यते । न नवाऽत्तुपूर्व-विचारसमापत्तीः प्रत्युत्पन्नादति युच्यते । न शूत्यताऽऽनिमित्ताऽप्र-णिहितविमोचमुखान्यतीतानीति युच्यते । न शून्यताऽऽनिमित्ताऽप्र-णिह्नितविमोचसुखान्यनागतानीति युच्यते। न ग्रून्यताऽऽनिमित्ता-ऽप्रणिहितविमोचमुखानि प्रत्युत्पनानौति युच्यते। नाऽभिज्ञा-त्रतीतादति युच्यते । नाऽभिज्ञात्रनागतादति युच्यते । नाऽभिज्ञाः प्रत्युत्पन्नादति युज्यते । न समाधीनतीतादति युज्यते । न समा-धीननागताइति युच्यते । न समाधीन् प्रत्युत्पन्नाइति युच्यते । न धारणीमुखान्यतीतानीति युच्यते। न धारणीमुखान्यनागतानीति युज्यते । न धारणीसुखानि प्रत्युत्पन्नानौति युज्यते । न दग्र तथा-गतवज्ञान्यतीतानीति युज्यते । न दग्र तथागतवज्ञान्यनागतानीति युज्यते। न दम तथागतवलानि प्रत्युत्पन्नानीति युज्यते। न चलारि वैभारद्यान्यतीतानीति युच्यते। न चलारि वैभारद्यान्यना-गतानीति यञ्चते। न चलारि वैग्रारद्यानि प्रत्युत्पन्नानीति युच्चते न चतसः प्रतिसंविदोऽतीतादति युच्यते। न चतसः प्रतिसंविदो-उनागतादित युज्यते। न चतस्रः प्रतिसंविदः प्रत्युत्पन्नादित युज्यते। न महामैचीमतीतिति युच्यते । न महामैचीमनागतिति युच्यते । न महामेची प्रत्यत्पन्निति युच्यते । न महान रूणामतीतित युच्यते । न महाकरणामनागतेति युच्चते। न महाकरणां प्रत्युत्पचेति युच्चते। नाऽष्टादगाऽऽवेशिकबुद्धधर्मानतीता दति युच्यते। नाऽष्टादगा-ऽऽवेणिकनुद्भधमीननागताइति - युच्यते । नाऽष्टादभाऽऽवेणिकनुद्ध-धर्मान् प्रत्युत्पनादति युच्यते । न श्रोतश्रापत्तिफलमतीतमिति

युज्यते। न श्रोतश्रापत्तिफल्लमनागतिमित युज्यते। न श्रोतश्रापत्तिफलं प्रत्युत्पन्निमित युज्यते। न सकदागामिफल्लमतीतिमिति युज्यते।
न सकदागामिफल्लमनागतिमिति युज्यते। न सकदागामिफलं
प्रत्युत्पन्निमिति युज्यते। नाऽनागामिफल्लमतीतिमिति युज्यते।
नाऽनागामिफल्लमनागतिमिति युज्यते। नाऽनागामिफलं प्रत्युत्पन्नमिति युज्यते। नाऽर्हल्लमतीतिमिति युज्यते। नाऽर्हल्लमनागतिमिति
युज्यते। नाऽर्हलं प्रत्युत्पन्निमिति युज्यते। न प्रत्येकवोधिमतीतिति
युज्यते। न प्रत्येकवोधिमनागतिति युज्यते। न प्रत्येकवोधि
प्रत्युत्पन्निति युज्यते। न मार्गाऽऽकारज्ञतामनातिति युज्यते। न मार्गाऽऽकारज्ञतामनागतिति युज्यते। न मार्गाऽऽकारज्ञतामनागतिति युज्यते। न सर्वाऽकारज्ञतामनागतिति युज्यते। न सर्वाऽऽकारज्ञतामनागतिति युज्यते। एयुत्पन्निति
युज्यते। एवज्यत्वस्वतियुज्यते। न सर्वाऽऽकारज्ञतां प्रत्युत्पन्नितियुज्यते। एवज्यत्वस्वतियुज्यते। एवज्यत्वस्वतियुज्यते। युज्यते। व्यव्यत्वस्वतियुज्यते। युज्यते। एवज्यत्वस्वतियुज्यते। युज्यते। युज्यत

पुनरपरं ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिभतायां चरन् न रूपं सारिमिति न दुर्वलमिति युच्यते। न वेदनां सारिति न दुर्वलिति युच्यते। न वेदनां सारिति न दुर्वलिति युच्यते। न संस्कारान्याराद्गति न दुर्वलादित युच्यते। न विज्ञानं सारिमिति न दुर्वलिमिति युच्यते। न चतुः सारिमिति न दुर्वलिमिति युच्यते। न चतुः सारिमिति न दुर्वलिमिति युच्यते। न प्राणं सारिमिति न दुर्वलिमिति युच्यते। न प्राणं सारिमिति न दुर्वलिमिति युच्यते। न प्राणं सारिमिति न दुर्वलिमिति युच्यते। न मनः

सार्मिति न दुर्वलमिति युच्चते । न रूपं सार्मिति न दुर्वल-मिति युज्यते। न प्रब्दं सारमिति न दुर्वकिभिति युज्यते। न गन्धं धारमिति न दुर्वेजमिति युज्यते। न रसं सारमिति न द्र्वलिमिति य्चाते । न साग्री सारमिति न दुर्वलिमिति युच्दते । न धर्मान् माराइति न दर्वेलाइति युक्तते । न चकुर्विज्ञानं सार-मिति न दुर्वेखिमिति युज्यते । न श्रोचिवज्ञानं सारमिति न दुर्वे स्तिति युच्यते । न प्राणविज्ञानं सारमिति न दुर्वतिमिति युच्यते । न जिक्काविज्ञानं सारमिति न दुर्वेश्वमिति युच्यते । न काय-विज्ञानं सार्मिति न दुर्वलिमिति युज्यते। न मनोविज्ञानं सार्मिति न द्वेंलमिति युज्यते । न चचुः संसर्भः सार्मिति न दुर्वलिमिति वा युज्यते। न श्रोदसंसर्गः सारमिति न दुर्वलिमिति युष्यते। न प्राणसंसार्गः सारमिति वा न द्वीलमिति वा युष्यते। न जिज्ञामंस्पर्भः सारमिति न द्रवेलमिति युच्यते। न कायसंस्पर्भः सारमिति न दुर्वेलमिति युच्यते। न मनःसंस्पर्भः सारमिति न दुर्वे जिमिति युच्यते। न चचुः संस्पर्प्रप्रत्यया वेदना सारेति न दुर्वति युच्यते। न श्रीचमंस्पर्णप्रत्यया वेदना मारेति न दुर्वतिति युच्यते । न घाण्मंस्पर्प्राप्रत्यया वेदना मारेति न द्वंतेति युच्यते । न

<sup>\*</sup> चप्रस्तके, ख, ग, घ प्रस्तकेषु च संस्पर्भविद्यवस्योः सारदुर्वन-भ्रव्द्योः प्रंसिप्रयोगवृष्यते । रूपवेदनादिभ्रव्दानां दिवीयान्ततं पूर्वे निर्देश्टं संस्पर्भादिभ्रव्दानाञ्चाच प्रथमान्तातं। दृग् केनाभिभ्रायेखेदृग् । वैषयं ग्रायकताञ्चतं तन्नाऽनुमवप्रथमिधरोष्टति । व्ययवा खेखकदोषः भ्रसिद्धिमागतः ।

जिक्कासंस्पर्भश्रत्यथा वेदना सारेति न दुर्व्वलेति युच्यते । न काय-संसार्गप्रत्यया वेदना सारेति न दुर्व्वक्षेति युच्चते। न मनः संसार्गप्रत्यया वेदना सारेति न दुर्वछेति युच्यते । न पृथिवीधातुः सारदति न दुर्वेबद्दति युच्यते। नाऽक्षातुः सारद्दति न दुर्वेबद्दति युच्यते। न तेजोधातः सारदति न दुर्बेखदति युक्तते। न वायुधातः सारदति न द्वंबद्ति युच्यते। नाऽऽकामधातुः मारद्ति न द्वंबद्ति युज्यते। न विज्ञानधातुः सारद्रति न दुर्व्यकद्रति युज्यते। नाऽवि-द्याचारेति न दर्बलेति युच्यते। न संस्कारान् माराइति न दुर्वला-इति युज्यते । न विज्ञानं सार्मिति न दुर्वलमिति युज्यते । न नामरूपं मार्भिति न दुर्व्वकिमिति युच्यते । न षडायतनं सार-भिति न द्र्वेलिभिति युच्यते। न स्पर्धः सारद्ति न द्र्वेलद्ति युच्यते । न वेदनासारेति न दुर्व्यलेति युच्यते । न त्रण्यासारेति न दुर्खिलिति युच्चते। नोपादानं सारसिति न दुर्बक्सिति युच्दते। न भवं सारमिति न दुर्वेलिमिति युक्तते। न जातिं सारेति न द्वीं ति युक्तते। न जरामरणं सारिकति न द्वीं जिसिति दुक्तते। न दानपारिमतासारिति न दुर्व्वलेति युच्चते । न भीलपारिमता भारेति न दर्वजिति युक्तते। न चान्तिपारिमता सारेति न दर्व-लेति युच्चते । न वीर्य्यपारिमता मारेति न दुर्वलेति दुच्चते । न धानपारिमता सारेति न दुर्वचेति युच्यते। न प्रज्ञापारिमता मारेति न द्रवेलेति युक्तते। नाऽधातः श्ल्यता मारेति न दुर्वलेति यच्यते । न विद्विश्चित्यता सारेति न द्र्व्वेचेति युच्यते । नाऽध्याता-वहिद्धांश्च्यता सारेति न दुव्वंलेति युच्यते। न श्च्यताश्च्यता सारेति

न द्र्वेति युच्यते । न महाश्र्न्यता मारेति न दुर्वेति युच्यते । न परमाऽर्थग्रुत्यता सारेति न दुर्वलेति युच्यते । न संक्षतग्रुत्यता मारेति न दुर्वचेति युच्यते । नाऽमंख्नतग्रन्यता सारेति न दुर्वचेति युच्चते। नाऽत्यन्तरास्त्रता सारेति न दुर्वहित युच्चते। नाऽनवराऽग्र-शून्यता धारेति न दुर्वलेति युच्यते । नाऽनवकारशून्यता धारेति न दुर्वलेति युच्यते । न प्रकृतिग्रुन्यता सारेति न दुर्वलेति युच्यते । न सर्वधमाग्रस्तापारेति न दुर्वनेति युज्यते। न खन्नचणग्रस्यता सारेति न दुर्वकेति युच्यते। नाऽनुपस्तभाश्च्यता सारेति न दुर्वस्ति युक्तते। नाऽभावग्रूत्यता सारेति न दुर्व्वलेति युक्तते। न खभावग्रू-न्यता सारेति न दुर्वेचिति युज्यते । नाऽभावश्वभावशूत्यता सारेति न दुर्बिखेति युज्यते । न सृत्युपस्थानानि साराणीति न दुर्विखानीति युच्यते । न सम्यक्प्रहाणानि साराणीति न दुर्व्यलानीति युच्यते । नर्द्धिपादाः सारादति न दुर्वलादति युच्चते। नेन्द्रियाणिसाराणीति न दुर्वेकानीति युज्यते । न वकानि सारानीति न दुर्वेका-नीति युज्यते। न बोधङ्गानिमाराणीति न दुर्खलानीति युज्यते। नार्योऽऽऽष्टाऽङ्गमार्गः सारद्रति न दुर्वलदित युच्यते । नाऽर्य्यसत्यानि साराणीति न दुर्व्वज्ञानीति युज्यते। नध्यानानि साराणीति न दुर्वजानीति य्चाते । नाऽप्रमाणानि साराणीति न दर्वजानीति युज्यते। नाऽऽरूषममापत्तीः साराइति न दुर्व्यसाइति युज्यते। नाऽष्टौविमोचाः माराइति न दुर्वजाइति युच्यते। न नवाऽतुपूर्व-विहारसमापत्तीः साराद्गति न दुर्वजादति युच्चते । न ग्रुन्थता-साराइति न दुर्व्वलेति युज्यते। न समाधयः साराइति न दुर्वजादित युज्यते। नाऽऽनिमित्तं सारमिति न दुर्वजिमिति युज्यते। नाऽप्रणिहितं सारमिति न दुर्व्वसमिति युज्यते। नाऽभिज्ञाः सारादति न दुर्व्वजादति युज्यते । न धारणीसुखानि साराणीति न दुर्व्वजानीति युज्यते। न द्यातयागतवज्ञानि सारा-णीति न दुर्वजानीति युच्चते । न चलारिवै ग्रारद्यानि साराणीति न दुर्बनानीति युज्यते। न चतस्वः प्रतिसम्बदः साराइति न दर्वजादित युज्यते। न महामैत्री मारेति न दुर्वजेति युज्यते। न मदाकरणा सारेति न दुर्वजिति युच्यते । नाऽष्टादभाऽऽवेणिकनुद्ध-धर्मा: साराइति न दुर्व्वसाइति युच्यते । न श्रोतश्रापित्तपार्व सार्मिति न दुर्व्वजिमिति युज्यते। न सक्तदागामिफलं सार्मिति न दुर्व्वतमिति युज्यते। नाऽनागामिषलं सारमिति न दुर्व्वतमिति युज्यते । नाऽईलं सारमिति न दुर्व्वजिमिति युज्यते । न प्रत्येक-बोधिं भारेति न दुर्व्वलेति युज्यते। न मार्गाऽऽकारज्ञता सारेति न दुर्वलेति युच्यते। न सर्वाऽऽकारज्ञता सारेति न दुर्वलेति युज्यते। एवञ्चरञ्कारदतीपुचवोधियत्त्वोमहायत्तः प्रज्ञापार्मितायां यत्रद्रित बत्तव्यः ।

पुनरपरं प्रारदतीपुत्र बोधिमचोमहामचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् न रूपमस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते । न वेदनाऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते । न मंज्ञा-ऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते । न मंक्कारा\* ऋसीति

न संस्कारा व्यक्तीति न नास्तीति पाठः प्रस्तकपञ्चके दृश्यते। सन्तीति
 न सन्तीति पाठौँयक्तः।

म नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न विज्ञानमस्तीति न नाऽस्तीति युद्धते न वियुद्धते। न चचुरस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते । न श्रोचमस्तीति न नाऽसीति युज्यते न वियुच्यते । न प्राणमसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न जिज्ञामस्तीति नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न काय-मस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते. न वियुच्यते । न मनोऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न रूपमस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न प्रब्दोऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न गन्धोऽसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न रमोऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न स्प्रोऽस्तीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते। न धर्माऽत्रसीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते । न चनुर्व्विज्ञानमसीति न नाऽ-स्तीति युच्यते न वियुच्यते । न श्रोचविज्ञानमसीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। न घाणविज्ञानमसीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते । न जिज्ञाविज्ञानमसीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते। न कायविज्ञानमस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुच्यते । न मनोविज्ञानमस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न चचुः संस्प्रेगीऽस्तौति न नाऽस्तौति युच्यते न वियु-च्यते । न श्रोचसंस्प्रोंऽस्तीति न नाऽस्तीति य्च्यते न वियुच्यते । न प्राणमंस्प्रों असीति न नाअसीति युच्यते न वियुच्यते । न

<sup>\*</sup> यम पाठः पुक्तकपञ्चके दृश्यते । निक्नेति पाठोयुक्तः प्रतिभाति ।

न जिह्नासंस्प्रोगेंऽस्तौति न नाऽस्तीति युच्यते न विथुच्यते। न कायमंस्प्रेगीऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न मनः संस्प्रेगोंऽस्तीति ननाऽस्तीति युज्ञते न वियुज्ञते। नचनुः संसाग्रप्रत्यया वेदनाऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। न श्रोचसंस्पर्पप्रत्यया वेदनाऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। न प्राणसंस्पर्पप्रत्यया वेदनाऽसीति न नाऽसीति युच्यते न वियु-ज्यते। न जिङ्कासंसर्गप्रत्यया वेदनाऽसीति न नाऽसीति युज्यते न वियुच्यते। न कायसंस्पर्भप्रत्यया वेदनाऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। न मनः संसामप्रत्यया वेदनाऽस्तीति न नाऽस्तीति युञ्चते न वियुज्यते। न पृथिवीधातुरस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। नाऽव्यात्ररस्तीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते । न तेजोधातुरस्तीति न नाऽसीति युज्यते न वियु-च्यते। न वायुधातुरस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। नाऽऽकाशधातुरस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते । न विज्ञानधातुरस्तीति न नाऽस्तीति युच्चते न वियुच्चते । नाऽवि-द्याऽसीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते। न संस्कारा ऋसीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न विज्ञानमसीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते । न नामरूपमसीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते। न षडायतनमसौति न नाऽसौति युज्यते न वियुच्यते। न सार्गोऽसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न वेदनाऽस्तीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न हप्णा-ऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । नोपादानमस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न भनोऽ तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। न जातिरस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुच्यते। न जगामरणमसीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न दानपारिमताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न विय-च्यते। न शीलपारमिताऽसीति न नाऽसीति युच्यते न विय-च्यते। न चान्तिपार्मिताऽसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न वीर्व्यपारिमताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न ध्यानपारमिताऽमौति न नाऽस्तौति युच्यते न वियुच्यते। न प्रज्ञापारमिताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽभ्यातः श्र्चताऽस्तीति न नाऽस्तीति दुच्यते न वियुच्यते। न विद्विश्रास्थताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽधात्मविद्धीग्र्न्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न शून्यताशून्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति र च्यते न वियुच्यते। न महाश्रम्यताऽस्तीति न नास्तीति युच्यते न वियुज्यते। न परमाऽर्थग्रन्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुच्यते। न संक्षतग्र्त्यताऽस्तौति न नाऽस्तौति युच्यते न वियुच्यते। नाऽधंस्त्रतग्रन्थताऽस्तीति न नाऽस्तीति य्च्यते न वियुच्चते । नाऽत्यन्तग्र्न्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्चते न वियुच्यते । नाऽनवराऽग्रशूत्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽनवकारश्च्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न प्रकृतिशूत्यताऽसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते । न सर्वेशक्षंश्रन्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न

वियुक्तते। न खलचण्यस्यताऽसीति न नाऽसीति युक्तते वियुच्यते। नाऽनुपलसाग्रुच्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति यच्यते वियुच्चते। नाऽभावश्र्त्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्चते न वियुज्यते। न खभावग्रन्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। नाऽभावस्त्रभावश्र्न्यताऽस्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुच्यते । न स्रित्यूपस्थानान्यसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न सम्यक्त्रप्रहाणान्यस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियु-च्यते। नर्द्धिपादाश्रकीति न नाऽक्तोति युच्यते न वियुच्यते। नेन्द्रियाण्यसीति न नाऽसीति युच्चते न वियुच्चते। न बसान्य-स्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न बोध्यङ्गान्यस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽऽर्व्याऽष्टाऽङ्गमार्गाऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्चते न वियुच्चते। नाऽऽर्घ्यामत्यान्यस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न ध्यानास्यसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽप्रमाणान्यसौति न नाऽसौति युच्यते न वियुच्यते । नाऽऽक्ष्यममापत्तयोऽभौति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽष्टौविमोचा ऋसीति न नाऽसीति युज्यते न वियुज्यते। न नवा-ऽत्रपूर्वविद्यारसमापत्तयोऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न ग्रन्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखान्यसौति न नाऽसौति युज्यते न वियुज्यते। नाऽभिज्ञाः ऋसीति न नाऽसीति युज्यते न

<sup>\*</sup> चित्त सत्ते वयोक्तावृं इत्यमरोक्तेर्विद्यमानतावाचिनाऽस्तीत्वययेनोप-पादनीयानि वस्तुवचनान्तेः परेः सामानाधिकरण्यानि । क्रियापदले लक्षकृतिरेवस्यादस्तीत्यस्य ।

वियुच्यते। न समाधयोऽसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते । न धारणीमुखान्यसीति न नाऽसीति युच्चते न वियुच्चते । न दम्रतयागतवज्ञान्यस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न चलारिवैगारद्यान्यस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न चतसः प्रतिसम्बदोऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न महामैत्रास्तीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते। न महा-करणाऽस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। नाऽष्टादमा-ऽऽवेणिकवृद्धधर्मात्रस्तीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते । न श्रोतश्रापत्तिपालमसौति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते । न सहदागामिषलमसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽ-नागामिषात्रमसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते । नाऽईच-मसीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न प्रत्येकवोधिरसीति न नाऽस्तीति युच्यते न वियुच्यते। न मार्गाऽऽकारज्ञताऽस्तीति न नाऽसीति युच्यते न वियुच्यते। न सर्वाऽऽकारज्ञताऽसीति न नाऽस्तीति युज्यते न वियुज्यते (१)। एवञ्चरञ्कारदतीपुच बोधि-सलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां युक्तद्रति वक्तयः।

पुनरपरं प्रारदतीपुच वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् न दानपारमितायाः कते प्रज्ञापारमितायां चरति । न ग्रील पारमितायाः कते प्रज्ञापारमितायां चरति । न चान्तिपारमितायाः

<sup>(</sup>१) स प्रज्ञापारिमतायां चरतीति नोपैति न चरतीति नोपैति चरति न चरतीति नोपैति नैव चरति न चरतीति नोपैति । एम पाठः छ, ग, च पुस्तकेशिकः । प्रकान्ताऽनवुरूतवा प्रामादिकः प्रतिभाति ।

कते प्रज्ञापार्मितायां चरति । न वीर्य्यपार्मितायाः कते प्रज्ञा-पार्मितायां चरति । न धानपार्मितायाः क्रते प्रज्ञापारमितायां चरति । न प्रज्ञापार्मितायाः कते प्रज्ञापार्मितायां चरति । नाऽध्याताग्रून्यतायाः कृते प्रज्ञापार्मितायां चरति । न विद्विश्रू-न्यतायाः कते प्रज्ञापार्मितायां चर्ति । नाऽध्यात्मविद्वीग्रान्य-तायाः कते प्रज्ञापार्मितायां चर्ति । न शुन्यताशुन्यतायाः कते प्रज्ञापारमितायां चरति । न महाश्रुन्यतायाः कते प्रज्ञापारमि-तायां चरति । न परमाऽर्थेग्र न्यतायाः कते प्रज्ञापार्मितायां चरति । न मंक्त्रत्रात्यतायाः कते प्रज्ञापार्मितायां चरति। नाऽ-मंकतग्र न्यतायां कते प्रज्ञापारमितायां चरति । नाऽत्यन्तग्र न्यतायाः क्रते प्रज्ञापारमितायां चरति । नाऽनवराऽयशून्यतायाः क्रते प्रज्ञापार्मितायां चरति । नाऽनवकारशून्यतायाः कते प्रज्ञापार-मितायां चरति। न प्रकृतिग्रन्थतायाः क्रते प्रज्ञापारिमतायां चरति। न मर्वधर्मग्रुन्यतायाः कते प्रज्ञापार्मितायां चरति । न खलचण-श्च्यतायाः क्वते प्रज्ञापार्मितायां चर्ति। नाऽनुपलसाश्च्यतायाः कते प्रज्ञापारमितायां चरति । नाऽभावग्रुत्यतायाः कते प्रज्ञापार-मितायां चरति । न खभावश्चन्यतायाः कते प्रज्ञापारमितायां चरति। नाऽभावखभावश्च्यतायाः कते प्रज्ञापार्भितायां चरति। नाऽवैवर्त्यभ्रमेः कते प्रज्ञापार्मितायां चरति । न सत्तपरिपाकहे-तोः प्रज्ञापारमितायां चरति । न बृद्धचेत्रपरिग्रोधनार्थं प्रज्ञापार्-मितायां चरति। न स्रत्युपखानानां कते प्रज्ञापारमितायां चरति। न मस्यन्प्रशाणानां कते प्रजापार्मितायां चरति। नर्द्धिपादानां

कते प्रजापारिमतायां चरति । नेन्द्रियाणां कते प्रजापारिम-तायां चरति। न बलानां कते प्रज्ञापार्मितायां चरति। न बोधकानां कते प्रज्ञापारिमतायां चरति। नाऽऽर्याऽष्टा-ऽकुमार्गस्य कते प्रज्ञापार्मितायां चरति। नाऽर्य्यमत्यानां कते प्रज्ञापारिमतायां चरति। न ध्यानानां कते प्रज्ञापारिमतायां चरति । नाऽप्रमाणानां कते प्रज्ञापारमितायां चरति । नाऽऽक्ष्य-समापत्तीनां कते प्रज्ञापारसितायां चरति । नाऽष्टानां विमो-चाणां कते प्रज्ञापारमितायां चरति । न नवाऽतपूर्व्वविद्वारसमाप-नीनां कृते प्रज्ञापारमितायां चरति । न श्रून्यतायाः कृते प्रज्ञा-पारमितायां चरति । नाऽऽनिमित्तस्य कते प्रज्ञापारमितायां चरति । नाऽप्रणिहितस्य क्रते प्रज्ञापारिमतायां चरति । नाऽभि-ज्ञानां कते प्रज्ञापार्मितायां चर्ति । न समाधीनां कते प्रज्ञापा-रमितायां चरति । न धारणीसुखानां क्रते प्रज्ञापारमितायां चरति। न द्यानां तथागतवलानां क्षते प्रज्ञापार्मितायां चरति। न चतुर्णां वैप्रार्द्यानां कते प्रज्ञापार्मितायां चर्ति। न चतस्त्यां प्रतिसम्बदां कते प्रज्ञापारमितायां चरति । न महामैत्र्याः कते-प्रज्ञापार्मितायां चरति । न महाकर्षायाः क्रते प्रज्ञापार्मितायां चरति। नाऽष्टाद्यानामावेणिकानां बृद्धधर्माणां कते प्रज्ञापारिन-तायां चरति । न तथतायाः कते प्रज्ञापारिमतायां चरति । न धर्मधातोः कते प्रज्ञापारमितायां चरति । न स्वतकोटेः कते प्रज्ञापारमितायां चरति ।

तत्कस्य हेतोर्न हि बोधिमत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां

चरितः । कस्यचिद्धसंस्य सभोदं वा नानाकरणं वा विशेषं वा समनुपग्यति । एवञ्चरञ्कारदतीपुत्र बोधिमत्त्वोमदासत्तः प्रज्ञापार-मितायां युक्त दति वक्तवाः ।

न स दिश्यस्य चचुषः कते प्रज्ञापारिमतायां चरित । न दिश्यस्य श्रोवस्य कते प्रज्ञापारिमतायां चरित । न परिचित्तज्ञा-नस्य कते प्रज्ञापारिमतायां चरित । न पूर्विनिवासाऽत्तस्तृतेः कते प्रज्ञापारिमतायां चरित । नर्ह्विविधेः कते प्रज्ञापारिमतायां चरित । नाऽऽश्रवचयज्ञानस्य कते प्रज्ञापारिमतायां चरित ।

तत्कस्य हेतोः। तथाहि प्रज्ञापार्मितायां चरचप्रज्ञापार्-मितामेव समनुपग्रति प्रागेव बोधिमचः सुत एव सर्व्वाकारं सर्व्वाऽभिज्ञा उपस्रक्षाते। एवझ्रक्झारदतीपुत्र बोधिमचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां युक्त दति वक्तव्यः।

पुनरपरं गारदतीपुत्र वोधिषत्त्वस्य महासत्त्वस्य प्रज्ञापार्सनतायां चरतो नैवं भवत्यहस्तद्विपादेषु स्थिला पूर्वस्यादिशि गङ्गान्दीवाजुकोपमेषु ज्ञोकधात् षु ये बुद्धाभगवन्तस्तान् सर्व्यान् सत्क-रियामि ग्रह् करियामि मानिययामि पूजिययामि। नैवं भवत्यहस्तद्विपादेषु स्थिला दचिषस्यादिशि गङ्गानदीवाजुकोपमेषु ज्ञोकधात् षु ये बुद्धाभगवन्तस्तान् सर्व्यान् सत्करियामि ग्रह् करियामि मानिययामि पूजिययामि। नैवं भवत्यहस्तद्विपादेषु स्थिला पश्चिमायांदिशि गङ्गानदीवाजुकोपमेषु ज्ञोकधात् ये बुद्धाभगवन्तस्तान् सर्व्यान् सत्करियामि ग्रह्मावद्वीवाजुकोपमेषु ज्ञोकधात् ये बुद्धाभगवन्तस्तान् सर्व्यान् सत्करियामि ग्रह्म करियामि मानिय-

<sup>\*</sup> चरत्विति पाठोयुक्तः।

व्यामि पूज्यविव्यामि । नैवं भवत्यह्मद्विष्यदेषु खिला उत्तरस्यां-दिशि गङ्गानदीवाजुकोपमेषु खोकधात्षु ये बुद्धाभगवनास्तान् मर्जान् सत्करियामि गुरू करियामि मानयियामि पूजियियामि । नैवं भवत्यस्टद्धिपादेषु स्थिला उत्तरपूर्वस्थादिशि गङ्गानदीवासु-कोपमेषु जोकधात्रषु ये बुद्धाभगवन्तत्तान् सर्व्वान् सत्करियामि गुरू करियामि मानयियामि पूर्वाययामि । नैवं भवत्यद्वसद्धि-पादेषु स्थिला पूर्व्यदिचणसांदिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोक-भातुषु ये बुद्धाभगवन्तस्तान् सर्व्यान् सत्करियामि ग्ररूकरियामि मानिययामि पूजिययामि। नैवं भवत्यसमृद्धिपादेषु स्थिला दिचिणपश्चिमायांदिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु कोकधातुषु ये बुद्धाभगवनासान् सर्व्वान् सत्करिष्यामि गुरूकरिष्यामि मानचि-यामि पूजिययामि । नैवं भवत्य इसिद्धिपादेषु स्थिता पश्चिमो-त्तरसादिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुषु ये बुद्धाभगवन्त-स्तान् सर्व्यान् सत्करियामि गुरूकरियामि मानयियामि पूजिय-यामि। नैवं भवत्य इम्रद्धिपादेषु खिला उपरिष्टाद्दिणि गङ्गा-नदीवासुकोपमेषु कोकधातुषु ये बुद्धामगदनास्तान् सर्व्यान् सत्करियामि गुरूकरियामि मानयियामि पूजयियामि। नैवं भवत्यद्दम्बद्धिपादेषु स्थिलाऽधस्ताद्दिणि गङ्गानदीवासुकोपमेषु जोकधात्रषु ये बुद्धाभगवनास्तान् मर्वान् मत्करियामि गुरू-करियामि मानिययामि पूजिययामि।

न चाऽस्वेवं भवति यत्ते बुद्धाभगवन्तो भाषने तसर्वे दिखेन श्रोनेण श्रोस्थास्यहं। तत्र स्रोकधात्रपु मलानां चेतसैविचत्तं श्रज्ञ- स्थास्य हं। तेषां पूर्व्वनिवासमनुस्मिरियास्य हं। दियेन वचुषा तान् सर्व्वास्थ्यवमानानुपपद्यमानानुपपन्नां स्ट्रस्थामि। स्रहमप्रसेया-ऽसंख्येयान् सत्त्वान् परिनिर्व्वापयिक्यामीति। एवं खलु प्रारहती-पुत्र बोधिसत्त्वोमहासत्त्व प्रज्ञापारिमतां युक्तइति वक्तव्यः।

एवं खनु प्रारदतीयुच बोधिमचस्य महासम्बस्य प्रज्ञापारमितायां चरतोमाकिंद्रान्वेध्यवतारं न स्नभते। धान्यपि
कानिचिन्नौतिकस्रोकोन्तराणिकरणीयानि तान्यपि सर्व्वोणि प्रदस्तितानि भवन्ति। धनाभोगेनापरिकस्पितानि चे चाऽस्य केचिस्त्रीक्तिः क्षेणास्त्रे सर्व्वं प्रदस्तिता भवन्ति। चे च ते पूर्वस्यांदिश्चि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकस्थात्यु बुद्धाभगवन्तस्थेऽपि तं
बोधिसम्लं महासम्लमारचन्ति। मात्रावकस्वमं वा प्रत्येकबुद्धस्वमं
वा पतेदिति।

ये च चलारो महाराजाः<sup>(१)</sup> चायक्तिंगादेवाः यामा<sup>(१)</sup>सु-

<sup>(</sup>१) विंग्रत्यधिकग्रतदयसंख्याते गगरिवतामिरे । खरी वसव यकादभ्र-सदा द्वादशादित्याः इमे एव द्यावाएधिवीचयस्तिंग्रदी देवाः प्रजापतिस्वतु-स्तिंग्रस्तदेनं प्रजापतिम् । भ्रतप्रश्राद्यागः ।

<sup>(</sup>२) खायम्मद मनोः प्रसृतिनामिकायां कन्यायां दत्तप्रजापितना यज्ञो दित्त्रिया च दम्पतीजनितौ । यज्ञेन दित्त्रियायां दादप्रयामसंज्ञकाः उत्पादिताः।

यज्ञस्य दिन्नगायान्तु प्रजादादप्रजिज्ञिरे । यामा इति समाख्याता देवाः खायम्भृवेऽन्तरे ॥ तस्य प्रजास्त् यज्ञस्य दिन्नगायां समाखराः । मार्नेष्डेगपुरागम् । मन्यत्तराश्चि वच्चाम व्याद्यः खायम्भवो मत्तः । व्यासीष्राद्यास्तर्थः स्वताः यामनाम तदासराः ॥ व्यविप्ररागम् ।

चिता<sup>(१)</sup>निर्माण्रतथः<sup>(२)</sup> परिनिर्मितवशवर्त्तनोदेवा ब्रह्मकाथिकादेवाः ब्रह्मपुरोन्दितादेवाः<sup>(२)</sup> ब्रह्मपार्षयाः सदाब्रह्मणः श्राभाः परीत्ताऽऽभाः श्रप्रमाण्गऽऽभाः श्राभाखराः<sup>(३)</sup> ग्रुभाः परीत्तग्रुभाः श्रप्रमाण्गुभाः ग्रुभकत्द्वाः दृद्याः परीत्तद्दाः श्रप्रमाण्हद्याः दृदस्पताः श्रद्धाः श्रुपाः सुदृशाः सुदृशनाः श्रुकनिष्ठा<sup>(६)</sup>देवास्तेऽपि तं बोधिसत्त्वं

- (१) चाच्च ने तुमिता देवाकोऽदिलां काश्रपात् पुनः।
  धासन् विश्वाच प्रकच वरुधाता तथाऽर्यमा ॥
  पूषाविवस्तान् सविता मिचोऽथ वरुशो भगः।
  धांश्रच दादप्रादिला चासन् वैवस्तेन्तरे॥ चिप्तप्रराणम्।
  धादिला दादप्रा प्रोक्ताः विश्वे देवा दश्व स्तृताः।
  वसवचारुसंस्थाताः षट्चिंग्रत् तुषितामताः॥ इत्यमरटीका।
- (२) भविष्याः धर्मगप्रचस्य सावर्थस्यानन्तरं प्रद्यु । विष्ठक्षमाः कामगाख निभाग्यत्वस्या ॥ चिप्रकारा भविष्यन्ति स्कैनस्वांग्रतो गयाः । मार्कस्वेषपुराग्रम् ।
- (३) ब्रह्मत्वहस्पतिः प्ररोहितो यस्य, देवे। त्रयस्त्रिंग्रह्मि देवाः ब्रह्म-प्ररोहिताः। ब्रह्म वैः प्रः।
- (8) च्यासमन्तात् भासनग्रीलाः । कसिपिषीत्यादिना वरप्रत्यये वकार-मध्यः च्याभासराच्यतुःप्रिर्व्याताः पञ्चाग्रद्रचकाः । मद्याराजिकनामानि देश्रते विंग्रतिक्तया । इत्यमस्टीका ।

सन्य ग्ट्रियौते चतुः मिहिमिते गग्रादेवताभेदे ।

खात्माचाता दमोदान्तः प्रान्तिचीनं प्रमन्तपः ॥

कामकोधोमदोमोन्दी हादधा भाखरा इमे ॥

इ.खुक्तं बाद्मामिते गग्राभेदे । यमञ्ज खखरुषा भाखरवी तथात्म ।

(५) खकनिष्ठः । खके वेदनिन्हारूपे पापे निष्ठायस्थाकनिष्ठभिन्ने च्येष्ठे । बुद्धगणदेवता भेदे । महायत्त्वमारचित्त माइव कश्चिद्दोधियत्त्वस्य महायत्त्वस्याऽनारायं कार्षौदिति । ये केचित् कार्यिकादोषास्रोऽपि तस्य दृष्ट एवधिय सर्व्यं पर्यं न भवित्त । तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि बोधियत्त्वोमहायत्तः सर्व्यं मध्येयतान् मेव्यास्सुरति । ये च ते दिचणस्यादिशि गङ्गानदी-वासुकोपमेषु स्रोकधातुषु बुद्धाभगवन्तस्रोऽपि तं बोधियत्तं महा-सत्तमारचिन्त मात्रावक्रम्भिं प्रह्येक्षुद्धस्त्रमं वा पतेदिति ।

ये च चलारो महाराजास्तायस्तिगादेवायामास्तिवानिर्माणरतयः परिवर्धितवयवर्त्तिनीदेवाः ब्रह्मकायिकाः ब्रह्मपुरोहिताः
ब्रह्मपर्षयाः महाब्रह्माः श्रामाः परीक्ताऽऽभाः श्रप्रमाणाऽऽभाः
श्रामाखराः ग्रुमाः परीक्ताऽभाः श्रप्रमाणग्रुभाः ग्रुमक्रत्दाः रुहाः
परीक्तरहाः श्रप्रमाणरहाः रहस्यकाः श्ररुष्ठाः श्रतपाः सृद्गाः
सुद्र्यनाः श्रक्तिष्ठादेवासेऽपि तं बोधिमलं महामक्तमारचिति ।
माचैव कश्चिदोधिमलस्य महामलस्राऽक्तरायं कार्षौदिति । येऽपि
केषित् कार्यिकादोषासेऽपि तस्य दृष्ट एव धर्मे सर्वेण सर्वे न
भवित् तत्कस्य हेत्रोस्रथाहि बोधिमलोमहासन्यः सर्व्यक्षमान्
मैत्र्यास्तुरित । ये च ते पश्चिमायादिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु
स्रोक्तभात्व बुद्धाभगवन्तसेऽपि तं बोधिमलं महामलमारचित्ति
माश्रवक्रभ्रसिं वा प्रत्येकबुद्धभ्रसिं वा पतिदिति ।

ये च चत्तारो महाराजास्त्रायस्त्रिं ग्रादेवायामाः तुषिताः निर्माणरतयः परनिर्मितवग्रवर्त्तिनोदेवाः ब्रह्मकायिकादेवाब्रह्मपुरो-

श्वकायिका (च) पुरतके पाठः।

हिताब्रह्मपार्षद्याः महाब्रह्मणः श्राभाः परीक्ताऽऽभाः श्रामाणाऽऽभाः श्रामाणाद्याः ग्रामाः परीक्तग्रःभाः श्रामाणग्रुभाः ग्रामाणग्रुभाः ग्रामाणग्रुभाः ग्रामाणग्रुभाः ग्रामाणग्रुभाः ग्रामाणग्रुमाः ग्रामाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुमाणग्रुम

ये च चलारो महाराजास्तायिक्तंग्रादेवायामाः तुषितानिर्माणरतयः परिनिर्धातवप्रविक्तंनोदेवात्रद्वाकायिकात्रद्वापुरोहितात्रद्वापार्षयामहात्रद्वाणः श्रामाः परीक्ताऽऽभाः श्रमाणाऽऽभाः श्रामास्वराः ग्रमाः परीक्तग्राभाः श्रमाणग्रुभाः ग्रमकृत्वाः दृहाः परीक्तव्हाः श्रमाणवृहाः दृहत्पलाः श्रदृहाश्रतपाः सुदृगाः सुदृर्गनाः
श्रमाणवृहाः दृहत्पलाः श्रदृहाश्रतपाः सुदृगाः सुदृर्गनाः
श्रमाणवृहाः त्रविक्षाः महासक्तमार्चितः । माहैव
किर्यद्वेषिसलस्य महासक्तसाऽक्तरायं कार्षीदिति । येऽपि केचित्
कायिकादोषास्तेऽपि तस्य दृष्ट एव धर्मे सर्वेष सर्वे न भवन्ति ।
तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि बोधिसक्तोमहासक्तः सर्वेसक्तान् मेद्र्यास्कुरति । ये च ते उत्तरपूर्वस्वादिणि गङ्गानदीवालुकोपमेषु
खोकधात्तु बुद्धामगवन्तस्तेऽपि तं बोधिसक्तं महासक्तमारचित्त
मात्रावकस्ति वा प्रत्येकबुद्धस्ति वा प्रतिदिति ।

ये च चलारो महाराजास्तायस्तिंशादेवायामाः तुषिताः निर्माण्रतयः परिनिर्धितवप्रवर्त्तनोदेवाज्ञह्मकायिकाज्ञह्मपुरोहिताः ज्ञह्मपार्षश्चामहाज्ञह्मणः आसाः परीन्ताऽऽभाः अप्रमाण्यऽभाः श्रम्भास्तरः श्रमाः परीन्तर्द्धभाः अप्रमाण्यःभाः श्रमङ्कत्द्धाः दृशः परीन्तरहाः अप्रमाण्यद्धाः दृहतं कलाः अरुहाः अतपाः सह्ग्राः सुद्र्भनाः अकिनद्यदेवास्तिप तं बोधिसन्तं महासन्तमारचितः। माहैव किथदोधिसन्तस्य महासन्तस्याऽन्तरायं कार्षीदिति । येऽपि केचित् कार्यिकादोषासेऽपि तस्य दृष्ट एव धर्मे सर्वेण सर्वे न भवन्ति । तत्कस्य हेतीस्रथाहि बोधिसन्त्रोमहासन्तः सर्वेसन्तान् मैत्रास्तुरितः। ये च ते पूर्वेद्चिणस्यादिशि गङ्गानदीवालुकोपसेषु स्रोक्षमात्षु बुद्धाभगवन्तस्रोधि तं बोधिसन्तं महासन्त्रमारचित्तं मात्रावकस्रोभे वा प्रत्येक्षवुद्धभीनं वा परिदिति ।

ये च चलारो महाराजास्तायस्त्रिंगादेवायामाः त्विताः निर्माणरतयः पर्गिर्म्भितवग्रवित्तिनेदेवाः ब्रह्मकायिका—ब्रह्मपुरोहिताः ब्रह्मपार्षद्याः महाब्रह्मणः श्रामाः परीक्ताऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाऽभाः श्रप्रमाणाः परिक्तद्याः श्रप्रमाणाः परिक्तद्याः श्रप्रमाणाः परिक्तद्याः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाणाः श्रप्रमाणाः सहित्राः श्रप्रमाणाः सहित्राः स्वित्राणाः सहित्राः स्वत्रिक्षाणाः सहित्राः स्वत्रिक्षाणाः स्वत्याः स्वत्रिक्याः स्वत्रिक्षाणाः स्वत्याः स्वत्याः स्वत्याः स्वत्याः स्वत्याः स

स्रोकधातुषु बुद्धाभगवन्तस्रोऽपि तं बोधियत्वं मद्दायत्त्वमारचन्ति मात्रावकस्टमिं वा प्रत्येकबुद्धस्मिं वा पतेदिति ।

चे च चलारोमहाराजास्त्रायस्त्रिंगादेवायामाः तुषिताः निर्माणरतयः परिनिर्मितगवित्तिनेदेवात्रद्वाकायिकात्रद्वापुरोहिता- त्रद्वापार्षद्याः महात्रद्वाणः श्रामाः परीत्ताऽआः श्रममाणाऽआः श्रामास्तराः ग्रमाणाऽआः श्रममाणग्रभाः श्रमकात्वाः रुहाः श्रमणाः ग्रमणाः ग्रमकात्वाः रुहाः श्रमणाः ग्रमणाः गर्मणाः गरमणाः गरमणाः गर्मणाः गरमणाः गरमणाः

ये च चलारोमहाराजास्त्रायस्त्रंगादेवा यामाः तृषिता निर्माणरतयः परनिर्मितव्यवर्त्तानोदेवाब्रह्मकायिकाब्रह्मपुरोहिता- ब्रह्मपर्षयाः महाब्रह्मणः त्राभाः परीत्ताऽऽभाः श्रममाणाऽऽभाः श्रममाणाऽजाः परीत्त्रच्छाः श्रममाणाउद्याः च्रह्मणाः श्रममाणाउद्यानाः श्रमणावद्यानाः श्रममाणाउद्यानाः श्रममाणाउद्यानाः श्रमणाज्यानाः श्रममाणाउद्यानाः श्रममाणाव्यानाः श्रममाणावद्यानाः श्रममाणावद्यानः श्रममाणावद्यानाः श्रममाणावद्यानाः श

भवित्त । तत्कस्य देतोस्वयादि बोधिसत्तोमहामत्तः सर्व्यमत्तान् मैत्र्यास्कुरति। ये च तेऽधसादिणि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोक-धात्पु बुद्धाभगवन्तस्वेऽपि तं बोधिसत्तं महासत्त्वमारचित्त मात्रावकश्चिमं वा प्रत्येकबुद्धश्चमिं वा पर्तदिति।

ये च चलारोमहाराजास्तायस्त्रिंगादेवायामाः तृषिताः निर्माण् रतयः परिनिर्मितवगवित्तिनेदेवा ब्रह्मकायिकाः ब्रह्मपुरोहिताः ब्रह्मपार्षद्याः महाब्रह्मणः श्रामाः परीत्ताऽऽभाः श्रप्रमाणाऽऽभाः श्रामाखराः ग्रुमाः परीत्तग्रुभाः श्रप्रमाणग्रुभाः ग्रुमकत्काः दृशः परीत्तदृष्ठाः श्रप्रमाणदृष्ठाः दृहतृष्णजाः श्रुदृष्ठाः श्रुतमाः सुदृगाः सुदृर्भनाः श्रकिष्टादेवासेऽिष तं बोधियत्तं महायत्त्रमारचित्त । येऽिष च केचित् कायिकादोषासेऽिष तस्त्र दृष्ट एव धर्मे सर्वेण सर्वे न भवन्ति । तत्कस्त्र हेतोस्त्रथाहि बोधियत्त्रोमहासन्तः सर्व्यक्तान् मैत्रास्तुरति । ये च ते जपरिष्टाहिणि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोक्तस्त्रम् वृद्धाभगवन्तस्तेऽिष तं बोधियत्तं महायत्त्रमारचित्त माश्रावकस्त्रम् वा प्रश्लेकबुद्धस्तमं वा पतिदिति ।

ये च चलारोमहाराजास्तायिक्तंत्रादेवायामाः त्यिता देवा निम्नाणरतयः परनिर्मितवयवर्त्तिनो देवा ब्रह्मकायिकाः ब्रह्मपुरो-हिताः ब्रह्मपार्षद्याः महाब्रह्मणः श्वामाः परीत्ताऽऽभाः श्रप्र-माणाऽऽभाः श्रामाखराः ग्रुभाः परीत्तग्रुभाः श्रप्रमाणग्रुभाः ग्रुभक्तत्त्वाः दृष्टाः परीत्तद्वहाः श्रप्रमाणद्वहाः दृहत्पत्ताः श्रदृष्टाः श्रत्रपाः सुदृशाः सुदर्शनाः श्रकनिष्ठादेवासेऽपि तं वोधिमलं महा- सत्त्रमारचिन । माइैव किथिदोधियलस्य महासत्त्रस्थाऽन्तरायं कार्षीदिति। येऽपि च केचित् कायिका दोषास्तेऽपि तस्य दृष्ट एव धर्मे सर्वेष सर्वे न भविना। तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि बोधिमचो-महासत्तः सर्वेसचान् मैद्यास्पुरति। एवञ्चरञ्कारदतीपुच बोधि-सचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां युक्त दित वक्तयः।

पुनर्परं ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्वस्य महामत्त्वस्य प्रज्ञापार्मिनतायां चरतोऽत्वक्षक्क्रेण धारणीसुखममाधिसुखानि प्रतिभानप्रतिम-विन्युखानि वाऽभिसुखीभवन्ति । सर्व्वीपपक्षायतनेषु च तथागता-नर्हतः सस्यक्षमबुद्धानारागयति । तेथ बुद्धेभगवद्भिनंकदाचिद्विर-हितो भवति यावदनुत्तरां सस्यक्षस्थोधिमभिसम्थते ।

पुनरपरं प्रारद्दतीपुच वोधिमलस्य महायलस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतो नैवं भवत्यस्ति कि स्वद्धसीयोधर्मीः सार्द्धं संयुच्चते वा
वियुच्चते वा । समेति वा न समेति वा । तत्कस्य हेतोस्तथाहि
स तद्धभीं न समनुपन्धति योयुच्चते वा वियुच्चते वा । समीयादा
न समीयादा । एवं खलु प्रारद्दतीपुच वोधिसलोमहासलः प्रज्ञा∽
पार्मितायां चरन् युक्त द्दित वक्तवः।

पुनरपरं ग्रारद्वतीपुच वोधियत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारिम-तायां चरतो नैवं भवति कच्चिद्दं धर्मधातुमिभसमुध्येयं न वाऽ-भिसमुध्येयं वा । तत्त्रस्य हेतोस्त्रथाहि न हि धर्मधातुमिभसमु-द्वोनाऽभिसम्बुध्यते नाऽभिसम्भोत्स्यते । एवं खलु ग्रारद्वतीपुच बो-धिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् युक्त दति वक्तव्यः ।

पुनरपरं गारदतीपुच बोधिसलोमहाचलः प्रज्ञापारमितायां

चरन् \*न कञ्चिद्धक्षंघात्यतिरिक्तं समनुपक्षति एवं खनु प्रारद्-तीपुच बोधिसत्त्वोमद्दासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् युक्त इति वक्तयः।

पुनरपरं प्रारद्वतीपुत्र बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् न धर्मधातोधिमाणाञ्च नानाकरणं करोति । एवं खलु प्रारद्वतीपुत्र बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् युक्त दित वक्तयः।

पुनरपरं प्रारदतीपुच बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार-मितायां चरतो नैवं भवित धर्मधातुं प्रतिविध्येयं। तथा हि न स कश्चिद्धमें समतुपग्यति येन धर्मीण योधर्मः प्रतिविध्येत । तथाहि स न धर्मधातुं ग्रून्यद्गति योजयित नाऽग्रून्यद्गति योजयित । एवं खनु ग्रारदतीपुच बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् खनु द्वि वक्तयः।

<sup>\*</sup> न कश्चिद्धमें धसीधातुर्थातिरिक्तमिति ग एक्तके पाठः।

तया योजयित न शून्यतां प्राणेन योजित । न जिङ्गां शून्य-तथा योजयति न ग्रून्यतां जिज्ञया योजयति । न कायं ग्रून्य-तथा योजयति न शून्यतां कायेन योजयति । न मनः शून्यतया योजयित न ग्रून्यतां मनसा योजयित । न रूपं शून्यतया योज-यति न शून्यतां रूपेण योजयति । न प्रब्दं शून्यतया योजयति न ग्रुन्यतां प्रब्देन योजयति । न गन्धं ग्रुन्यतया योजयति न ग्रन्थतां गत्थेन योजयति । न रसं श्रन्थतया योजयति न ग्रन्यतां रचेन योजयति । न स्पर्भं श्रुन्यतया योजयति न श्रुन्यतां स्पर्जेन योजयति । न धर्माञ्कुन्यतया योजयति न ग्रन्यतां धर्मीण योजयति । न चचुर्धातुं श्रन्यतया योजयति न श्रन्यतां चचुर्धा-तुना योजयति। न रूपधातुं शून्यतया योजयति न शून्यतां रूप-धातुना योजयित । न चचुर्विज्ञानधातुं शून्यतया योजयित न श्च्यतां चन्विज्ञानधातुना योजयति । न श्रोचधातुं श्च्यतया योजयति न ग्रन्थतां श्रोचधातुना योजयति । न ग्रन्दधातुं ग्रून्यतया योजयति न ग्रून्यतां ग्रब्दधातुना योजयति । न श्रोच-विज्ञानधातुं श्रुन्यतया योजयति न शून्यतां श्रोत्रविज्ञानधातुना योजयति । न प्राणधातुं शून्यतया योजयति न शून्यतां प्राण-धातुना योजयति । न गन्धधातुं श्र्न्यतया योजयति न श्र्न्यतां गन्धधातुना योजयति। न प्राणविज्ञानधातुं शूत्यतया योजयति न श्र्न्थतां प्राणविज्ञानधातुना योजयति। न जिज्ञाधातुं श्र्न्थतया योजयति न शून्यतां जिज्ञाधातुना योजयति । न रमधातुं शून्य-तथा योजयति न भून्यतां रमधातुना योजयति । न जिज्ञावि- ज्ञानधातुं ग्रून्यतया योजयति न ग्रून्यतां निक्वाविज्ञानधातुना योजयित । न कायधातुं ग्रून्यतया योजयित न ग्र्न्यतां काय-धातुना योजयति । न स्पृष्टव्यधातुं शून्यतया योजयति न शून्यतां स्पृष्टवधातुना योजयित । न कायविज्ञानधातुं शूत्यतया योजयित। न ग्रुन्थतां कायविज्ञानधातुना योजयित । न मनोधातुं ग्रुन्थ-तथा योजयित न ग्रुन्यतां मनोधातुना योजयित । न धर्मधातुं श्रुन्यतया योजयति न श्रून्यतां धर्माधातुना योजयति । न रूप-धातुं ग्रून्यतया योजयित न ग्रून्यतां रूपधातुना योजयित । न चच्विज्ञानधातं श्र्यतया योजयति न श्र्यतां चच्विज्ञानधातु-ना योजयति। न मनोविज्ञानधातुं शून्यतया योजयति न ग्रून्यतां मनोविज्ञानधातुना योजयति । तत्कस्य हेतोरेषहि भारद्वतीपुच परमोयोगोयदुत ग्र्न्यतायोग: ग्र्न्यतायां भारद्वतीपुच चरन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोन आवकसूमौ वा न प्रत्येक बुद्धसूमौ वा पतित । बुद्धचेत्रञ्च परिशोधयति सत्तांञ्च परिपाचयति । चिप्र-ञ्चाऽनुत्तरां सस्यक्षमनोधिमभिसम्धते। ये केचिच्छारदतीपुच योगाः प्रज्ञापार्मितायोगस्तेषामयत्राख्यायते च्येष्ठत्राख्यायते श्रेष्ठ-श्राख्यायते वर श्राख्यायते प्रवर श्राख्यायते प्रणीत श्राख्यायते। तत्कस्य हेतोरतुत्तरएष योगोयद्त प्रज्ञापारमितायोगः श्र्न्यताऽऽः निमित्ताऽप्रणिहितयोगः। एवं युज्यमानः ग्रारदतीपुत्रवोधिमत्त्वो-महासत्वी व्याक्ततीवक्यः।

श्रामन्नीसृतश्राऽनुत्तरायां सम्बन्धमनोधौ। एवं युक्तमानः ग्रारद्वतीपुत्र बोधिसलोमहासलोऽप्रमेयाऽषंख्वेयानां सलानां श्रर्थं

करोतीति। न चास्त्रेवं भवत्य हं प्रज्ञापार मितायां युच्यते वा वियुच्यते वा मां बुद्धाभगवन्तीयाकरियन्यहमामन्त्रीभृतोयाक-रणस्य। ऋहं वृद्धचेत्रं परिगोधिययाग्यहं मलान् परिपाचिय्याग्य-इमनुत्तरां सस्यक्तसमोधिमभिसम्ब्धत धर्माचकं प्रवर्त्तियथामि । तत्कास हेतोस्तथाहि । स धर्मधातुं व्यतिरेकीकरोति । न स धर्मधातोः किञ्चिदन्यद्वर्षां समनुपष्यति । यः प्रज्ञापार्मितायां चरेद्यो वा ब्द्धेर्भगवङ्गिर्धाकियेत । यो वाऽनुत्तरां सम्यक्सम्बोधि-मभिगवृध्येत। तत्कस्य हेतोस्रयाहि बोधिगलस्य महासलस्य प्रज्ञा-पार्मितायां चरतो न सन्तमंज्ञोत्पचते । नाऽऽत्ममंज्ञोत्पचते । न जीवभंज्ञोत्पद्यते । न जन्तुभंज्ञोत्पद्यते । न पोषमंज्ञोत्पद्यते । न पुरुषमंज्ञीत्यवते । न पुङ्गलमंज्ञीत्यवते । न मनुजमंज्ञीत्यवते । न मानवसंज्ञीत्पद्यते। न कारकसंज्ञीत्पद्यते। न वेदक-संज्ञीत्पद्यते। न जानकसंज्ञीत्पद्यते। न पर्याकसंज्ञीत्पद्यते। तत्क्ष हेतीस्त्रयाद्यात्यन्तं सत्त्रीनीत्पद्यते न निरुधते न हि सत्तक्षोत्पादोनिरोधः। यस च नोत्पादो न निरोधः स वथ प्रज्ञापारमितायां चरिखति। एवञ्चरञ्कारदतीप्रविधे-सनोमहामनः सनाऽनुत्पादतया प्रजापार मितायां चरति। सत्तश्चतया प्रजापार्मितायां चर्ति । सत्तारनुपब्द्या प्रजापा-मितायां चरति । सत्वविविकतया प्रज्ञापारमितायां चरति । सत्त-प्रकाया प्रज्ञापार्मितायां चर्ति। सत्ताऽखभावतया प्रज्ञापार्मिता-यां चरति । एव ग्रारदतीपुत्रवोधिमलानां महामलानां परमो

<sup>\*</sup> रम रव पाठः पञ्चस एक्तकेषु। युच्ये इति युक्तम्

योगोयदुत प्रज्ञापारिमता योगः श्रयं गारदतीपुचवोधिमत्त्रस्य महासत्त्रस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतोयोगोयस्तद्न्यान् योगानिसस्य तिष्ठति ।

श्रव च शारद्दतीषुवयोगे चरन् बोधियत्तोमक्षास्त्रोदशतथागतवलान्यभिनिर्हरति। चलार्विशारद्यानि चतस्यः प्रतिसस्विदोमहामेवी महाकर्षणमष्टादशाऽऽवेषिकवृद्धधर्मानभिनिर्हरति।
श्रव शारद्दतीषुवयोगे चरन् बोधियत्तोमहासक्तो न मात्सर्व्यचित्तसुत्पाद्यति। न दौःश्रीख्यचित्तं न व्यापाद्चित्तं न कौसीद्यचित्तं न विचेपचित्तं न दौव्युज्ञचित्तसुत्पाद्यति। एवसुके
श्रायुद्धान् शार्दतीषुवोभगवन्तमेतद्वोचन्। योभगवन् वोधिसन्तोमहासन्तोऽनेन प्रज्ञापार्मितायोगेन विहरति। स सुतस्थुवेहीपपन्नः। दतो वा च्युतः सुवोपपत्स्यते।

भगवानाह । यः गार्दतीपुत्र वोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनेन प्रजा-पार्मितायोगेन विहर्ति सोऽत्येभ्यो बुद्धचेनेभ्यञ्जलेहोपपन्नो-वेदितव्यः । त्रिवितेभ्योदेवनिकायेभ्यो मन्य्येभ्येवा चुलेहोपपन्नो-वेदितव्यः । तत्र गार्दतीपुत्रयोऽयं वोधिमत्त्वोमहामत्त्रोऽत्येभ्यो बुद्धचेनेभ्यञ्जलेहोपपन्नः । एषचिप्रमिमं योगं ममापद्यते । यद्त-प्रजापार्मितायोगं । श्रष्ट जातिव्यतिष्टत्तस्थापीमेगभीराधर्मा-श्रमिसुखीभवन्ति । पश्चात् प्रजापार्मितायोगं समापद्यते । यत्र यत्र च बुद्धचेनेषु तथागताश्चर्षन्तः सम्यक्षमनुहास्तिष्टन्ति प्रियन्ते यापयन्ति तत्र तत्रोपपद्यते । तांश्च तथागतान्हेतः सम्यक् सम्बुद्धा-नारागयति । तत्र गार्दतीपुत्र योऽयं वोधिमत्त्वोमहामत्त्वस्वित्थेथो देविनकायेभ्यस्थ्युवेहोपपन्नोवेदितदः । म खल्क्कजातिप्रतिवद्धा-स्तस्याऽविप्रनष्टा भवित षट् पारमिता । स्रवाऽन्तर्गतानि भविन्त मर्व्यधारणीसुखसमाधिसुखानि । यः प्रनः गारदतीपुत्र बोधि-सन्त्योमहासन्त्रोमनुष्येभ्यस्थुलामनुष्याणामेव सभागताया उपपद्यते । तस्य बोधिसन्तस्य महासन्त्रस्थाऽवैवर्त्तकं बोधिमन्तं महासन्त्रं स्थापियला धन्नानीन्द्रियाणि भविन्ता । न क्षं चिप्रमिसं प्रज्ञापारमितायोगं समापद्यते । बुद्धचेत्रात् च्युतो बुद्धचेत्रं संक्रमि-स्वति यव बुद्धाभवगन्तस्तिष्ठन्ति प्रियन्ते यापयन्ति । न च कदा-चिद्यि बुद्धिभगविद्धिविर्द्धितोभविष्यति यावदस्त्रत्तरां सम्यक्-सन्त्योधिमभिसम्बुद्धः ।

श्रस्त शारदतीपुत्र बोधियलामहासत्ता श्रन्तपायकुग्रलाः प्रथमं ध्यानं समापद्यन्ते । दितीयं ध्यानं समापद्यन्ते । दितीयं ध्यानं समापद्यन्ते । दितीयं ध्यानं समापद्यन्ते । त्रत्यें ध्यानं समापद्यन्ते । षट् पारमितासु चरन्ति । ते ध्यानप्रतिक्रभेन दीर्घाऽऽयुष्केषु देवेषूपपद्यन्ते । स चेत् पुनर्मानुद्यं प्रतिक्रमं ल्था बुद्धान् भगवत श्रार्गयम्ति । तेषां धन्यानीन्द्रियाणि भवन्ति न तीद्याणि ।

त्रस्ति पुनः ग्रारद्वती पुत्र वोधिसत्तामहासत्ताध्यानानि समापद्यन्ते प्रज्ञापार्सितायां चर्नित ते चाऽनुपायकुग्रकाः ध्याना-न्युत्सृजन्ति। ते पुनरेव कामधातावुपपद्यन्ते। तेषामपि ग्रारद्वती-पुत्र बोधिसत्तानां महासत्तानां धन्यानीन्द्रियाणि भवन्ति। न

<sup>\*</sup> स च इति युक्तं प्रतिभाति।

<sup>†</sup> एव पाठः पञ्च पुस्तकेषु।

तीच्छानि । त्रस्ति ग्रारदतीपुच बोधियचामद्दासत्ताः प्रथमं धानं समापद्यन्ते। दितीयं थ्यानं समापद्यन्ते। त्वतीयं ध्यानं समापद्यन्ते। चतुर्थं ध्वानं समापद्यन्ते । मैत्रीं समापद्यन्ते । करूणां समापद्यन्ते । सुदितां समापद्यन्ते । उपेचां ममापद्यन्ते । त्राकाजाऽऽनन्त्याऽऽयतनं समापद्यन्ते । विज्ञानाऽऽनन्धाऽऽयतनं समापद्यन्ते । श्राकिञ्च-न्याऽऽयतनं समापद्यन्ते। नैव यंज्ञानायंज्ञाऽऽयतनं समापद्यन्ते। चलारिस्तृत्युपस्थानानि समापद्यनो। चलारि सम्यक्प्रहाणानि समापद्यन्ते । चतुर्ऋद्भिपादान् समापद्यन्ते । पञ्चेन्द्रियाणि समापद्यन्ते । पञ्चवलानि समापद्यन्ते । सप्तयोधाङ्गानि समापद्यन्ते । त्रार्थ्याऽष्टाऽङ्गमार्गं समापद्यन्ते । मद्दान्तरुषां समापद्यन्ते । सद्दा-कर्णाः सन्त उपाय कौग्रलेन । न ध्यानवसेनोपपद्यन्ते । न ब्राह्मविद्वारवसेन । नाऽऽक्ष्यसमापित्तवसेनोपपद्यन्ते । तत्र पुनक्-पपद्यन्ते यत्र बुद्धाभगवन्तस्तिष्ठन्ति ध्रियन्ते यापयन्ति । ते पुनः प्रज्ञापार्सितायोगेनाऽविरहितार हैव भद्रक्तेर्येऽनुत्तरां सम्यक्त-सबोधिमभिसमोत्यने।

श्वस्ति पुनः ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्ताः महासत्ताः प्रथमं ध्यानं समापश्चले। दितीयं ध्यानं समापश्चले। द्वतीयं ध्यानं समापश्चले। चतुर्धे ध्यानं समापश्चले। मेत्रीं समापश्चले। महाकरणां समापश्चले। सुदितां समापश्चले। उपेत्रां समापश्चले। त्राकागाऽ-ऽनन्त्याऽऽयतनं समापश्चले। विज्ञानाऽऽनन्यायतनं समापश्चले।

<sup>\*</sup> वप्राप्रब्दस्तालयानः सम्मायते ।

श्राकिञ्चन्याऽऽयतनं समापद्यन्ते। नैवसंज्ञानासंज्ञाऽऽयतनं समापद्यन्ते। ते चोपायकौ ग्रात्तेन ध्यानसमाधिसमापत्तिवसेनोपपद्यन्ते। ते पुनरेवेद कामधातावुपपद्यन्ते। चित्रयमदाग्राखकुलेषूपपद्यन्ते। ब्राह्मणमदाग्राखकुलेषूपपद्यन्ते। ब्राह्मणमदाग्राखकुलेषूपपद्यन्ते। ब्राह्मणमदाग्राखकुलेषूपपद्यन्ते स्वपरिपाकाय न पुनर्भवाऽभिकाषात्।

त्रस्ति गार्दतीपुत्र बोधिसत्ताः महासत्ताः प्रथमं धानं समापरान्ते । दितीयं थानं समापरान्ते । तितीयं थानं समाप-चन्ते। चतुर्थं धानं समापद्यन्ते। मैची समापद्यन्ते। कर्णां समापद्यन्ते । सुदितां समापद्यन्ते । उपेचां समापद्यन्ते । श्राका-गाऽऽनन्याऽऽयतनं समापद्यन्ते । विज्ञानाऽऽनन्याऽऽयतनं समापद्य-न्ते । श्राकिञ्चन्याऽऽयतनं समापद्यन्ते । नैव संज्ञानासंज्ञाऽऽयतनं ममापद्यन्ते। उपायकीप्रखबसेन न ध्यानसमाधिसमापत्तिवसेनोप-पद्यन्ते । ते चात्रभं हाराजकायिकानां देवानां सभागतायां उप-पपद्यन्ते। चायित्वंशानां देवानां सभागतायां उपपद्यन्ते। यामानां देवानां सभागतायां उपपद्यन्ते । तुषितानां देवानां सभागतायां उपपद्यन्ते । निर्माणरतीनां देवानां सभागतायां उपपद्यन्ते । पर्निर्स्थितवग्रवर्त्तिनां देवानां सभागतायां उपपद्यन्ते। तत्र स्थिला सत्तान् परिपाचयन्ति बुद्धचेत्रञ्च परिशोधयन्ति । बुद्धांञ्च भगवतत्रारागयन्ति । त्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्तामहासत्ताः प्रज्ञापार मितायां चरनाः उपायकौ प्रतिन प्रथमं ध्यानं समापद्यन्ते। दितीयं धानं समापद्यन्ते । त्वतीयं धानं समापद्यन्ते । चतुर्थं धानं समापद्यन्ते। मैदीं समापद्यन्ते। कर्णां समापद्यन्ते।

सुदितां समापद्यन्ते । उपेचां समापद्यन्ते । श्राकाशाऽऽनन्याऽऽन्यतनं समापद्यन्ते । विज्ञानाऽऽनन्याऽऽयतनं समापद्यन्ते । श्राकिञ्चसाऽऽयतनं समापद्यन्ते । नैव संज्ञानासंज्ञाऽऽयतनं समापद्यन्ते । तद्दतस्त्रुत्वा ब्रह्मक्षोक उपपद्यन्ते तत्र ब्रह्मणो भवन्ति । महाब्रह्मणः ।
श्राभसुवोदशशतवर्षः तिनेतिषां सत्त्वानामग्यावरा प्रवरावरिष्टासे
तत्र स्थित्वा बुद्धचेत्रेण बुद्धचेत्रं संकामन्ति । यथा तथागताश्रर्हन्तः
सम्यक्षसबुद्धाश्रनुत्तरां सम्यक्षमस्वोधिमभिमस्वध्यधस्वेत्वकं प्रवर्त्तयन्ति ।
ते तां स्वयागतानर्दतः सम्यक् सस्बुद्धानध्येवने धर्माचकप्रवर्त्तनाय ।

श्रस्ति शारद्वतीषुत्रवोधिसत्तामहासत्ताः एकजातिप्रतिवद्धाः ।
प्रज्ञापार्मितायां चरन्त उपायकौशलेन प्रथमं ध्यानं समापद्यन्ते ।
दितीयं ध्यानं समापद्यन्ते । व्रतीयं ध्यानं समापद्यन्ते । चतुर्थं ध्यानं समापद्यन्ते । सेचीं समापद्यन्ते । कर्षणं समापद्यन्ते । सुदितां समापद्यन्ते । उपेवां समापद्यन्ते । श्राकाशाऽनन्त्याऽयत्यत्य समापत्तिं समापद्यन्ते । विज्ञानाऽनन्त्याऽयत्य समापत्तिं समापद्यन्ते । विज्ञानाऽनन्त्याऽयत्य समापत्तिं समापद्यन्ते । चत्रक्षं श्राकाशाऽन्त्रवायत्य समापत्तिं समापद्यन्ते । चत्रविज्ञानार्यस्त्रवायत्य । नेवसंज्ञानासंज्ञायत्य समापत्तिं समापद्यन्ते । चतारिस्प्रत्युपस्त्रानानि भावयन्ति । सप्तवोरिसम्यक्पप्रद्वाणानिभावयन्ति । पद्यन्त्रियाणि भावयन्ति । सप्तवोधङ्गानि भावयन्ति । श्राच्याऽष्टाऽङ्गमागं भावयन्ति । श्रून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिदितान् समाधीन् समापद्यन्ते । न च तेषां वसेनोपपद्यन्त । ते समुद्यीध्यतान् वृद्धान् भगवतश्राराय्यः तच ब्रह्मचर्य्ये
चरित्वा तुषितानां देवानां सभागतायां उपपद्यन्ते । ते तव

<sup>\*</sup> चाराग्य इति युक्तम्।

यावदायुः खिला श्रहीनेन्द्रियाः स्टाताः सम्प्रजानन्तोऽनेकेर्दैवकोटी-नियुतग्रतस्हस्तेः परिष्टताः पुरस्क्रताः इहोपपत्तिं दर्भयिलाऽतुत्तरां सम्बक्षस्वोधिमभिसस्बुध्धर्धस्वत्रं प्रवर्त्तयन्ति नाना बुद्धहेनेषु ।

श्वस्ति प्रारदतीपुचवोधिमत्तामद्दामत्ताः षषामभिज्ञानां लाभि-नम्ते कामधातावुपपद्यन्ते । नाऽऽह्व्यधातावुपपद्यन्ते । ते बुद्धचेचेण बुद्धचेत्रं संक्षामिन्तः । तथागतानईतः सम्यक्षमबुद्धान् सत्कुर्व्वन्तो गुरुक्षर्वनोमानयन्तः पूजयन्तः ।

श्रस्ति प्रारदतीपुत्र बोधिमत्तामहासत्ताः षषामिशिजानां खाभिनस्तेताभिरभिज्ञाभिर्विक्षीङ्नो बुद्धचेत्रेण बुद्धचेत्रं संक्रा-मन्ति। यत्र बुद्धचेत्रे न श्रावकशानस्य न प्रत्येकबुद्धशानस्य प्रब्दोऽपि प्रज्ञायतेऽत्यत्र बुद्धशानात्।

त्रस्ति प्रारदतीपुत्र बोधिमलामहासत्ताः षषामिभज्ञानां लाभिनलेताभिरभिज्ञाभिर्व्विकीड्माना बुद्धचेत्रेण बुद्धचेत्रं संका-मन्ति । यत्र बुद्धचेत्रेव्यपरिनिर्वितमायुष्युमाणं सत्तानां ।

श्वसि शारदतीपुचवोधिमत्तामहामत्ताः षणामिभिज्ञानां लाभिनसे कोकधातं संज्ञामिता । यच न बुद्धग्रद्धोन धर्मग्रब्दोन संघग्रब्दसे तच गला बुद्धस्य वर्षे भाषन्ते धर्मस्य संघस्य वर्षे भाषन्ते ते च सत्तास्त्रेन बुद्धग्रब्देन संघग्रब्देन चित्तानि प्रसाद्य यच बुद्धाभगवन्तस्त्रवोपपद्यन्ते ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसलामहासलाः प्रथमचित्तोत्पाद-सुपादाय चतुर्णा ध्वानानां चतुर्णामप्रमाणानां चतस्र्णामारूष्यस-सापत्तीनां पञ्चानामभिज्ञानां लाभिनश्चतुर्णां स्वत्युपस्थानानां चतुर्णा सम्बक्तप्रहाणानां चतुर्णामृद्धिपादानां पञ्चानामिन्द्रियाणां पञ्चानां विद्यानां विद्यानां तथा-विद्यानां सप्तानां वोध्यङ्गानां श्राच्यांऽष्टाऽङ्गस्य मार्गस्य द्यानां तथा-गतवलानां चतुर्णां वैश्वारद्यानां चतस्त्रणां प्रतिसम्बदां महामेच्याः महाक्ष्यायाः श्रष्टादशाऽऽवेणिकवृद्धधर्माणां नाभिनस्ते न कदा-चित्कामधातावृपपद्यन्ते। न रूपधातावृपपद्यन्ते। नाऽऽङ्ख्यधाता-वृपपद्यन्ते। तत्र च यन्तानामर्थे कुर्वन्ति।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्तामहासत्ताः षट्पारिमतासु चरनाः प्रथमित्ततोत्पार्ट्नैव बोधिसत्तन्यामसवकासन्त्यवैवर्त्तिकश्वसिं वाऽतुप्राप्नुवन्ति ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र वोधियत्वामहासत्ताः प्रथमित्तोत्पादे-नैवाऽनुत्तरां सस्यक्त्रसम्बोधिनभिषमुध्यन्ते । श्रभिम्बुध्य सधर्क्षत्रकं प्रवर्त्ताऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्त्वानामर्थे क्रवाऽनुपधिग्रेषेनिर्द्राण-धातौ परिनिर्व्वान्ति । तेषां परिनिर्द्यतानां कत्त्वं वा कन्त्याऽवग्रेषं वा सद्धर्मस्विष्ठति ।

श्रस्ति शारदतीपुत्र वोधिसत्तामहामत्ताः प्रथमित्तातेषादेनैव प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यन्ते । तेऽनेकैवेधिसत्तकोटीनियुतश्रत-सहस्तेः सार्द्वे बुद्धचेत्रेण बुद्धचेत्रं संक्रामन्ति । बुद्धानां भगवतां दर्शनायसत्त्वपरिपाचनाय बुद्धचेत्रपरिशोधनाय। श्रस्ति शारदतीपुत्र वोधिसत्तामहासत्ताः प्रज्ञापारमितायां चरन्त्यस्त्रंणां ध्वानानां ज्ञाभिनयतुर्णामप्रमाणानां चतस्र्णामाह्यसमापत्तीनां ज्ञाभिनस्ते-तानिः ध्यानाऽप्रमाणाह्यसमापत्तीरनेकविधं विक्रीवृन्ति ।

<sup>\*</sup> ता इति युक्तम्।

बद्त प्रथमं धानं समापद्यन्ते ततः प्रथमधानाड्युत्थाय निरोधसमा-पत्तिं समापद्यन्ते। निरोधसमापत्तेर्थुत्याय दितीयं थानं समापद्यन्ते। दितीयात् धानाड्यात्याय निरोधसमापत्तिं समापद्यन्ते । निरोध-समापत्तेर्थुत्याय हतीयं थानं समापद्यन्ते। हतीयात् थानाह्य-त्थाय निरोधसमापत्तिं समापद्यन्ते। निरोधसमापत्तेर्बुत्याय चतुर्थं ध्यानं समापद्यन्ते । चतुर्थात् ध्यानाड्युत्थाय निरोधसमापत्तिं समापद्यन्ते । निरोधसमापत्तेर्थुत्यायाऽऽकाणाऽऽनन्याऽऽयतनं समा-पद्यन्ते। त्राकाशाऽऽनन्त्याऽऽयतनाद्युत्याय निरोधसमापत्तिं समा-पद्यन्ते। निरोधसमापत्तेर्थुत्याय विज्ञानाऽऽनन्याऽऽयतनं समा-पद्यन्ते । विज्ञानाऽऽनन्त्याऽऽयतनाद्युत्राय निरोधसमापत्तिं समा-पद्यन्ते । निरोधसमापत्तेर्थुत्यायाऽऽकिञ्चन्याऽऽयतनं समापद्यन्ते । श्राकिञ्चन्याऽऽयतनाद्**युत्याय निरोधसमापत्तिं समापद्यन्ते**। निरोध-समापत्तेर्थे,त्याय नेव संज्ञानासंज्ञाऽऽयतनं समापद्यन्ते। नेव संज्ञाना-संज्ञाऽऽयतनाद्**खुत्याय निरोधसमापत्तिं समापद्यन्ते**। एवं खज् भारदतीपुच बोधिमत्तामहासत्ताः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्तउपाय-कौ प्रलेन समान्वागताद्रमानि ध्यानानि अप्रमाणानि च समाधि-समापत्तीस विष्वद समापदन्ते।

श्रस्ति शारदतीपुत्र बोधिसत्तामद्दामत्त्रायुत्षां स्वय्युपस्था-नानां साभिनयुत्षां सम्यक् प्रदाणानां साभिनयुत्षां द्विपादानां साभिनः पञ्चानामिन्द्रियाणां साभिनः पञ्चानां वसानां साभिनः सप्तानां बोधङ्गानां साभिनः त्रार्थाऽष्टाऽङ्गमार्गस्य साभिनः चतुर्णां-मार्य्यस्यानां साभिनः धानानां साभिनः चतुर्णामप्रमाणानां लाभिनश्चतसृणामारूण समापत्तीनां लाभिनः त्रष्टानां विमोत्ताणां लाभिनः नवानामनुपूर्व्वविद्वार्यमापत्तीनां लाभिनः ग्रन्यताऽऽनि-मित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखानां लाभिनः श्रभिज्ञानां लाभिनः समाधीनां लाभिनः धारणीसुखानां लाभिनः द्यानां तथागत-बस्नानां साभिनः चतुर्णां वैशारद्यानां साभिनः चतस्रणां प्रति-सम्बद्गं खाभिनः श्रष्टाद्शानामावेषिकनुदूधर्माणां लाभिनः त्रयाणां विमोचसुखानां लाभिनः न च श्रोत-त्रापत्तिफलमनुप्राप्नुवन्ति । न सक्तदागामिफलमनुप्राप्नुवन्ति । नाऽनागामिफलमनुप्राप्नुवन्ति । नाऽर्ह-त्त्वमतुपाप्नुवन्ति । न प्रत्येकवोधिमतुपाप्नुवन्ति । प्रज्ञापार्मितायां चरन्त उपाय कौग्रलेन परिग्टहीताः श्रार्च्याऽष्टाऽङ्गमार्गे सत्त्रेभ्य उप-दर्भयन्ति येन ते सत्ताः श्रोत श्रापत्तिफलमनुप्राप्नुवन्ति । सक्तदा-गामिफलमनुप्रप्नुवन्ति । श्रनागामिफलमनुपाप्नुवन्ति । श्रईत्वमनु-प्राप्नुवन्ति । प्रत्येकवोधिमनुप्राप्नुवन्ति । यच्छारदतीपुच श्रावकप्रत्ये-कवुद्धानां फलप्राप्तिज्ञानं सा बोधिसत्तस्य महासत्तस्य चान्तिः। दुसे भारदतीपुच बोधिसत्तमहासत्ता श्रवैवर्त्तिकावेदितवा। येऽनया प्रज्ञापारमितयैवं विहरन्ति ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्तामहासत्ता चे षट्पारसिता सुस्थिला तुषितभवनं ग्रोधयन्ति । ते खसु पुनः ग्रारदतीपुत्र बोधिसलासहासत्ताः भट्रकल्पिकावेदितव्याः ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्तामहासत्ताः प्रज्ञापारिमतायां चरन्त श्रतुषां ध्वानानां लाभिन श्रतुर्णामप्रमाणानां लाभिन श्रत-स्ट्रणामारूष्यसमापत्तीनां लाभिनः सप्ततिंग्रातां वोधिपत्ताणां धर्माणां लाभिनः षषामभिज्ञानां लाभिनो दग्रतयागतवलानां लाभिन श्रुतुषां वैग्रारद्यानां लाभिन श्रुतस्त्रणां प्रतिसस्त्रदां लाभिनः श्रष्टादग्राऽऽवेषिक नुद्धधर्माणां लाभिनः करेऽचाऽत्रवोधायचरिन चतुषां सत्यानां न च सत्यानि प्रतिविधन्ति । ते खलु पुनः ग्रार-दतीयुच वोधिसत्त्रामहासत्त्वा एकजातिप्रतिवद्धावेदितव्याः ।

श्रस्ति प्रारदतीयुच बोधिसलामहासला घट्स पारिमतासु चरन्तो लोकधातोलेकिधातं संकामिना। तत्र सलान् वोधौ समा-दापयन्ति। बुद्धचेचच्च परिप्रोधयन्ति। ते खलु पुनः प्रारदती-पुचबोधिसलामहालाः श्रप्रमेये रसंख्येयेः कल्पैरनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसभोत्यन्ते।

श्रस्ति प्रारदतीपुच वोधियत्तामस्यस्ताः षट्सुपार्मितासु स्थिलानित्यसुद्युकाः सत्तानां क्षते । ते न कदाचिदनर्थोपसंहितां वाचमाभाषन्ते । नाऽष्यन्थोपसहितं कायवाङमनस्कर्मकुर्व्वन्ति ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधियलामहाधलाः षट्सुपारिमतासु-स्थिला स तत्रो सुक्षाः सत्तानां क्रते वुद्धचेत्रेण बुद्धचेत्रं संक्रामिला। सत्तानां त्रीन पाथपथां त्रिक्द्यनाः ।

श्रस्ति प्रारद्वतीपुच वोधिसत्तामद्दासत्ताः घट्सुपार्मितासु स्थिता दानपार्मितायां पुरस्कृत्य सर्व्यसत्तानां सर्वसुखोपधान-सुपसंदर्गत । श्रक्षमत्त्राऽर्थिकेभ्यः पानं पानाऽर्थिकेभ्यः यानं याना-ऽर्थिकेभ्यः पुष्पाऽर्थिकेभ्यः गन्धं गन्धाऽर्थिकेभ्यः मास्त्रं मास्त्रा-ऽर्थिकेभ्यः पुष्पा वित्तेपनाऽर्थिकेभ्यः प्रय्यासनं प्रय्यासनाऽर्थिभ्यः

<sup>\*</sup> तेच इति च पुक्तके पाठः .

वस्तं वस्ताऽर्थिकेभ्यः श्राभरणमाभरणाऽर्थिकेभ्यः प्राजीविकं प्राजी-विकाऽर्थिकेभ्यः उपात्रयसुपात्रयाऽर्थिकेभ्यः कच्यिकजीवितपरि-ष्कारानुपसंहरन्ति ।

श्रस्ति शार्द्वतीपुत्र बोधिसत्तामद्दासत्ताः ये षट् पार्मिता-सुस्थिता श्रीलपार्मितां पुरस्क्षत्यसत्तान् कायवाङ्मनः सन्वरे-प्रतिष्ठापथिता । श्रस्ति शार्द्वतीपुत्र बोधिसत्तामद्दासत्ता ये षट्सु-पार्मितासु स्थिता चान्तिपार्मितां पुरस्क्षत्याकोधयापादे सत्तान् प्रतिष्ठापयन्ति ।

श्रस्ति गारदतीपुत्र बोधियत्तामहामत्ताः ये षट्सपार्मितासु स्थिता वीर्व्यपार्मितां पुरस्कृत्य मर्व्वकुगलधर्माऽभियोगे सत्तान् प्रतिष्ठापयन्ति ।

श्रस्ति गारदतीपुत्र वोधिमलामहासत्ताः ये घट्सु पारिमतासु स्थिलाध्यानपारिमतां पुरस्क्वत्य ग्रमधैकायतायां कामविवेके च सत्तान् प्रतिष्ठापयन्ति ।

श्रसि प्रारदतीषुत्र बोधिसत्तामहासत्ताः ये घट्सपारिमतासु खिला प्रज्ञापारिमतां पुरस्त्रत्य यादृष्ण एव तथागतिवग्रहस्तादृष्ण-मात्मभावमभिनिर्याय नैर्थिकाणां सत्तानां तिर्थ्यग्योनिगतानां सत्तानां यामलौकिकानां सत्तानां सर्वदुर्गतिसमितिक्रमायधर्मं देशयन्ति ।

श्वस्ति गारदतीपुच वोधिसत्तामद्दासत्ताः ये षट्सुपारमितासु स्थिला यादृगोवुद्धविग्रह्सादृगमात्मभावमभिनिक्षीय पूर्वस्थादिगि गङ्गानदीवानुकोपमानि वुद्धचेत्रास्तुपसंकास्य सत्त्रेभोधक्षे देशयनि । तथागतान् पर्य्युपायन्ते धर्मञ्च ग्रूष्णिन्त । वोधियत्त्रसंघञ्च बुद्धकेच-ग्रुण्युद्धांञ्च पर्यान्त । ते तच बुद्धकेचेषु निर्मातानि ग्रहीला उदारतराणि च विभिष्टतराणि च बुद्धकेचेणि निष्पादयन्येकजा-तिप्रतिवद्धाञ्च बोधियत्तामहासत्त्वास्त्रच बुद्धकेचेषु निष्पद्यन्ते ।

द्चिष्छांदिभि गङ्गानदीवानुकोपमानि बुद्धदेवाष्टुपसंक्रस्य सत्तेभ्योधमीं देशयन्ति । तथागतान् पर्य्युपासन्ते धर्मञ्च प्रदृखन्ति । बोधिसत्त्वसङ्ख बुद्धचेत्रगुण्यू इांख पश्यन्ति । ते तत्र बुद्धचेत्रेषु निर्मितानि रहीला खदारतराणि च विभिष्टतराणि च बुद्धचेत्राणि निष्पादयन्येकजातिप्रतिस्था श्य बोधिसत्तामहासत्तास्त बुद्धहेडेष् निष्यद्यन्ते । पश्चिमायांदिभि गङ्गानदौवानु तोपमानि बुद्धचेत्रा-ख्रुपमंत्रम्य मलेभ्योधर्मं देगयन्ति । तथागतान् पर्य्युपामन्ते । धर्मञ्च ग्रुखिन्त बोधिमलमङ्घ बुद्धचेषगुणयूषां यथान्त । ते तप बुद्धचेचेषु निर्मितानि ग्रहीला उदारतराणि च विभिष्टतराणि च बुद्धचेत्राणि निष्पादयन्येकजाति प्रतिबद्धाञ्च बोधिसत्तामहासत्ताः तच बुद्धचेत्रेषु निष्यद्यन्ते । उत्तरस्थांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि बद्धचेत्राख्यपंत्रस्य सत्तेभ्योधमी देशयन्ति । तथागतान् पर्य्यपासन्ते । धर्मञ्च ग्राखन्ति बोधिसल्बसंघञ्च बुद्धचेत्रगुणव्यूहांश्च पर्यान्ता। ते तत्र बुद्धचेत्रेषु निर्मिर्तानि ग्रहीला उदारतराणि च विभिष्टतराणि च बृद्धचेत्राणि निष्पाद्यन्येकजातिप्रतिखन्धाञ्च बोधिमलामहामलाः तत्र बृद्धचेत्रेषु निष्पद्यन्ते। उत्तरपूर्वस्थादिशि गङ्गानदीवासुको-पमानि बुद्धचेत्राणुपसंत्रम्य सत्त्वेभ्योधसाँ देशयन्ति। तथागतान्

<sup>\*</sup> प्रतिबद्धा इति ख, ग, घ, प्रस्तिनेषु पाठः एवं परत्र।

पर्युपासन्ते। धर्मञ्च प्रदेखन्ति बोधिमलसंघञ्च बुद्धचेत्रगुण्यूहांश्व पम्यन्ति । ते तत्र बुद्धचेत्रेषु निर्मितानि ग्रहीला खदारतराणि च विभिष्टतराणि च बुद्धचेत्राणि निष्पादयन्ति । एकजातिप्रतिसञ्जाञ्च बोधिसत्वामहासत्त्वास्तव बुद्धचेत्रेषु निष्पद्यन्ते। पूर्वदिचिणस्वांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमानि बुद्धचेचाळुपसंक्रम्य सत्त्वेभ्योधर्धे देशयन्ति। तथागतान् पर्युपामन्ते। घर्मञ्च ग्रुखन्ति। बोधिमलसंघञ्च बुद्धदेच-गुणयूहां य पथान्त । ते तत्र बुद्धचेत्रेषु निर्मितानि यहीला खदा-रतराणि च विभिष्ठतराणि च बुद्धचेत्राणि निष्पादयन्ति । एकजा-तिप्रतिबन्धास बोधिमलामहामलाः तत्र बुद्धचेत्रेषु निष्पद्यन्ते। द्विणपश्चिमायांदिभि गङ्गानदीवानुकोपमानि बुद्धचेवाणुपसंत्रस्य मलेभ्योधर्मं देशयन्ति । तथागतान् पर्य्युपायन्ते धर्मं प्रदेखन्ति बोधिमलमंघञ्च बुद्धचेनगुण्यूहांञ्च पण्यन्ति। ते तत्र बुद्धचेनेषु निर्मितानि ग्टहीला उदारतराणि च विभिष्टतराणि च बुद्धचे-त्राणि निष्पादयन्ति । एकजातिप्रतिष्यथाञ्च बौधिमलामहामलास्तर बुद्धचेत्रेषु निष्पद्यन्ते । पश्चिमोत्तरस्यांदिशि गङ्गानदीवानुकोपमानि बुद्धचेत्राष्णुपसंक्रम्य सत्त्वेभ्योधर्में देशयन्ति । तथागतान् पर्ध्यपासन्ते । धर्मञ्च ग्रुखन्ति । बोधिमलसंघञ्च बुद्धचेत्रगुण्यूहां पश्चन्ति । ते तच बुद्धचेचेषु निर्मितानि ग्रहीला उदारतराणि च विभिष्टतराणि च बुद्धचेत्राणि निष्पादयन्ति। एकजाति प्रतिस्थाय बोधिमचा-महामलाः तत्र बुद्धचेत्रेषु निष्पद्यत्ते । श्रधसाद्दिश्रि गङ्गानदीवास्-कोपमानि बुद्धचेत्राक्ष्पसंक्रम्य सच्चेभ्योधसं देशयन्ति । तथागतान् पर्युपासन्ते। धर्मञ्च प्रदाखन्ति । बोधिमलसंघञ्च बुद्धचेत्रगुणव्यूहांञ्च

पश्चिमः । ते तत्र बुद्धचेषु निर्म्भतानि ग्रह्मैला उदारतराणि च विभिष्टतराणि च बुद्धचेषाणि निष्पादयन्ति । एकजाति प्रतिख-श्चास्य बोधिसत्तामहासत्ताः तत्र बुद्धचेषेषु निष्पयन्ते । उपरिष्टा-द्भि गङ्गानदीवालुकोपमानि बुद्धचेषाष्ठुपसंक्रम्य सत्तेभ्योधसं देणयन्ति । तथागतान् पर्य्युपासन्ते । धर्मस्य ग्रट्णिना । बोधिसत्त-गंघस्य बुद्धचेषगुणव्यूषांस्य पश्चिमः । ते तत्र बुद्धचेषेषु निर्मिं । तानि ग्रह्मैला उदारतराणि च विभिष्टतराणि घ बुद्धचेषाणि निष्पादयन्त्ये कजाति प्रतिलक्षास्य बोधिसत्तामहासत्त्वास्तव बुद्धचेषेषु निष्पादन्ते ।

श्रसि गारदतीपुत्र बोधियलामहायलाः षट्सु पार्मितासु परन्तोदानिंगतामहापुर्वषण्यः समन्तागतास्त्वा उत्तरेरपरिग्राह्ने-येन्द्रियः समन्तागता भवन्ति । ते स्तः परिग्राह्नेरात्मभावेर्व्यक्तनस्य प्रीतिप्रसादं जनयन्ति । ते च वक्तजनस्य प्रियास्य भवन्ति । सनापास्य ते सलासेनैव चित्तप्रसादकुग्रलम् लेनाऽपूर्वेण विभियांनेः परिनिर्व्यान्ति । एवं खलु गारदतीपुत्र बोधियलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता कायपरिग्रह्नौ ग्रिचितयं। वाक्यपरि-ग्रह्मौ ग्रिचितयं। सनः परिग्रह्मौ ग्रिचितयं।

श्रस्ति गारदतीपुत्र बोधिसलामहासलाः षट्स पार्मितास

<sup>\*</sup> काचित् निर्म्भतानीति काचित् निमित्तानीति का च प्रस्तके पाठः।

<sup>†</sup> मनापाइति पाठः सर्व्येषु पुत्तकेषु । ग्रब्दोऽयं कस्मिंचिदर्थविभेषे-पारिभाषिकः ।

चरन्तः उत्तप्तानीन्द्र्याणि प्रतिक्षभन्ते तैरुत्तप्तीरिन्द्रियेरात्मान-सुल्कर्षयन्ति न परान् पंसयन्ति\*।

श्रस्ति प्रारदतीपुत्र बोधिशत्तामद्दासत्ताः प्रथमित्तोत्पाद-सुपादायदानपारमितायां प्रीत्तपारमितायाञ्च स्थिला न कदात्ति-द्दारिद्धं गच्छन्ति । न दुर्गतिविनिपातं प्रपतन्ति । मावन्नाऽवैव-त्तिकस्रमिमनुप्राप्नुवन्ति ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्तामहासत्ताः प्रथमचित्तोत्पाद्-सुपादाय दण्रकुणज्ञान् कर्मप्रथान् न जाह्नत्सृजन्ति । थावन्नाऽवैव-त्तिकस्टिमिमनुप्राप्नुवन्ति ।

श्रस्ति ग्रारदतौपुच बोधिसत्तामद्दासत्ताः दानपारिमतायां ग्रीसपारिमतायाञ्च खिला राजानोभवन्ति चक्रवर्त्तिनः। ते दग-कुग्रस्तेषु कर्म्मपयेषु सत्तान् प्रतिष्ठापयन्ति । दानेन च प्रियवद्यतया सत्तान् संयक्षन्ति ।

श्रस्त गारदतीपुत्र बोधिसलामहामलाः दानपारिमतायां ग्रीलपारिमतायाञ्च स्थिलाऽनेकानि चक्रवर्त्तिराज्यानि परिग्रह्मस्य-नेकानि चक्रवर्त्तराज्यातमहस्राणि कारयिना । तत्र च स्थिला-ऽनेकानि बुद्धकोटीभ्रतमहस्रान्यारागयिना । तांश्च बुद्धान् भगवतः सत्तुर्ज्ञना गुद्ध लुर्ज्ञनि मानयिना पूजयिना मर्ज्ञीपकरणैः सर्व्यपुत्राभिश्च ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिमलामहामलाः षट्सु पारमितासु स्थिता सत्नानां मिथ्यादृष्टितमष्टानां धर्माऽवभासं कुर्व्यन्ति । श्राह्मना

<sup>\*</sup> पंसवन्ति, वाधन्ते इत्यर्थः सम्भाव्यते ।

च तेन धर्माऽवभारेन न कदाचिदिरहिता भवन्ति । यावदनुत्तरां सम्बक् सम्बोधिमभिसम्बधन्ते। ऋयं ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्त्वानां मक्षासत्तानासुद्योबुद्धधर्मीषु । तस्रात्तर्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्तेन सहासत्वेन प्रज्ञापार्मितायां चरता साऽवद्यानां कायवाङ्मनस्कर्ध-णामवकाम्रोन दातव्यः। एवसुक्ते श्रायुक्षाञ्कारदतीपुचोभगवन्तमेत-द्वोचत्। कतमं भगवन् बोधिसत्त्वस्य महासत्त्वस्य साऽवद्यं काय-कर्षा साऽवद्यं वाक्कर्षा साऽवद्यं सनः कर्षाः। भगवाना हः। यदा ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्तस्य महासत्तस्येवं भवति। त्रयं कायो चेन कायारमां कुर्या। दयं वाग्यया वागारमां कुर्या। ददं मनो चेन मन त्रारक्षं कुर्याः । त्रयं ग्रारदतीपुत्र बोधियत्तस्य महासत्तस्य साऽवद्यकायवाङमनकर्मारमाः। न हि प्रारद्वतीपुच वोधिसत्त्वोमहा-सन्तः प्रचापारमितायां चरन् कायसुपलभते । न वाचसुपलभते । न चित्तसुपत्तभते । येन कायेन यथावाचा थेन मनसा मात्सर्थ-चित्तसुत्याद्येत् दौःग्रीख्यचित्तं व्यापादचित्तं कौग्रीद्यचित्तं विचेप-चित्तं दौष्पञ्चचित्तसुत्यादयेत् नैवं ग्रारद्दतीषुच वेदितस्यम्। यदोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् कायदौष्टुखसुत्पाद-चेत् वाग्दौषु खसुत्पादचेत् मनोदौषु खसुत्पादचेत् नेदं खानं विद्यते । तत्कस्य हेतोस्तथाहि प्रारदतीपुत्र बोधिसत्तोमहासत्ताः षट्सु पारमितासु चरन् कायदौटुख्यं ग्रोधयति वाग्दौटुख्यं

साऽवद्यं निन्दनीयं । नजपूर्व्वस्य वदेर्यप्रत्ययान्तोऽवद्यनिपातः गर्श्वणीयार्थे ।
 सारऽवद्यं वाक्कमे सारऽवद्यं मनः कमे ख एक्तके ।

शोधयित मनोदौ हुन्हं शोधयित । इदं वोधियत्तस्य महासल्वा-उनवद्यं कायकर्म अनवद्यं वाक् कर्म अनवद्यं मनस्कर्म । आह कर्य एनभंगवन् वोधियत्तोमहासन्तः कायदो हुन्द्यं शोधयित वाग्दौ हुन्द्यं शोधयित मनोदौ हुन्द्यं शोधयित । सगवानाह यदा शारदती पुष बोधियत्तोमहायन्त्रो न कायसुपन्नभते न वाचसुपन्नभते न चित्त-सुपन्नभते । एवं शारदती पुत्र वोधियत्तोमहासन्तः कायदौ हुन्द्यं शोधयित वाग्दौ हुन्द्यं शोधयित मनोदौ हुन्द्यं शोधयित ।

पुनर्परं भारदतीपुच बोधियलोमहायलः प्रथमिक्तोत्पाद-सुपादाय दमकुमलान् कर्माप्यान् ममादाय वर्क्ताः। न आवकित्तं वा प्रत्येकबुद्धिक्तं वोत्पादयति । यतत्रमितञ्चाऽस्य यर्व्यक्तेषु महाकरणिक्तं प्रत्युपस्थितं भवति । एवं बोधियलस्य महायलस्य कायदौष्ट्रस्यं वाग्दौष्ट्रस्यं मनोदौष्ट्रस्यं पंरिश्रद्धमिति वदामि ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्तामहासत्ताः प्रज्ञापारिमतायां चरन्तो वोधिसत्तमार्गं परिग्रोधयमानाः दानपारिमतायां चरित्तः। ग्रीखपारिमतायां चरित्तः। ग्रीखपारिमतायां चरित्तः। ग्रीखपारिमतायां चरित्तः। ग्राह् कतमोभगवन् वोधिसत्त्वस्य महासत्त्वस्य वोधिमार्गः। भगवानाहः। यदा ग्रारद्वतीपुत्र वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् न कायसुपत्तभते। न वाचसुपत्तभते। न चित्तसुपत्तभते। न चान्ति-पारिमतासुपत्तभते। न ग्रीलपारिमतासुपत्तभते। न श्रानपारिमतासुपत्तभते। न श्रानपारिमतासुपत्तभते। न श्रानपारिमतासुपत्तभते। न श्रानपारिमतासुपत्तभते। न श्रावक्षयानसुप-मितासुपत्तभते। न प्रजापारिमतासुपत्तभते। न श्रावक्षयानसुप-

स्तर्ते । न प्रत्येकयानसुपसमते । न सम्यक् सम्बद्धयानसुपसमते । श्रयं ग्रारदतीपुत्र बोधिमलस्य महामलस्य बोधिमार्गः। यद्त बर्वधर्माऽनुपसम्भतो \* श्रनायूहानियूहता । श्रनेन भारदतीपुत्र मार्गेण बोधियत्वामहाश्वताः षट्सु पार्मितासु चरनो गच्छन्ति। ते न प्रक्यों केनचिद्वमर्दितुं। श्राह कथं चरन्तो भगवन् बोधि-सत्तामहासत्ताः श्रनवमद्यां भवन्ति । भगवानाह । यदा बोधि-मलामद्दापलाः षट्सु पार्मितासु चरन्तो न रूपं मन्यन्ते न वेदनां मन्यन्ते न संज्ञां मन्यन्ते न संस्कारान् मन्यन्ते न विज्ञानं मन्यन्ते चच्छपमपि न मन्यन्ते । श्रोचग्रब्दानपि न मन्यन्ते । प्राणगन्धा-निप न मन्यन्ते । जिज्ञार्सानिप न मन्यन्ते । कायस्पर्यानिप न मन्थन्ते । सनोधर्मानपि न सन्यन्ते । पृथिवीधातुं न सन्यन्ते । श्रव्यातुं न मन्यन्ते । तेजोधातुं न मन्यन्ते । वायुधातुं न मन्यन्ते । त्राकाश्रधातुं न मन्यन्ते। विज्ञानधातुं न मन्यन्ते। चनुर्धातुं न मन्यन्ते । रूपधातुं न मन्यन्ते । चवुर्विज्ञानधातुं न मन्यन्ते । श्रोचधातुं न मत्यन्ते । प्रव्दधातुं न मत्यन्ते । श्रोचविज्ञानधातुं न मन्यन्ते। घाणधातुं न मन्यन्ते। गन्धधातुं न मन्यन्ते। घाणविज्ञान-धातुं न मन्यन्ते । जिङ्काधातुं न मन्यन्ते । रमधातुं न मन्यन्ते । जिक्वाविज्ञानधातुं न मन्यन्ते। कायधातुं न मन्यन्ते। सुष्टव-धातुं न मन्यन्ते। कायविज्ञानधातुं न मन्यन्ते। मनोधातुं न

<sup>\*</sup> सर्व्धमीानुपलभते इति ख, ग, घ पाठः।

<sup>†</sup> भ्राक्याः इति युक्तं प्रतिभाति ।

मन्यन्ते । धर्मधातं न मन्यन्ते । मनोविज्ञानधातं न मन्यन्ते । प्रतीत्यसमुत्पादं न मन्यन्ते । दानं न मन्यन्ते । ग्रीखं न मन्यन्ते । ज्ञानं न मन्यन्ते । विधं न मन्यन्ते । धानं न मन्यन्ते । प्रज्ञानं न मन्यन्ते । प्रध्यातमञ्ज्ञानं न मन्यन्ते । प्रस्ताञ्ज्ञ्ञानं न मन्यन्ते । प्रस्तान्त्रम्यने । प्रक्तिग्र्ज्ञ्ञानं न मन्यन्ते । प्रक्रिक्ष्ण्यतां न मन्यन्ते । प्रक्ष्यत्यतां न मन्यन्ते । प्रक्षत्यतां न मन्यन्ते । प्रक्षत्यतां न मन्यन्ते । सर्वधर्मग्र्ज्ञ्ञतां न मन्यन्ते । स्वज्ञ्यस्यतां न मन्यन्ते । स्वज्ञ्यस्यतां न मन्यन्ते । स्वज्ञ्ञ्ज्ञ्ञ्ज्ञतां न मन्यन्ते । स्वज्ञ्ञ्ज्ञ्ज्ञतां न मन्यन्ते । स्वज्ञ्ञ्ज्ञ्ज्ञतां न मन्यन्ते । स्वज्ञ्ञ्ज्ञ्ज्ञतां न मन्यन्ते । स्वज्ञ्ज्ञ्ज्ञतां न मन्यन्ते ।

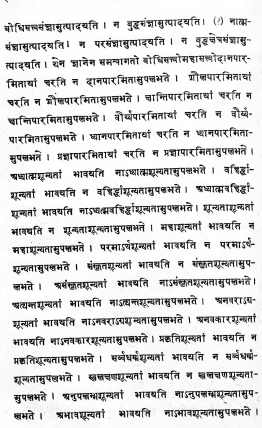
<sup>\*</sup> हेतूपिनवस्वस्य च संग्राह्वकसूत्रम् । "उत्पादाहा तथाग्रतानामनु-त्पादाहास्त्रितेवेषां धर्ममायां धर्मताधर्मसिस्यितिताधर्मनियामकता च प्रतीत्य ससुत्पादाऽजुजोमतेति।" तथाग्रतानां बुद्धानां मते धर्म्मायां कार्य्यकारग्रह्पायां या धर्मता कार्य्यकारग्रमावरूपा स्पोत्पादा-स्तृत्पादाहास्त्रिता। यस्मिन् सति यदुत्पद्यते तत्तस्य कार्यस्य कार्य्यमिति धर्मनेत्रवस्य विवस्याम् । धर्मस्य कार्यस्य कार्यस्य कार्य्यानतिक्रमेया स्थितिः । धर्मस्य कार्यस्य कार्य्य प्रतिनिया-मकता। न त्वयं कार्य्यकारग्रमावस्त्रेतनमन्तरेया न सम्भवतीयत उत्तं कार्य्ये सति तस्रतीत्य प्राप्यसप्तृत्पादेऽजुलोमता खनुसारिता या सेव धर्मता उत्पादादनुत्पादाहा धर्मगयां स्थिता। न वाप्तन् कस्त्रिवतेनोऽधिस्रातोपनभ्यते इति स्वार्थः । यथा प्रतीत्य समु-त्पादस्य हेतूपनिवन्यः । वीजादङ्क्षरोऽङ्क्ररात्वायं कार्यकावाने नावा-दूर्भस्ततः प्रस्यं ततः प्रजीतिः — सर्वदर्गीनसंग्रहः ।

श्रभावश्र्न्यतां न मन्यन्ते । स्वभावश्र्न्यतां न मन्यन्ते । श्रभाव-खभावग्र्न्यतां न मन्यन्ते। चलारि स्रत्यपस्थानानि न मन्यन्ते। चलारि सम्यक् प्रहाणानि न मन्यन्ते। चतुरऋद्भिपादान् न मन्यन्ते । पञ्चिन्द्रियाणि न मन्यन्ते । सप्तवोधङ्गानि न मन्यन्ते । त्रार्च्याऽष्टाऽङ्गमार्गं न मन्यन्ते । चलाय्यार्य्यमत्यानि न मन्यन्ते । चलारिध्यानानि न मन्यन्ते। चलार्व्यप्रमाणानि न मन्यन्त। चतस्त्रशाख्यसमापत्तीर्न मन्यन्ते । त्रष्टौविमोचान्न मन्यन्ते । नवा-ऽतुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीर्न मन्यन्ते । श्रूत्यतां न मन्यन्ते । श्रानिमित्तं न मन्यन्ते। अप्रणिहितं न मन्यन्ते। अभिज्ञां न मन्यन्ते। धारणीसुखानि न मन्यन्ते । दम तथागतवलानि न मन्यन्ते । चलारि वैगारदानि न मन्यन्ते। चतस्यः प्रतिषम्बिदोन मन्यन्ते। महामेची न मन्यन्ते। महाकरुणां न मन्यन्ते। श्रष्टादशाऽऽवेणि-कान् बुद्धधर्मान् न मन्यन्ते । श्रोतश्रापत्तिफलं न मन्यन्ते । सक्दा-गामिपालं न मन्यन्ते। श्रनागामिपालं न मन्यन्ते। श्रईलं न मन्यन्ते। प्रत्येकवोधिं न मन्यन्ते। मार्गाऽऽकारज्ञतां न मन्यन्ते। सर्वाऽऽकारज्ञतां न मन्यन्ते। अनुत्तरां सम्यन्सम्बोधिं न मन्यन्ते। संसारं न मन्यन्ते । निर्व्वाणं न मन्यन्ते । एवं खलु ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्तामहासत्ताः षड्भिः पार्मिताभिर्व्विवर्द्धनो । न च नेनचिदवमर्घन्ते।

श्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधियलामहायलाः षट्सु पारिमतासु खिला सर्व्यज्ञज्ञानं परिपूरयन्ति । येन ज्ञानेन समन्वागता न जालपायेषूपपद्यन्ते । न मनुख्यदारिद्यमनुभवन्ति । न तथारूप- मात्मभावं परिग्रहन्ति येनात्मभावेन निन्दनीया भवन्ति सदेवमातुषाऽसुरस्य लोकस्य। श्रयायुशाञ्कारदतीपुनोभगवन्तमे-तद्वोचत्। कतमं भगवन् वोधिसत्तस्य महासत्तस्य सर्वज्ञज्ञानं येन ज्ञानेन समन्वागताबोधिसत्तामहासत्ता न जालपायेषूपपयन्ते। न मनुष्यदारिद्यमनुभवन्ति। न तथारूपमात्मभावं परिग्रङ्गन्ति येनात्मभावेन निन्दनीयो भवति सदेवमानुषासुरस्य लोकस्य।

भगवानाइ। येन प्रारदतीपुत्र ज्ञानेन समन्वागतो बोधि-मचोमहामचः पूर्व्यादिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधातुषु गङ्गानदीवालुकोपमां साथागतानईतः धम्यक् धम्बुद्धान् पश्वति। धर्मञ्च प्रहणोति बोधियत्त्रसंघञ्च बुद्धचेत्रगुण्यू हांख पण्यति । येन ज्ञानेन समन्वागतो वोधिसन्वोमहासन्वो दिचणखादिणि गङ्गानदी-वाजुकोपमेषु जोकधात्रषु गङ्गानदीवाजुकोपमां खयागतानर्हतः सम्यक् सम्बद्धान् पण्यति। धर्माञ्च ग्रहणोति बोधिसन्त्रसंघञ्च बुद्धचेच-गुणव्यदांश्च पथाति। वेन ज्ञानेन समन्वागतो बोधिसन्तोमहासन्तः पश्चिमायांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधात्रषु गङ्गानदी-वाजुकोपमां स्तथागतानईतः सम्यक् सम्बद्धान् पश्वति । धर्मञ्च ग्रणोति । बोधिमत्तमंघञ्च बुद्धचेत्रगुणव्यूहां य प्रयति । वेन ज्ञानेन समन्वागतो बोधिसन्वोमहासन उत्तरखांदिणि गङ्गानदी-वालुकोपमेषु लोकधातुषु गङ्गानदीवालुकोपमां साथागतानर्हतः सम्यक् सम्बद्धान् पग्यति । धर्मञ्च प्रदणोति । बोधिसलसंघञ्च बुद्ध-चेत्रगुण्यूहांस पस्रति। येन ज्ञानेन समनागतो बोधिसन्तो-महामल उत्तरपूर्वंसांदिशि गङ्गानदीवान्कोपमेषु कोकधातुष्

गङ्गानदीवाज्कोपमां स्तथागतानईतः सम्यक् सम्बुद्धान् पश्वति । धर्मञ्च प्रशोति । बोधिमलमंघञ्च बुद्धचेत्रगुणयूहांञ्च पश्चति । थेन ज्ञानेन समनागतो बोधिमलोमहासलो दिवणपूर्व्यखांदिणि गङ्गानदीवानुकोपमेषु लोकधात्षु गङ्गानदीवानुकोपमांखयागता-नर्हतः सम्यक् सम्बुद्धान् पथ्यति । धर्मञ्च ग्रहणोति । बोधिसत्तसंघञ्च बुद्धचेचगुणव्यू हां स्व प्रश्नति । येन ज्ञानेन समन्वागतो बोधिसन्तो-महामलो दिचणपश्चिमायांदिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधातुषु गङ्गानदीवानुकोपमां स्तथागतानईतः सम्यक् सम्बुद्धान् पश्चति । धर्मञ्च प्रशोति । बोधिमंघञ्च बुद्धचेचगुणयू हां य प्रशति । येन ज्ञानेन समन्वागतो बोधिमचोमहामचः पश्चिमोत्तरस्वांदिण्रि गङ्गानदीवानुकोपमेषु चोकधातुषु गङ्गानदीवानुकोपमांख्यागता-नर्हतः सम्यक् सम्बद्धान् पश्चति । धर्मञ्च ग्रहणोति । बोधिसन्त-संघञ्च बुद्धचेत्रगुणयूहां य पश्चित । येन ज्ञानेन समन्वागतो बोधि-मलोमहामलोऽधस्तादिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधात्प् गङ्गानदीवानुकोपमां स्वथागतानईतः सम्यक् समुद्धान् पश्वति । धर्माञ्च ग्रणोति । बोधिसल्संघञ्च बुद्धचेत्रगुणव्यूहां य प्राति । वेन ज्ञानेन समन्वागतो वोधिसत्तोमहासत्त उपरिष्टादिशि गङ्गा-नदीवानुकोपमेषु जोकधात्षु गङ्गानदीवानुकोपमांखयागतानर्हतः सम्यक् सम्बद्धान् पर्यति। धर्मञ्च ग्रहणोति। बोधिसन्तसंघञ्च बुद्धचेत्रगुणव्यूहां य पायति । येन ज्ञानेन समन्वागतो बोधिसन्तो-महासची न बुद्धसंज्ञासुत्पाद्यति । न संघसंज्ञासुत्पाद्यति । न श्रावक्षमंज्ञासुत्पादयति । न प्रत्येकवुद्धमंज्ञासुत्पादयति । न



खभावशूत्यतां भावयति न खभावशूत्यतासुपत्तभते । श्रभाव-खभावशून्यतां भावयति नाऽभावखभावशून्यतासुपसभते। चलारि-स्रत्यपञ्चानानि भावयति न स्रत्युपञ्चानान्युपन्तभते । चलारि-सम्यक्प्रहाणानि भावयति न च \*सम्यक्प्रहाणान्य्पज्ञभते। चतुरऋद्भिपादान् भावयति नर्द्धिपादानुपन्तभते । पञ्चेन्द्रियाणि भावयति न चेन्द्रियाणुपत्तभते। पञ्चवत्तानि भावयति न च भ्लान्यपत्तभते। सप्त बोध्यङ्गानि भावयति न च बोध्यङ्गान्यपत्तभते। त्रार्थाऽष्टाऽङ्गमागं भावचित नाऽऽर्याऽष्टाऽङ्गमार्गसुपलभते । त्रार्थ-सत्यानि भावयति नचार्य्यसत्यान्युपत्तभते। ध्यानानि भावयति न च धानान्युपलभते । अप्रमाणानि भावयति नचाऽप्रमाणान्यप-लभते। श्रारूपसमापत्तीभावयति नचारूपसमापत्तीरपलभते। श्रष्टौ विमोचान् भावयति नचाऽष्टौ विमोचानुपचभते। नवाऽनु-पूर्व्वविद्यारसमापत्तीर्भावयति न च नवाऽनुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीरप-लभते । ग्रून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखानि भावयति न च ग्रुन्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखान्युपलभते । त्रभिज्ञां भावयति नचाऽभिज्ञासुपलभते । समाधीन् भावयति न च समा-धीनुपलभते । धारणीमुखानि भावयति न च धारणीमुखान्युपल-भते। दग तथागतवलानि भावयति न च तथागतवलान्यपलभते। चलारिवैगारद्यानि भावयति न च वैगार्द्यान्य्पलभते । चतस्रः प्रतिग्रमिदोभावयति न च प्रतिसमिद्उपस्मते । महामैत्री भावयति न च महामेचीसुपलभते । महाकरणां भावयति न च

<sup>\*</sup> कचित्र इति कचित्र च इति पाठीदृश्यते।

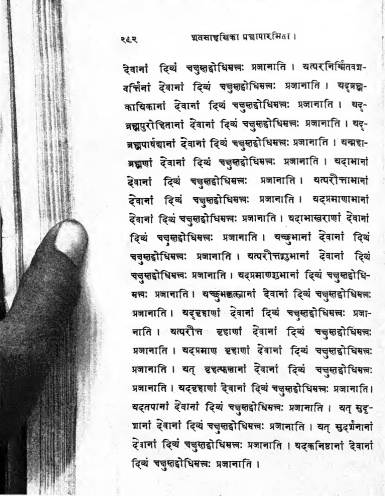
महाकर्षासुप्लभते । श्रष्टाद्गाऽऽवेषिकान् बुद्धध्यांन् भावयति नचाऽष्टाद्गाऽऽवेषिकान् बुद्धध्यांनुपलभते । श्रोतश्रापत्तिफलं भावयति न च श्रोतश्रापत्तिफलं सुपलभते । सकदागामिफलं भावयति न च सकदागामिफलं सुपलभते । श्रनागामिफलं भावयति नचाऽनागामिफलं भावयति नचाऽन्त्रागामिफलं भावयति न च प्रत्येकवोधिसुपलभते । मार्गाऽऽकार्जां भावयति न च मार्गाऽऽकारज्ञतासुपलभते । सर्वाऽऽकार्ज्ञां भावयति न च मर्वाऽऽकार्ज्ञातासुपलभते । ददं वोधिमलखं महासल्लं ज्ञानं । येन ज्ञानेन समन्वागतो वोधिसलोमहासलः सर्वेबुद्धध्यांश्र परिपूर्यति सर्वेबुद्धध्यांश्र न समनुप्रवित ।

श्रस्ति ग्रारदतीपुच बोधिमलामहासलाः प्रज्ञापारिमतायां चरनाः पञ्च चर्चूषि प्रतिस्त्रभन्ते । परिश्रोधयन्ति । कतमानि च पञ्चचर्चूषि यद्तमांस चसुर्दियं चसुः प्रज्ञाचनुर्धर्मचसुर्वुद्वचनुः ।

त्राह कतमा भगवन् वोधिमलस्य महामलस्य मांमचनुष्परिग्रुद्धिः। भगवानाह। त्रस्ति ग्रारदतीपुत्र वोधिमलोमहामलो
योजनगतं मांमचनुषा पग्रुति। त्रस्ति ग्रारदतीपुत्र वोधिमलोमहामलो दियोजनगतं मांमचनुषा पग्रुति। त्रस्ति ग्रारदतीपुत्र
वोधिमलोमहामलस्तिथि योजनगतानि मांमचनुषा पग्रुति।
त्रस्ति ग्रारदतीपुत्र वोधिमलोमहामलोयस्तारि योजनगतानि
मांमचनुषा पग्रुति। त्रस्ति ग्रारदीपुत्र वोधिमलोमहामलो यः
पञ्च योजनगतानि मांमचनुषा पग्रुति। त्रस्ति ग्रारदतीपुत्र

बोधिसत्त्वोमहासत्त्वो यः षड्योजनग्रतानि मांसचनुषा पग्रति। श्रस्ति ग्रारद्वतीपुच बोधिसत्त्रोमहासत्त्वो यः सप्त योजनग्रतानि मांमचचुषा पश्चिति । त्रस्ति प्रारद्वतीपुच बोधिमचोमहामचो थोऽष्टौ योजनग्रतानि मांसचनुषा पश्चति। श्रस्ति ग्रारदतौपुच बोधिसन्वोसहासन्वो यो नवयोजनग्रतानि सांसचनुषापश्चति। श्रक्ति ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्वोमद्दासत्त्वो यो दग्र योजनग्रतानि मांसचचुषा पश्चति। त्रस्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्त्रोमहासत्त्रो यो योजनसङ्खं मांसचचुषा पश्चति । ऋस्ति भारदतीपुत्र बोधि-सत्तोमहासत्तो यो जम्बुदीपं मांसचनुषा पग्नति। श्रस्ति भारदती-पुत्र बोधिसलोमहासलो यो दौ दीपौ मांसपल्या प्रश्नाति। त्रस्ति ग्रारदतीपुच बोधियत्तोमहायत्तो यः माइस्रं स्रोकधातुं मांसचनुषा पश्चति । श्रस्ति ग्रारदतीपुच वोधिसत्तोमहासत्तो यो दिगाइसं कोकधातं मांमचचुषा पथाति । ऋसि ग्रारदतीपुच वोधिमलोमहामलोयस्त्रियाहसं महायहसं लोकधातं मांमचहुषा पम्यति । द्यं प्रारदतीपुत्र बोधिमत्तस्य महामत्तस्य मांमत्ततुः-परिश्रुद्धिः ।

श्राह । कतमा भगवन् वोधिमत्तस्य महामत्तस्य दिथ्यच्छुःपरिग्राद्धिः। भगवानाह । यच्छारदतीपुच चातुर्महाराजकायिकानां देवानां दिव्यं चनुस्तद्दोधिमत्तः प्रजानाति । यस्रायस्तिंग्रानां देवानां दिव्यं चनुस्तद्दोधिमत्तः प्रजानाति । यस्
यामानां देवानां दिव्यं चनुस्तद्दोधिमत्तः प्रजानाति । यनुषितानां
देवानां दिव्यं चनुस्तद्दोधिमत्तः प्रजानाति । यनिर्माण्यतीनां



यत् पुन: प्रारदतीपुच बोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्य दियं चत्-सुचातुर्महाराजकायिका देवा न प्रजानन्ति। यद्दीधियत्त्रस्य महासत्त्वस्य दियं चतुसत्त्रायस्त्रिंग्रादेवा न जानन्ति । यद्वीधि-महासन्त्रस्य दियं चनुस्तवामादेवा न प्रजानन्ति । यदोधिमलस्य महामलस्य दियं चनुस्तत्तुषितादेवा न प्रजानन्ति । यद्वोधिमलस्य महामलस्य दिव्यं चत्रुसन्निर्माणरतयो देवा न प्रजानन्ति । यद्वोधिमलस्य महासलस्य दिव्यं चतुस्तत्परनिर्मित-वप्रवर्त्तिनो देवा न प्रजानन्ति। यद्वोधिमलस्य महासलस्य दिव्यं चनुसाद्ब्रह्मकायिकादेवा न प्रजानन्ति । यद्वोधियत्त्रस्य महासत्त्रस्य दियं चचुस्तद्ब्रह्मपुरोहितादेवा न प्रजानन्ति। यदोधिसन्तस्य मद्यायत्तस्य दियं चचुस्तद्ब्रह्मपार्षद्यादेवा न प्रजानन्ति । यद्वोधि-मलस्य महामलस्य दियं चचुस्तनाहाब्रह्मणोदेवा न प्रजानन्ति । यदोधिमलस्य महामलस्य दियं चतुस्तदाभादेवा न प्रजानन्ति । यद्दोधिमत्तस्य महामत्तस्य दिव्यं चनुस्तत्परीत्ताभादेवा न प्रजानन्ति । यद्वीधिमलस्य महामलस्य दियं चतुस्तदप्रमाणाभा-देवा न प्रजानन्ति। यद्वीधिमतस्य महामत्तस्य दिशं चतुस्तदा-भाखरादेवा न प्रजानन्ति। यद्वोधिमलस्य महामलस्य दियं चनुसाच्छुभादेवा न प्रजानन्ति । यद्दोधिसत्तस्य महासत्तस्य दिव्यं चचुसात्यरी नाग्रभादेवा न प्रजानन्ति । यद्वोधिमत्तस्य महासत्तस्य दिवं चचुस्तदप्रमाणग्रभादेवा न प्रजानिना । यहोधिमत्तस्य महा-मलस्य दिव्यं चलुकृत् ग्रभक्तत्त्रादेवा न प्रजानन्ति । यदोधि-सलस्य महासलस्य दियं चनुस्तद्रहा देवा न प्रजानिला।

यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य दियं चनुस्तत्परीत्तरहादेवा न प्रजानितः। यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य दियं चनुस्तद्प्रमाणवृहादेवा न प्रजानितः। यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य दियं चनुस्तद्वहत्पस्ता-देवा न प्रजानितः। यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य दियं चनुस्तद-वृह्यदेवा न प्रजानितः। यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य दियं चनुस्तद्तपादेवा न प्रजानितः। यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य दियं चनुस्तत्सुदृशादेवा न प्रजानितः। यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य दियं चनुस्तत् सुदर्शनादेवा न प्रजानितः। यहोधिमत्तस्य महामत्तस्य सत्तस्य दियं चनुस्तद्कनिष्ठादेवा न प्रजानितः।

येन दियेन चनुषा समन्नागतो वोधिसत्तोमहासत्तः पूर्वंधान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपसेषु नेकधात् पु सत्तानां चुतोपपादं
प्रजानाति। येन दियेन चनुषा समन्नागतो वोधिसत्तो महासत्तो
दिचिणखान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपसेषु न्नोकधात् पु सत्तानां
चुतोपपादं प्रजानाति। येन दियेन चनुषा समन्नागतो वोधिसत्त्वोमहाननः पश्चिमायां दिशि गङ्गानदीवानुकोपसेषु न्नोकधात् पु सत्तानां चुतोपपादं प्रजानाति। येन दियेन चनुषा
समन्वागतो वोधिसत्तोमहासत्त उत्तर्त्यां दिशि गङ्गानदीवानुकोपसेषु न्नोकधात् पु सत्तानां चुतोपपादं प्रजानाति। येन दियेन
चनुषा समन्वागतो वोधिसत्तोमहासत्त उत्तर्प्यंद्यां दिशि गङ्गानदीवानुकोपसेषु नेविन्नोमहासत्त चुतोपपादं प्रजानाति।
येन दियेन चनुषा समन्वागतो वोधिसत्त्वो महासत्तः पूर्व्वदिन्नान्दी
दिशि गङ्गानदीवानुकोपसेषु न्नोकधात् सु सत्तानां चुतोपपादं

प्रजानाति । येन दिखेन चचुषा समन्वागतो वोधिसत्तोमहासत्तो दिचिषपश्चिमायां दिप्ति गङ्गानदीवां खुकोपसेषु खोकधातुषु सत्तानां चुकोपपादं प्रजानाति । येन दिखेन चचुषा समन्वागतो वोधिसत्तोमहासत्तः पश्चिमोत्तरस्यां दिप्ति गङ्गानदीवां खुकोपसेषु खोकधातुषु सत्तानां चुतोपपादं प्रजानाति । येन दिखेन चचुषा समन्वागतो वोधिसत्तोमहामसत्तोऽधस्तादिप्ति गङ्गानदीवां खुकोपमेषु खोकधातुषु सत्तानां चुतोपपादं प्रजानाति । येन दिखेन चचुषा समन्वागतो वोधिसत्तोमहामस्त्र उपरिष्टादिष्ति गङ्गानदीवां चचुषा समन्वागतो वोधिसत्तोमहामस्त्र उपरिष्टादिष्ति गङ्गानदीवां चचुषा समन्वागतो वोधिसत्त्रोमहासत्त्र उपरिष्टादिष्ति गङ्गानदीवां चचुषा समन्वागतो वोधिसत्त्रोमहासत्त्र उपरिष्टादिष्ति गङ्गानदीवां चचुषा समन्वागतो वोधिसत्त्रोमहासत्त्र उपरिष्टादिष्ठि गङ्गानदीवां चुकोपपादं प्रजानाति । दयं ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रस्त सहासत्त्रस्त दिख्यचचुःपरिष्ठद्धिः ।

श्राह । कतमा भगवन् वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञाचनुः-परिग्रद्धः । भगवानाह । येन प्रारदतीपुच चनुषा समानागतो बोधिसत्त्वोमहासत्तः संख्नतोऽसंख्नतो वा सुप्रको वा उत्तप्रको वा सावद्यो वा उनवद्यो वा संक्षेत्रो वा निःक्षेत्रो वा सौकिको वा स्रोकोत्तरो वा साथवो वा उनाश्रवो वा तद्धस्य न प्रजानाति । येन प्रज्ञाचनुषा न कथिद्धस्योऽदृष्टो ऽश्रुतो ऽविज्ञातो भवेत् । द्यं प्रारदतीपुच बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञाचनुःपरिग्रद्धः ।

त्राह । कतमा बोधियत्त्रस्य महायत्त्रस्य धर्मवत्तुःपरिष्ठद्धिः ।
भगवानाह । दृष्ट् ग्रारदतीपुत्र बोधियत्त्रोमहायत्त्रो धर्मात्रस्य प्रजानात्ययं पुङ्गतः अद्वात्त्रसारी त्रयं पुङ्गत्ते धर्मात्यसरी त्रयं पुङ्गत्तः ग्र्न्यताविहारी । त्रस्य पुङ्गत्तस्य ग्र्न्यताविमोत्तमुखेन पञ्चित्र्याष्ट्रत्याष्ट्रत्यास्त्रम्यो । पञ्चभिरिन्ट्रियः त्रानन्तर्यंषमाधि प्रस्थता-

नन्तर्येण समाधिना विसुक्तिज्ञानदर्भनसुत्पाद्यिष्यति। विसुक्ति-ज्ञानदर्भनेन चीिण ंग्रंगोजनानि प्रहास्यन्ति<sup>\*</sup> विचिकित्सां भी जनतपरामर्भम्। त्रयमुच्यते पुङ्गसः श्रोतश्रापनः। म भावनामार्गे प्रतिज्ञभ्य कामरागर्यापादतन्तुलं करोत्ययं पुङ्गचः सक्तदागामी । स तेनेव मार्गेणाऽधिमाचभावितेन काम-रागव्यापादप्रहाणमागमिय्यव्यं पुङ्गकोऽनागामी। स तेनैव मार्गेणाधिमाचभावितेन रूपरागमारूष्यरागमविद्यां मानौद्धत्वञ्च प्रहास्रात्ययं पुङ्गसोऽर्हन्। श्रयमानिमित्तविहारी। श्रस्य पुङ्गसय नानिभित्तेन विमोचमुखेन पञ्चेन्द्रियाख्यात्मनः । पञ्चभिरिन्द्रिये-रानन्तर्व्यममाधि प्रच्यात्यानन्तर्व्येण समाधिना विसुक्तिज्ञानदर्भन-सुत्याद्यिव्यति । विसुतिज्ञानदर्भनेन चीणि संयोजनानि प्रहा-स्रति। सत्कायदृष्टिं विचिकित्सां ग्री जन्नतपरामर्भमयस्चिते पुङ्जलः श्रोत श्रापन्नः। स भावनामार्गे प्रतिलभ्य कामरागत्यागा-दतनुवं करियत्ययं पुङ्गचः सक्तदागामी। स तेनैव मार्गेणाधि-माचभावितेन कामराग्यापादप्रहाणमागमियात्ययं पुङ्गस्रोऽना-गामी । स तेनैव मार्गेणाऽधिमाचभावितेन रूपरागमारूषरागम-विद्यां मानौद्धत्यञ्च प्रहाखयं पुष्कालोऽईन् । श्रयमप्रणिहितविहारौ श्रस्य पुङ्गस्यान् प्रणितेन विमोचसुखेन पञ्चेन्द्रियाणुत्पत्यन्ते। पञ्चभिरिन्द्रियैराननार्यममाधि प्रच्यन्ति । त्राननार्येण समाधिना विसुक्तिज्ञानदर्भनसुत्पाद्यिखति । विसुक्तिज्ञानदर्भनेन त्रीणि

<sup>\*</sup> प्रदाखति,-इति पाठः समीचीनः प्रतिमाति ।

संयोजनानि प्रहास्ति । सत्कायदृष्टिं विचिकित्यां भी खन्नतपरामर्भमयसुच्यते पुङ्गचः त्रोतचापनः । स भावनामार्गं प्रतिलभ्यकाम
रागचापादतत्त्रलं करियाद्ययं पुङ्गचः सकदागामी । स
तेनैव मार्गेणाधिमाचभावितेन कामरागचापादप्रहाणमागिमयाद्ययं
पुङ्गचोऽनागामी । स तेनैव मार्गेणाधिमाचभावितेन रूपरागमारूष
रागमविद्यां मानौद्धत्यञ्च प्रहास्तत्ययं पुङ्गचोऽर्हन् । दयं भारदतीपुत्र वोधिसत्तस्य महासत्तव्य धर्मचन्नुःपरिग्रद्धिः ।

पुनरपरं ग्रारदतीपुत्र बोधियत्तोमद्दायत्तो जानाति । यत्ति-द्यित् यसुद्यधर्षे धर्षे तं निरोधधर्मेति विदिला अद्वादीनि पञ्चेन्द्रियाणि प्राप्नोतीयं ग्रारदतीपुत्र बोधियत्तस्य महासलस्य धर्मात्तवुःपरिग्रद्धिः ।

पुनरपरं ग्रारहतीपुव वोधियलोमहायलो धर्मावलुषा जानात्ययं प्रथमिक्तोत्पादिको वोधियलोमहायलो दानपारमितायां
चरित । ग्रीलपारमितायां चरित । चान्तिपारमितायां चरित ।
वौर्व्यपारमितायां चरित । ध्वानपारमितायां चरित । प्रजापारमितायां चरित । क्यानपारमितायां चरित । प्रजापारमितायां चरित । ततः अद्वेन्द्रियेण वौर्व्येन्द्रियेण समन्वागत उपायकौ ग्रलेन सञ्चिन्त्याऽऽत्मभावं परिग्रहीय्यति । सुग्रलमुलोपस्त्रभेन
चायं वोधियन्त्रोमहायन्तः चित्रयमहाग्रालकुलेषूपपत्यन्ते । न्राह्मण
महाग्रालकुलेषूपपत्यन्ते । ग्रह्मितिमहाग्रालकुलेषूपपत्यन्ते । चातुस्रीहाराजकायिकेषु देवेषूपपत्यन्ते । चार्यस्त्रेषु देवेषूपपत्यन्ते ।
यामेषु देवेषूपपत्यन्ते । परनिर्धातवग्वर्त्तेषु देवेषूपपत्यन्ते । म तन्न

स्थिता मत्तान् परिपाचिय्यति मर्वस्यखोपधानेन च तान् प्रत्युप-स्थास्ति । बुद्धचेत्रस्य परिप्रोधिय्यति । तथागतांस्याईतः सम्यक् सम्बुद्धानारागिय्यति सत्करियति । गुरूकरियति । मानिय्यति । पूजिय्यति । न च श्रावकसमौ वा प्रत्येकबुद्धसमौ वा पतिय्यति । श्रयं बोधिमत्तोमहासत्तो न निवर्तते यावदत्तत्तरां सम्यक् सन्नो-धिमिसमोतस्यते । इदमपि ग्रारद्वतीपुच बोधिमत्तस्य महासत्तस्य परिग्रद्धं धर्मचन्तुः ।

पुनरपरं ग्रारदतीपुच बोधिमलोमहासत्त्वो जानात्ययं बोधि-सचोमहासचो व्याक्ततोत्तत्तरायां सम्यक् सम्बोधौ । श्रयं न व्याक्तः। श्रयं नियतः। श्रयमनियतः। इसे व्याकरियन्ति। इसे न व्याक-रिखन्ति । इसे ऋवैवर्त्तिकाः इन्द्रियस्त्रधाः । इसे नाऽवैवर्त्तिका-नेन्द्रियप्रतिज्ञस्याः । त्रस्थाऽभिज्ञाः, परिपूर्णाः । त्रस्य न परिपूर्णाः । श्रयं बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽभिज्ञाभिः परिपूर्णाभिः पूर्व्वस्यां दिशि गङ्गानदीवासुकोंपमान् स्रोकधात्रन् गला तथागतानर्दतः सम्बक् सम्द्रानारागयति। पर्थुपासे। सलारोति। गृहकरोति। मानयति। पूजयति । दचिणस्वां दिग्रि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधाहन् गला तथागतानईतः सम्यक् सम्बुद्धानारागयति । पर्य्युपास्ते । सत्क-रोति । गुरूकरोति । मानयति । पूजयति । पश्चिमायां दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् खोकधाह्न् गला तथागतानईतः सम्यक् समुद्धानारागयति । पर्युपास्ते । सत्तरोति । गुरूकरोति । मान-यति । पूजयति । उत्तरस्यां दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् कोक-धातृन् गला तथागतानर्हतः सम्यक् सम्बुद्धानारागयति। पर्य्युपास्ते। सत्करोति। गुरूकरोति। मानयति। पूत्रयति। उत्तरपूर्वेखां दिशिगङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधाद्धन् गला तथागतानर्हतः सम्बक् सम्बद्धानारागयति । पर्य्युपास्ते । सन्तरोति । गुरूकरोति । मानयति। पूजयति । पूर्वदिचिणसां दिशि गङ्गानदीवानुकोप-मान् जोकधाद्वन् गला तथागतानईतः सन्यक् सम्बद्धानारागचित । पर्युपास्ते। सत् करोति। गुरूकरोति। मानयति। पूजयति। दिचिषपश्चिमायां दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् नोकधाहन् गला तथागतानईतः सम्यक् सम्बद्धानारागयति। पर्युपासे। सत्करोति। ग्रुकरोति। मानयति। पूजयति। पश्चिमोत्तरस्यां दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् लोकधाद्धन् गला तथागतानर्हतः सम्यक् समुद्धानारागयति। पर्युपास्ते। सत्करोति। गुरूकरोति। मानयति । पूजयति । अधस्तादिशि गङ्गानदीवाल्कोपमान् खोकधाद्धन् गला तथागतानईतः सम्यक् समृद्धानारागयति। पर्युपासे । सल्करोति । मानयति । पूजयति । उपरिष्टाहिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् चोकधाद्धन् गला तथागतानईतः सम्यक् सम्बद्धानारागयति। पर्य्युपास्ते। सत्करोति। मानयति । पूजयति। त्रयमभिज्ञाः प्रतिकस्यन्ते त्रयं न प्रतिकस्यते । त्रयं चान्ति प्रतिल्थोऽयं न चान्तिं प्रतिल्थः। ऋयमिन्द्रियप्रतिल्थोऽयं नेन्द्रियप्रतिस्थः । अस्य बोधिमत्तस्य महामत्तस्य परिशुद्धं बुद्धचेत्रं भवियति। श्रख बोधिमलस महामलस वृद्धचे न परिग्रहं भविष्यति । त्रयं बोधिमलोमहामलो महाप्रणिधानोऽयं न महा-प्रणिधानः। अनेन सलाः परिपाचिताः अनेन सला न परि-

पाचिताः। त्रस्य बोधिमत्तस्य महामत्तस्य दशस्य दिन्नु गङ्गानदीवानुकोपमेषु लोकधात्तस्य नुद्धाभगवनोवर्णं भाषन्ते। त्रस्य न वर्णे
भाषन्ते। दमे बोधिमत्त्रामहामत्त्राः नुद्धानां भगवतामामत्त्रस्याः
स्वाम भविष्यन्ति। दमे नामत्त्रस्थायनः। त्रस्य बोधिमत्तरः
महामत्तस्य बोधिप्राप्तस्थायुरपरिमितं भविष्यति। त्रस्य परिमितः।
त्रस्य प्रभाघोषोभिनुमंघस्यापरिमितोभविष्यति। त्रस्य परिमितः।
त्रस्य बोधिमत्तस्याऽतुत्तरां मन्यक् समुद्धस्य बोधिमत्तर्भाः
भविष्यति। त्रस्य न भविष्यति। त्रयं दुष्तरं चरिष्यत्ययं न
चरिष्यति। त्रयं चरमभविकोऽयं न चरमभविकः। त्रयं
बोधिमत्त्रं निषत्यति नाऽयं निषत्यति। एषां बोधिमत्तानां
महामत्त्रानां मारा भविष्यन्ति। नैषां भविष्यन्ति। एवं सनु

त्राह कतमं पुनर्भगवन् बोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य परिग्रह्रं बुद्धचतुः । भगवानाह । यच्हारदतीपुत्र बोधिमत्त्रोमहासत्त्री बोधितित्ताऽतुत्तरं बच्चोपमं समाधि समाप्य सर्व्याकारकामतु-प्राप्नोति । दग्गभिस्त्रथागतवत्तेः समन्त्रागतो भवति । चतुभिर्व्विगार्द्यः समन्त्रागतो भवति । अष्टादग्रभिरावेषिकवेद्धस्यः समन्त्रागतो भवति । सहासैच्या समन्त्रागतो भवति । सहापेष्ट्या समन्त्रागतो भवति । सहापेष्ट्या समन्त्रागतो भवति । सहापेष्ट्या समन्त्रागतो भवति । सहापेष्ट्या समन्त्रागतो भवति । स्रत्राद्या समन्त्रागतो भवति । स्रत्राद्या समन्त्रागतो भवति । स्रत्राद्या समन्त्रागतो भवति । स्रत्या चत्रुष्टि चचुषा बोधिसत्तेन महासत्त्रेन सर्वाकारं नास्ति किञ्चिददद्वप्रस्रुतमसतमिवज्ञातं । ददं ग्रारदतीपुत्र बोधिन

यत्नसः महायत्नस्याऽनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभियमुद्धस्य परिश्रद्धं बृद्धचत्तुः।

्र एवं ग्रारदतीपुत्र बोधिसलेन महासलेन पञ्च चत्रुंषि परिभोधवितुकासेन प्रतिलक्ष्यकासेन च षट्सु पार्मितासु योगः करणीयः । तत्कस्य हेतोः । तथाहि । शारदतीपुच षट्सु पार-मितासु सर्वेकुग्रलधमा अन्तर्गताः सर्वेत्रावकधमास् । सर्वेप्रत्येक-बद्धधर्माश्व । ये खल् ते भारदतीपुत्र सम्यग्वदन्तोवदेयुः सर्व-कुप्रकथर्मसंग्रह इति प्रज्ञापारमितान्ते सम्यग्वदन्तो वदेयुः। तत्कस्य हेतोः। जनयित्री गारदतीपुत्र प्रज्ञापार्मितेषां पञ्चानां चन्षां। एष् च पञ्चसु चन्षु बोधिमलामहमलाः शिचिला-उत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिमन् धन्ते। ऋखां ग्रारदतीपुत्र प्रज्ञा-पार्मितायां चर्न् बोधिमलोमहामलोऽभिज्ञापार्मितां प्रति-समते। सोऽनेकविधम्हद्भिविधिं प्रत्यसुभवति। इमासेव पृथिवीं कम्पयत्येकोऽपि भूला वज्ञधा भवति । बज्जधाऽपि भूला एको भवति । त्राविभवति तिरोभावमपि प्रत्यनुभवति । तिरः कुद्धं तिरः प्राकारं तिरः पर्वतमप्यसंज्ञां कायेन गच्छति । तद्यथाऽपि नामाकाग्रे पर्यंकेन क्रामित । तद्यथाऽपि नाम \*प्रकुनिः पृथि-यामयुनाक्कति न निमक्कनं करोति। तद्ययाऽपि नामोदके-ऽतुद्नेऽप्यभियानेन गक्कति । तद्यथाऽपि नाम पृथियां घूमायते प्रज्वस्तयपि । तद्यथाऽपि नाम महानग्निस्तन्थः । इमावपि सूर्या-चन्द्रममावेवं महद्भिकावेवं महानुभावावेवं महेशाखौ पाणिना

<sup>\*</sup> पचौभकुनिरिति ख, ग, घ पाठः।

परामार्द्धा ब्रह्माकोकं कायेन वर्ण वर्त्तयित तयाचर्छा न मन्यते। तथा हि सम्हिं नोपलभते यथा मन्येत स्नभावश्र्न्यतासुपादाय स्वभावाऽनुत्पाद्तासुपादांच । स चेतनामपि नोत्पाद्यति । ऋह्या वा ऋह्यभिनिर्हारेण वाऽन्यच सर्व्वज्ञतामनसिकारात्। एवं खजु ग्रारदतीपुत्र बोधिसलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चरन् च्छि विधिसाचात् क्रियाऽभिज्ञाज्ञानमभिनिर्हरति । स श्रोवधातुना विश्रद्धेनातिकान्तमानुष्यक्षेनोभयाञ्कव्दान् ग्र्टणोति यदुत दियान् वा मानुयकान् वा। न च तेन दियेन श्रोच धातुना मन्यते ऋहं ग्रब्दान् ग्रूटणोभीति । तथा हि स श्रोचं ग्रब्दांश्व नोपलभते खभावग्र्न्यतासुपादाय खभावाऽनुत्पादता-सुपादाय। स चेतनामपि नोत्पादयति दिव्यत्रोत्रधातावन्यव सर्वज्ञतामनिषकारात्। एवं खल् ग्रारद्वतीपुच वोधिसचो-महासचः प्रज्ञापारमितायां चरन् दिव्यश्रोचधातुमाचात् क्रिया-ऽभिज्ञाज्ञानमभिनिर्हरति । स परभत्तानां परपुङ्गलानां चेतसैव चित्तं यथास्ततं प्रजानाति । स सरागचित्तं स रागचित्तिमिति यथास्त्रं प्रजानाति। स विगतरागं चित्तं विगतरागं चित्तमिति यथास्ततं प्रजानाति । मदोषचित्तं मदोषचित्तमिति यथास्ततं प्रजानाति । विगतदेषं चित्तं विगतदेषं चित्तमिति यथासूतं प्रजानाति । संसोइं चित्तं समोइं चित्तमिति यथाभृतं प्रजा-नाति । विगतमाहं चित्तं विगतमाहं चित्तमिति यथास्तं प्रजानाति। सहण्णाचित्तं सहण्णाचित्तिमिति चयास्तं प्रजानाति।

स ऋदिमिति युक्तः पाठः ।

विगतदृष्णं चित्तं विगतदृष्णं चित्तमिति यथाभूतं प्रजानाति। सेापादानं चित्तं सेापादानं चित्तिमिति यथाभृतं प्रजानाति। श्रनुपादानं चित्तमनुपादानं चित्तमिति यथाभृतं प्रजानाति । विचित्रचित्तं विचित्रचित्तमिति यथाभूतं प्रजानाति। परीतं चित्तं परीतं चित्तमिति यथाभूतं प्रजानाति। विपुखं चित्तं विपुलं चित्तमिति यथाभूतं प्रजानाति। महद्गतं चित्तं महद्गतं चित्तमिति यथासूतं प्रजानाति । श्रप्रमाणं चित्तमप्रमाणं चित्त-मिति यथाभूतं प्रजानाति । समाहितं चित्तं समाहितं वित्तमिति यथाभूतं प्रजानाति । श्रममाहितं चित्तमसमाहितं चित्तमिति यथाभूतं प्रजानाति। विविक्तं चित्तं विविक्तं चित्तमिति यथाभतं प्रजानाति । श्रविविकां चित्तमविविकां चित्त-मिति यथाभूतं प्रजानाति । साऽऽत्रवं चित्तं साऽऽत्रवं चित्तमिति यथास्तं प्रजानाति । श्रनाश्रवं चित्तमनाश्रवं चित्तमिति यथास्तं प्रजानाति । सारङ्गणं चित्तं सारङ्गणं चित्तमिति यथाभृतं प्रजा-नाति। श्रनङ्गणं चित्तमनङ्गणं चित्तमिति यथाभूतं प्रजानाति । बात्तरं चित्तं बात्तरं चित्तमिति यथासूतं प्रजानाति । श्रन्तरं चित्तमनुत्तरं चित्तमिति यथासृतं प्रजानाति । तेन च परचि-त्तज्ञानेन न मन्यते । तथाहि तिचत्तमित्तमितन्यतासुपादाय । साऽहं प्रजानामीति न मन्यते । तथाहि स तचितं ने।पल्यमते येन मन्येत खभावशून्यतासुपादाय। खभावविविक्ततासुपादाय। खभावाऽनुत्पादतासुपादाय। स चित्तज्ञानचेतनामपि नेात्पादयति। न चित्तज्ञानाऽभिनिर्हार्चेतनामन्यव मर्बज्ञतामनसिकारात् । एवं खलु ग्रारदतीपुच वेाधियत्ते। महामत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यर्व्यस्तिचित्तरसाचात् क्रियाऽभिज्ञाज्ञानमभिनिर्दर्ति। सेऽनेकिविधपूर्व्यनिवासाऽनुस्तितिभाचात् क्रियाऽभिज्ञाज्ञानमभिनिर्दर्नि। एकमपि चित्तमनुस्तरित याविच्त्तग्रतमण्यनुस्तरित। एकमपि दिवसमनुस्तरित याविद्वसग्रतमण्यनुस्तरित। एकमपि मासमनुस्तरित यावन्त्रासग्रतमण्नुस्तरित। एकमपि वर्षमनुस्तरित यावद्वपंग्रतमण्यनुस्तरित। एकमपि कल्यमनुस्तरित यावत् कल्य-ग्रतमण्यनुस्तरित। यावदनेकान्यपि कल्यमनुस्तरित। यावदनेकान्यपि कल्यमनुस्तरित। यावदनेकान्यपि कल्यमत्तस्तरित। यनेकान्यपि कल्यमतस्त्रस्ति। यनेकान्यपि कल्यमनस्त्रस्ति। यनेकान्यपि कल्यमनस्त्रस्ति। यनेकान्यपि कल्यमनस्त्रस्ति। यनेकान्यपि कल्यमनस्त्रस्ति। यनेकान्यपि कल्यमनस्त्रस्ति। यनेकान्यपि कल्यमनस्त्रस्ति। यनेकान्यपि कल्यमनस्त्रस्ति।

श्रवाहमेवंनामैवंगाव एवंजातिरेवमाहार एवंचिरस्थितिकः एवमायुःपर्थ्यनः सेर्छं तत्रश्रुतः सन्नवोपपनः। यावन्तत्रश्रुत होपपनः इति । साकारं साह्यं सिनर्देशमात्मनः परेषाञ्चाने-किवां पूर्व्यनिवासमत्तस्मारित । तेन च पूर्व्यनिवासाऽत्रस्मृतिसा-चात्क्रियाऽभिज्ञाज्ञानेन न मन्यते । तथाहि तज्ज्ञानमज्ञानमचि-च्यातसुपादाय । सेर्छं प्रजानामीति न मन्यते । तथाहि सत्त्वे ज्ञानं नोपस्मते येन मन्यते । स्वभावश्रून्यतासुपादाय स्वभाविविक्रतासुपादाय स्वभाविविक्रतास्मित्रयाद्वासुपादाय स्वभाविविक्रतासुपादाय स्वभाविविक्रतासुपादाय स्वभाविविक्रतासुपादाय स्वभाविविक्रयाद्वासुपादाय स्वभाविक्रयाद्वासुपादाय स्वभाविक्रयाद्वास्वयाद्वासुपादाय स्वभाविक्ययाद्वासुपादाय स्वभाविक्ययाद्व

मानातुपपद्यमानान् सुवर्णान् दुर्व्वर्णान् हीनान् प्रणीतान् सुगतान् दुर्गतान् ययाकमोपगतान् सत्तान् विजानाति । श्रमी भवनाः सत्ताः कायदु अरितेन समन्वागताः वाग्दु अरितेन समन्वागताः मना-दु अरितेन समन्वागताः । श्रार्थ्यानामपवादकाः मिथ्यादृष्टयस्तद्भे-तास्तत्प्रत्ययं कायस्य भेदादपायदुर्गतिविनिपातं नरकेषुपपद्यन्ते। श्रमी पुनर्भवन्तः कायसुचिर्तिन समन्वागताः वाक्सुचिरितेन सम-न्वागताः मनःसुचिरितेन समन्वागताः श्रार्थ्यानामनपवादकाः सम्यग्-दृष्टयसद्धेतोस्तत्प्रत्ययं कायस भेदात् सुगतौ स्वर्गकोके देवेषूप-पद्यन्ते इति समन्ताइग्रस दिचु सर्वजोकधात्षु धर्मधात्परमे लोके आकाशधातुपर्यवसाने षड़गति कानां च्युतोपपादं यथा-स्तं प्रजानाति । तेन च न मन्यते । तथाहि तचनुरचनुरचि-न्यतासुपादाय । सोऽइं पम्यामीति न मन्यते । तथाहि स तदेव चनुनीपन्तभते येन मन्येत। स्वभावशून्यतासुपादाय स्वभावविविकाः तासुपादाय स्त्रभावाऽनुत्पादतासुपादाय । स दिव्यचनुश्चेतनामपि नोत्पाद्यति । न दिव्यच्चुरभिनिर्हार्चेतनामन्यच सर्व्याकारज्ञता मनिषकारात् । एवं खलु भारदतीपुच बोधिसलोमहासलः प्रज्ञा-पारमितायाञ्चरन् दिव्यच्नुःमाचात्कियाऽभिज्ञाज्ञानमभिनिर्हरति। न च श्रावकभूमिं वा प्रत्येकबुद्धभूमिं वाऽनुप्राप्तोति । न किञ्च-द्धमें पश्चित योऽनुत्तरां मन्यन् सम्बोधिमिमम्ब्धते । स तयाऽ-भिज्ञया वज्रोपमं समाधिमधिगम्य सर्ववासनाऽनुसन्धि क्षेत्रप्रहाणं कुरते। न च तयाऽऽअवचयज्ञानमाचात्कियाऽभिज्ञया मन्यते।

<sup>\*</sup> मड़गति गतानामिति । ख, ग, घ पाठ ।



तथाचि तज्ज्ञानमज्ञानमचिन्धस्त्। त्रइं प्रजानामीति न मन्यसे। तथा हि च नामेवाऽऽत्रवचयज्ञानसाचात् क्रियाऽभिज्ञां नोपलभते । यया मन्येत। खभावशून्यतासुपादाय । खभाविविविकतासुपादाय । स्वभावाऽनुत्पादतासुषादाय । स श्राय्यवचयज्ञानचेतनामपि नोत्पा-द्यति । नाऽऽत्रवचयमाचात्क्रियाऽभिज्ञाज्ञानाऽभिनिर्हारचेतनाम-न्यच सर्व्वोऽऽकार्ज्ञतामनसिकारात् । एवं खलु प्रारद्दतीपुच बो-धिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्गितायां चरन् स श्राश्रवचयसाचात्कि-याऽभिज्ञाज्ञानमभिनिर्दरति । एवञ्च पुनः ग्रारदतीपुच बोधि-सच्चोमहासच्चः प्रज्ञापारसितायां चरन् घड्भिज्ञाः परिपूरयति । बर्द्धतेऽनुत्तर्या सम्यक्षस्योध्या। सन्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसला-महामचाः प्रज्ञापारिमतायां चरन्तो दानपारिमतायां स्थिला सर्व्वोऽऽकारज्ञताद्याः पन्यानं फ्रोधयन्ति । ऋत्यन्तर्ग्र्न्यतया ऋनव-क्रहीतिचत्ततासुपादाय । सन्ति ग्रारदतीपुत्र बोधिसन्वामहासन्ताः ये प्रज्ञापारमितायां चरन्तः ग्रीलपारमितायां खिला सर्व्वाकार-ज्ञतायाः पन्यानं ग्रोधयन्ति । श्रत्यन्तश्र्त्यतया श्रापन्यनधापन्ति-तासुपादाय । सन्ति गारदतीपुत्र बोधिसत्तामहासत्ताः ये प्रज्ञा-पार्मितायां चरन्तः चान्तिपार्मितायां खिला मर्व्वाकारज्ञतायाः पन्यानं ग्रोधयन्यत्यन्तशून्यतया त्रचोभणतासुपादाय। सन्ति ग्रार-दतीपुत्र बोधिसलामहासलाः ये प्रज्ञापारमितायां चरनाः वीर्य-पार्मितायां स्थित्वा सर्व्वाकारज्ञतायाः पन्यानं ग्रोधयन्यत्यनाश्र्न्य-तथा काथिकचेतिसिकवीर्थ्याऽसंसनतासुपादाय । सन्ति प्रारद्वती-पुच बाधिसत्तामहासत्ताः ये प्रज्ञापार्मितायां चरन्ता ध्वानपार-

मितायां खिला सर्वाकारज्ञतायाः पन्यानं ग्रोधयन्यत्यनाशून्यतया श्रविचिप्तचित्ततासुपादाय। सन्ति ग्रारदतीपुत्र वेशिसलामहासलाः ये प्रज्ञापार्मितायां चरनाः प्रज्ञापार्मितायां स्थिता सर्वा-कारज्ञताचाः पन्यानं ग्राधयन्यत्यन्तशून्यतया दौःप्रज्ञचित्ताऽतु-पस्थितासुपादाय । एवं भारदतीपुत्र वेधिसत्तामहासत्ताः प्रज्ञा-पारमितायां चरनाः षट्सु पारमितासु खिला मर्व्वाकारज्ञतायाः भ्रोधयन्यत्यनाभून्यतया भनागमनागमनतासुपादाय। श्रपरिग्रहतासुपादाय । दानं परिग्रहतासुपादाय प्रज्ञायते । श्रील-मग्रिचितासुपादाय प्रज्ञायते । चान्तिं चोभणतासुपादाय प्रज्ञ-ष्यते । वीर्थं कुषीदतासुपादाय प्रज्ञप्यते । समाधिरसमाहितसुपा-दाय प्रज्ञयते। प्रज्ञां दःप्रज्ञतासुपादाय प्रज्ञयते। स तीर्षं इति न मन्यते । ऋतीर्षं इति न मन्यते । स दाता इति न मन्यते । श्रदाता इति न मन्यते । श्रीचवानिति न मन्यते । दःशीख इति न मन्यते । चान्तिं सम्पन्न इति न मन्यते । क्रोधन इति न मन्यते । श्रारथवीर्यं इति न मन्यते । कुषीद इति न मन्यते । समाहित इति न मन्यते। श्रममाहित इति न मन्यते। प्राञ्च-इति न मन्यते । इ:प्रज्ञ इति न मन्यते । श्राकृष्ट इति न मन्यते । वन्दित इति न मन्यते । यख्तत इति न मन्यते । श्रमत् कत दति न मन्यते। तत्कस्य हेतोः। न हि प्रारदतीपुच अनुत्याद आकृष्टोवेति मन्यते वन्दितोवेति मन्यते । सत्कतो वेति

<sup>\*</sup> चान्तिरिति युक्तः पाठः।

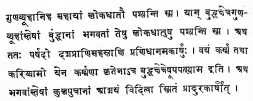
मन्यते । श्रमत्कतोवेति मन्दते । तत् कस्य हेतोः । तथाहि प्रज्ञापार्मिता सर्वमन्यतां समुच्छिनित्त । दह प्रारदतीपुत्र बोधिमन्यस्य महासन्वस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो ये ग्रुणाभवित्त । तेन श्रावकप्रश्चेकबुद्धानां संविद्यन्ते । स दमान् गुणान् परिपूरयन् सन्तां परिपारयन्ति । बुद्धचेत्रञ्च परिप्रोधयन्ति । सर्वाकार्-ज्ञाताञ्चाऽतुप्राप्नोति ।

पुनरपरं प्रारद्दतीपुत्र बोधिसत्तोमस्वास्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् धर्वसत्त्वानामन्तिके समित्ततासुत्पादयति । सर्त्वसत्त्वानामन्तिके समित्ततासुत्पादयति । सर्त्वसत्त्वानामन्तिके समित्ततासुत्पाद्य सर्वधर्मसमतां प्रतिष्ठापयति । स सर्वधर्मसमतां प्रतिष्ठापयति । स स्वध्रायक्षित्र सर्वधर्मसमतायां प्रतिष्ठापयति । स स्वध्रायक्षाणाञ्च प्रत्येकवुद्धानाञ्च प्रियो भवति । मनापञ्च । सर्व्वश्रावकाणाञ्च प्रत्येकवुद्धानाञ्च प्रियो भवति । मनापञ्च । सर्व्वश्रावकाणाञ्च प्रत्येकवुद्धानाञ्च प्रियो भवति । मनापञ्च । स यत्र यत्रोपपद्यमान उपप्रयते तत्र तत्र न जातः चुषा स्वमनापाणि रूपाणि प्रथाति । न त्रोत्रेषणाऽमनापान् प्रव्यान् प्रयोति । न जायेनाऽमनापान् स्वर्णाति । न जायेनाऽमनापान् स्वर्णाति । न कायेनाऽमनापान् स्वर्णान् स्वर्णाति । न सनसाऽसनापान् धर्मान् विज्ञानाति । एवं खसु प्रारद्वतीपुत्र वोधिसत्त्वोमद्दासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् न परिद्वीयतेऽतुत्ता-रायाः सम्यकुसस्वोधेः।

श्रक्षिन् खबु एनः प्रज्ञापार्सितानिर्देशे निर्दिश्यमाने चीणि भिन्नगतानि यथापाष्टतेश्वीवरेभेगवन्तमभिक्षादयनि सा। श्रनु-

<sup>\*</sup> सर्वमन्यतानास्त्रमुच्छिनतीति । ख, ग, घ पाठः ।

त्तरायां सम्यक् सम्बोधौ चित्तसुत्पादयन्ति सा। श्रथ खलु भग-वांस्तस्यां वेस्तायां स्मितं प्रादुरकार्षीत्। ऋषाऽऽयुक्षानानन्द खत्यायाऽऽभगदेकांभमुत्तरामङ्गं कला दचिणजानुमण्डलं **प्रथि**यां प्रतिष्ठाय येन अगवांस्तेनाऽञ्जलिं प्रणम्य भगवन्तमेतद्वीचत्। को भगवन् हेतुः कः प्रत्ययः सितस्याऽऽविष्कर्णे। नाऽहेतुकं नाऽप्रत्ययं तथागता श्रईनाः सम्यन्समुद्धाः स्नितमाविष्कुर्व्वन्ति । एवसुके भगवानायुक्षन्तमानन्दमेतद्वीचत्। एतान्यानन्द चीणि भिच्यतानि एकषष्ठे कस्पे महाकेतुनामानस्रथागता ऋईनः सम्यक्षसम्बद्धाः कोके जत्पत्यन्ते । तारकोपमे कच्ये तएत इतस्थ्नाः ममाना श्रचोभ्यस तथागतसाईतः मम्यन्ममृद्धस नुद्धचेत्रे खपपत्यनो । षश्चा च देवपुच सहस्रैः कामावचरैरनुत्तरायां सम्यक्षमनोन्धो चित्तान्युत्पादितानि । तानि च मैचेथं तथागत-मईनां प्रस्यक्षम्बद्धमारागयिद्यन्ति । तचैव च ब्रह्मचर्यं चरित्र्यन्ति । म च मैचेयस्वयागतस्तान् व्याकरिक्यत्यनुत्तरायां सम्यक्षमनोधाविति। श्रय बुद्धाऽनुभावेन तिसान् समये ताश्चतस्वः पर्षद इति निषन्ना एव पूर्विका दिशि बुद्धमहसं पम्यन्ति सा। दिचिणकां दिशि नुद्भम्हसं पथ्यन्ति सः। पश्चिमायां दिशि नुद्भम्हसं पथ्यन्ति सा। उत्तरसान्दिशि बुद्धमहस्रं पश्चिन सा। उत्तरपूर्वसान्दिशि बुद्ध-महसं पण्यन्ति सा। पूर्वदिचिणसान्दिशि नुदूसहसं पण्यन्ति सा। दिचिणपश्चिमायान्दिभि बुद्धसद्दसं प्रथन्ति सा। पश्चिमोत्तरसा-न्दिशि वुद्भग्रसं पश्चिन्त सा। श्रधसादिशि वुद्भग्रसं पश्चिन सा। उपरिष्टाहिशि बुद्धसहस्रं पश्चिति सा। न च तान् बुद्धचेत्र



त्रयायुग्नानानन्द जत्यायाऽऽमनादेकांमसुत्तरासङ्गं कृत्वा दिचण-जानुमण्डलं पृथिव्यां प्रतिष्ठाय येन भगवांस्तेनाऽञ्जलिं प्रणस्य भगवन्तसेतद्वोचत्। को भगवन् हेतुः कः प्रत्ययः स्मित-स्वाऽऽविष्कर्णे । नाहेतु नाऽप्रत्ययं बुद्धाभगवन्तः स्मितमाविष्कृर्व-न्ति । भगवानाइ । पश्चिष लमानन्देमानि दग्न प्राणिसहस्राणि । श्राह । प्रश्लामि भगवन् । भगवानाइ । एतान्यानन्द द्रश्राणि यहस्राणि दतस्त्रुला तत्र बुद्धचेनेषूत्रात्यन्ते । न च जातु विरहिता भविष्यन्ति तथागतर्रहेद्भिः सम्यक्षममुद्भैसतः पश्चाद्यूहराजनामा-नस्तयागता ऋर्चनः सम्यक्षम्बुद्धास्त्रोके भविष्यन्ति । श्रयायुक्षान् गारदतीपुत्र प्रायुषांच महामौद्गल्यायन श्रायुषांच स्थतिरायु-यांच पूर्णीमैनायणीपुत श्रायुक्षांच महाकाम्य एतेचान्ये च सं वक्रका त्रभिज्ञाताऽभिज्ञाताभिचवो बोधियत्वाय महायत्वाभिचुः भिच्न्यपासकोपासिकास भगवन्तसेतद्वोचन् । महापारमितेयं भगवन् बोधियत्त्वानां महायत्त्वानां यदुत प्रज्ञापारसिता । खदार-पार्मितेयं भगवन् बोधिमलानां महामलानां यद्त प्रज्ञापार्मिता। श्रयपार्मितेयं भगवन् बोधिसलानां महासलानां यद्त प्रज्ञापा-र्मिता। विभिष्टपार्मितेयं भगवन् वोधिसत्तानां महासत्तानां

यद्त प्रज्ञापार्मिता । वरपार्मितेयं भगवन् बोधिमत्त्वानां महा-सत्त्वानां चद्त प्रज्ञापारमिता । प्रवरपारमितेयं भगवन् वोधि-मल्लानां महासत्त्वानां यदुत प्रज्ञापारमिता। प्रणीतपारिमतेयं भगवन् बोधिसत्त्वानां महासत्त्वानां चद्त प्रज्ञापार्मिता । श्रन्-त्तरपारमितेषं भगवन् वोधिमत्तानां महामत्तानां यद्त प्रज्ञापा-रसिता । निरुत्तरपारिमतेयं भगवन् बोधियत्वानां महामत्वानां बद्त प्रज्ञापार्मिता। श्रममपार्मितेयं भगवन् बोधिमलानां महासत्तानां चद्त प्रज्ञापारिमता । श्रमसम्पारिमतेयं भगवन् बोधिमन्दानां महामन्दानां यदुत प्रज्ञापार्मिता। श्रमदृशपार्मि-तेयं भगवन् वोधिमलानां महामलानां यद्त प्रज्ञापारिमता। श्रनुपमपार्मितेयं भगवन् बोधिमत्वानां महासत्वानां यदत प्रज्ञापारमिता । श्राकाणपारमितेयं भगवन् वोधिसत्वानां महा-मलानां यद्त प्रज्ञापार्मिता। खलचणग्रून्यतापार्मितेयं भगवन् बोधिसत्तानां महासत्तानां यद्त प्रज्ञापार्मिता। सर्वेधर्मीग्रन्यता-पारमितेयं भगवन् बोधिमत्वानां महामत्वानां यद्त प्रज्ञापार-मिता । श्रभावखभावशूत्यतापार्मितेयं भगवन् बोधिमत्तानां महामलानां यदुत प्रज्ञापारमिता । सर्वगुणपरिपूरिपारमितेयं भगवन् बोधिमत्वानां महामत्वानां यदुत प्रज्ञापारमिता। सर्वगुणसमन्वागतपारमितेयं भगवन् बोधिमत्वानां महासत्तानां यदुत प्रज्ञापारमिता । श्रनवस्रद्यपारमितेयं भगवन् बोधिमत्त्वानां महासन्तानां यद्त प्रज्ञापार्मिता।

श्रव हि भगवन् प्रज्ञापार्मितायां चर्ड्जिवीधिमलैर्मेश्वासलै-

र्षमधमन्दानं दत्तं दीयते दाखते। तेनाऽषमधमदानपार्मिता परिपूरिता परिपूर्व्यते परिपूर्विव्यते । तेनाऽषमधम श्रात्मभावः प्रतिख्यः प्रतिख्यते प्रतिख्यते। तेनाऽषमधमख धर्मख खाभि-नोजाताभवन्नि भविव्यन्ति चदुताऽनुत्तरायाः धम्यक्षखोधेः।

श्रव भगवन् प्रज्ञापार्मितायां चरङ्गिव्यीधिसलेर्महासलेरसम-समं भी सं रचितं रचितः रचित्रः रचित्रः तेनाऽसमसमभी चपार-मिता परिपूरिता परिपूर्व्यते परिपूरिययते । तेनाऽधमसमन्त्राता-भावः प्रतिचन्धः प्रतिचन्धते प्रतिचन्धते । तेनाऽपमपमस्य धर्मस् लाभिनोजाताभवन्ति भविष्यन्ति यदताऽनुत्तरायाः सम्यक्सन्बोधेः। श्रव भगवन् प्रज्ञापार्मितायां चरिद्धव्याधिमलेर्महायलेर्सम-समचान्तिभीविता भाव्यते भाविष्यते । तेनाऽसमसमाचान्तिपार-मिता परिपूरिता परिपूर्यते परिपूरियते। तेनाऽसमसमन्नाता-लाभः प्रतिलब्धः प्रतिलभ्यते प्रतिलस्यते । तेनाऽसमसमस्य धर्मस्य ज्ञाभिनोजाताभवन्ति भविश्वन्ति यदुताऽनुत्तरायाः सम्यक्सस्वोधेः । श्रव भगवन् प्रज्ञापार्मितायां चरङ्किवीधिमत्त्रीर्महासत्तेरसमसमं वीर्थमारसं श्रारभ्यते श्रारप्यते। तेनाऽसमसमा वीर्थपारमिता परिपूरिता परिपूर्यते परिपूरियते । तेनाऽसमसम्याताभावः प्रतिज्ञः प्रतिज्ञभ्यते प्रतिज्ञास्यते । तेनाऽसमसमस्य धर्मस्य जाभि-नोजाताभवन्ति भविव्यन्ति । यद्ताऽनुत्तरायाः सम्यक्षसयोधेः । श्रव भगवन् प्रज्ञापार्मितायां चरङ्गिवीधिमलैर्महामलैरसमसमा-

<sup>\*</sup> परिप्रिध्यते इति ख, ग,घ पाठः एवं परच।

<sup>†</sup> रच्यते रिचायते इति यतां प्रतिभाति।

निष्णानानि उत्पादितानि उत्पाद्यन्ते उत्पाद्यिय्यन्ते । तेनाऽससममाध्यानपार्मितापरिप्रिता परिपूर्यंते परिपूर्यिय्वते । तेनाऽसमउसमसमग्रात्मभावः प्रतिख्यः प्रतिख्यते प्रतिख्यते । तेनाऽसमसमस्य धर्मस्य खाभिनोजाताभवन्ति भविष्यन्ति यदुताऽतुत्तरायाः
सम्यक्त्मस्योधः । श्रव भगवन् प्रज्ञापार्मितायां चरिङ्गव्योधिसन्तेमंद्यामन्तरिस्मसमा प्रज्ञाभाविता भाव्यते भाविष्यते । तेनाऽसमसमा
प्रज्ञापार्मिता परिपूरिता परिपूर्यंते परिपूरिष्यते । तेनाऽसमसमश्रात्मभावः प्रतिख्यः प्रतिख्यते प्रतिख्यते । तेनाऽसमसमस्य
खात्मभावः प्रतिख्यः प्रतिख्यते प्रतिख्यते । तेनाऽसमसमस्य
खात्मभावः प्रतिख्यः प्रतिख्यते प्रतिख्यते । तेनाऽसमसमस्य धर्मस्य
खानिनोजाताभवन्ति भविष्यन्ति यदुताऽनुत्तरायाः सम्यक्षमम्बोधेः।

श्रवेव भगवन् प्रज्ञापारिमतायां चरन् श्रममसमस्य रूपस्य लाभी जातः श्रसमसमायावेदनाया लाभी जातः श्रममसमायाः संज्ञायालाभीजातः श्रसमसमानां संस्काराणां लाभीजातः । श्रमम-समस्य विज्ञानस्य लाभीजातः। श्रममसमां वोधिमश्रिसस्वध्याऽसमसमं धर्मायकं प्रवर्त्तितवान् ।

श्रतीता श्रिष बुद्धाभगवनोऽनैव प्रज्ञापार्मितायां चर्नो-ऽममसमस्य रूपस्य साभिनोजाताः। श्रमसमाया वेदनाया साभि-नोजाताः। श्रमसमायाः संज्ञायासाभिनोजाताः श्रसमसमानां संस्काराणां साभिनोजाताः। श्रसमसमस्य विज्ञानस्य साभिनोजाताः। श्रममसमां बोधिमभिष्ठस्वधाऽसमसमं धर्मपकं प्रवर्त्तातवनाः।

श्रनागतात्र्रिप बुद्धाभगवन्तोऽचैव प्रज्ञापारमितायां चरन्तो । ऽसमसमस्य रूपस्य खाभिनोजाताः भविस्यन्ति । श्रसमसमायावेद-नायालाभिनोभविस्यन्ति । श्रसमसमायाः संज्ञायालाभिनोभवि- खिना । श्रमममानां मंस्काराणां खाभिनोभिविश्वन्ति । श्रमम-समस्य विज्ञानस्य खाभिनोभिविश्यन्ति । श्रममसमां बोधिमभि-सम्ब्धाऽसमसमं धर्मन्त्रं प्रवक्तियिश्यन्ति ।

प्रह्मुत्पन्ना श्रपि बुद्धाभगवन्तोऽनेव प्रज्ञापार्मितायां चरन्तो-ऽसमसमस्य रूपस्य लाभिनोभवन्ति । श्रसमसमायावेदनायालाभि-नोभवन्ति । श्रसमसमायाः संज्ञायालाभिनोभवन्ति । श्रसमसमानां संस्काराणां लाभिनोभवन्ति । श्रसमसमस्य विज्ञानस्य लाभि-नोभवन्ति । श्रसमसमां वोधिमभिससुध्याऽसमसमं धर्मांचकं प्रवक्तिथियन्ति ।

तस्त्रात्तर्षि भगवन् बोधिसत्तेर्भेद्दासत्तेः सर्व्यध्याणां पारं गन्तुकामेः प्रज्ञापारमितायां योगः करणीयः । नमस्करणीयासे भगवन् बोधिसत्तामद्दासत्ताः सदेवमात्तुषाऽस्तरेण खोकेन येऽच प्रज्ञापारमितायां चरन्ति ।

एउसुके भगवांसान् संवक्तकान् महात्रावकान् तांस वोधि-सत्तान् महासत्तानेतद्वोचत् । एवसेतत् सुखपुवाएवसेतत् यथा-तथा, यथा वदथ, नमस्करणीयास्ते वोधिसत्तामहासत्ताः सदेव-मात्तवाऽस्ररेण क्रोकेन येऽच प्रज्ञापारमितायां चरन्ति । तत्कस्य हेतोः वोधिसत्तं हि सुखपुचामहासत्तमागम्य मत्त्यकोकस्य क्रोके प्रादुर्भावोभवति । देवकोकस्य क्षोके प्रादुर्भावोभवति । चिषय-महाभाज कुकानां क्रोके प्रादुर्भावोभवति । ब्राह्मणमहाभाजकुकानां क्रोके प्रादुर्भावोभवति । स्टहपतिमहाभाजकुकानां क्रोके प्रादु-

<sup>\*</sup> महाग्राको महाग्रहस्यः इति मगुकोपनिषद्गार्थः।

भीबोभवति । राज्ञां चकवर्त्तिनां स्ट्रोके प्रादुर्भावाभवति । चातुर्महाराजकायिकानां देवानां खेाके प्रादुर्मावोभवति । चाय-क्तिंग्रानां देवानां खोके प्रादुर्भावोभवति । यामानां देवानां खेाके प्रादुर्भावोभवति । तुषितानां देवानां खेाके प्रादुर्भावो-भवति । निर्वाणरतीनां देवानां खेाने प्रांदुर्भावीभवति । परनि-र्स्मितवग्रवित्तनां देवानां लेकि प्रादुर्भावीभवति । ब्राह्मकायिकानां देवानां खोके प्रादुर्भावोभवति । ब्रह्मपुरोहितानां देवानां खोके प्रादुभावोभवति । ब्रह्मपार्षद्यानां देवानां खेाके प्रादुर्भावोभवति । सहाब्रह्माणां देवानां लेकि प्रादुर्भावीभवति। श्राभानां देवानां लोके प्रादुर्भावोभवित । परीक्ताभानां देवानां लोके प्रादुर्भावी-भवति । त्रप्रमाणाभानौ देवानां खेाके प्राद्भावीभवति । त्राभा-खराणां देवानां खेाके प्रादुर्भावीभवति । ग्रुभानां देवानां लाके प्रादुर्भावाभवति । परीत्तग्रभानां देवानां खोके प्रादुर्भावोभवति । श्रप्रमाणग्रभानां देवानां खेले प्रादुर्भावीभवति । ग्रुभकत्ज्ञानां देवानां लोके प्रादुर्भावीभवति। वृहाणां देवानां लेकि प्रादुर्भावी-भवति। परीत्तवृह्याणां देवानां खेाके प्राद्भावाभवति। श्रप्रमाण-वृहाणां देवानां लेाने प्रादुर्भावाभवति। वृहत्फलानां देवानां लेाने प्राद्भीवीभवति । श्रवृत्ताणां देवानां स्त्रोते प्राद्भीवीभवति । श्रतपानां देवानां लेकि प्रादुर्भावाभवति। सुदृशानां देवानां लेकि प्राद्भीवीभवति । सुद्र्भनानां देवानां लीके प्राद्भीवीभवति । श्रकनिष्ठानां देवानां खेलि प्रादुर्भावेशभवति । श्रोतश्रापन्नानां लोके प्रादुर्भावाभवति । सकदागासिनां लोके प्रादुर्भावाभवति ।

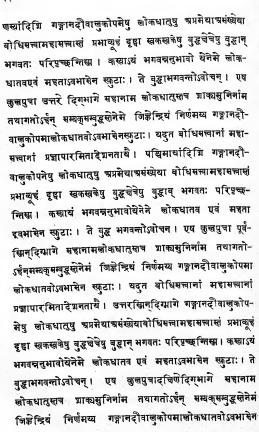
श्रनागामिनां लेकि प्रादुर्भावीभवति । श्रईतां लेकि प्रादुभावी-भवति । प्रत्येकबुद्धानां लेकि प्रादुर्भावीभवति । वेाधिसत्तानां महामत्त्वानां स्त्रोके प्रादुर्भावाभवति । तथागतानामर्हतां सम्यक् सम्बद्धानां लोके प्रादुर्भावोभवति। बोधिसत्त्वं हि कुलपुत्रा-महामलमागम्य प्रवस्य पानस्य यानस्य वस्ताणां प्रस्याऽऽसनोपात्रय-प्राजीविकस्य मणिसुकाणङ्घाणिकाप्रवासर्जतजातरूपस्य सोके प्रादुभावोभवति । यावन्ति कुलपुचाः सत्तानां सुखोपधानानि दिव्यानि च मानुषाणि च विषंयोगसुखञ्च सर्वनात् सुस्तपुत्रा-बोधिसत्तं महासत्त्वमागम्य । तत्कस्य हेतोबीधिसत्त्वोहि कुन्नपुचा-बोधियत्त्वचारिकां चरन् षट्सु पारिमतासुख्धित्वा श्रात्मना च दानं ददाति परांख दाने नियोजयित । श्रात्मना च श्रीलं रचित परांश्च भीलेनियोजयति । श्रातानाचन्नान्तिं भावयति । परांश्च चान्यां नियोजयति । श्राताना च वीर्यमार्भते परांश्च वीर्येनि-योजयति । भात्मना धानान्यत्पादयति परांख धानेनियोजयति। श्रात्मना च प्रज्ञां भावयति परांख प्रज्ञाभावनायां नियोजयति । बोधिसलं महासलमागम्य सलाः षट्सु पारमितासु चरन्ति। ते षट्सु पारमितासु चर्न्तः सन्ताः स्रोकिकसोकोत्तराः सन्पत्तीरतु-प्राप्तवन्ति । तस्मात्तर्हि कुलपुत्राः बोधिसत्तोमहासत्तः सर्वसत्तानां हितसुखाय प्रतिपन्नोभवति।

त्रय भगवांसासां वेसायां जिक्केन्द्रियं सुखान्निर्णमय दमं विभाइसमहासाइसं स्रोतधातं स्पुरतिसा।

श्रय खलु तती जिक्केन्द्रियात् श्रनेकवर्णानानावर्णाश्रक्षिं घोनि-

सरित्तसः । तिसार्थं पूर्वधादिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोक-धात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तसः । दिल्लिक्षांदिशि गङ्गानदी-वालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तसः । पिस-मायांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तसः । उत्तरस्यांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तसः । उत्तरपूर्वस्यांदिशि गङ्गानदीवालु-कोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तसः । पूर्वदिल्लस्यां दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेत्र स्पुरित्तः सा । दिल्लपस्थिमायांदिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तसः । पस्थिमोत्तरस्यंदिशि गङ्गानदीवा-लुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तसः । इधस्वा-दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तः सा । उपरिष्टाहिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तः सा । उपरिष्टाहिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधात्वन् महताऽवभाषेन स्पुरित्तः

त्रथ खलु पूर्वखांदिशि गङ्गानदीवालुकोपसेषु लोकधात्यु त्रप्रमेयात्रसंख्येयावोधिसत्तामहासत्तालं प्रभायूहं दृद्दा सकस्त्रसेषु बुद्धचेत्रेषु बुद्धान् भगवतः परिष्टव्हन्तिसा। कस्याऽयं भगवत्रतु-भावोथेनेसेखोकधातवः एवं महताऽवभासेन स्कुटाः। ते बुद्धा-भगवनोऽवोचन्। एव कुलपुचाः पश्चिमेदिग्भागे सहानाम लोक-धात्रक् गाक्यसुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सयक् यम्बुद्धस्तेनमं जिङ्के-न्द्रियं निर्णमय्य गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवोऽवभासेन स्कुटाः यदुत बोधिसत्तानां महासत्तानां प्रज्ञापारमितादेशनताये। दिन्न-

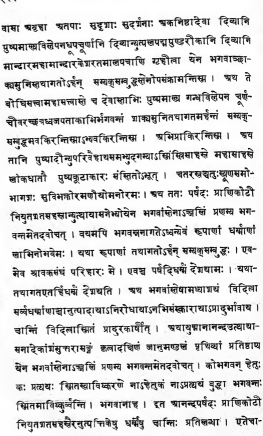


स्फ्टाः । यदुतवोधिमलानां महामलानां श्रजापारमितादेशनतायै। **उत्तरपूर्वसिन्दिगागे गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु अप्रमेया-**त्रमंखिया वोधिमत्तामहामत्तामां प्रभायूहं दृक्षा खकखकेषु बुद्ध-चेचेषु बृद्धान् भगवतः परिष्टकन्तिसा। कस्वाऽयं भगवस्ननुभावो येनेमे खोकधातवएवं महताऽवभाषेन स्पृटाः । ते बुद्धाभगवन्तोऽवो-चन्। एष कुलपुचादचिषपश्चिमेदिग्भागे महानाम क्रोकधातुक्तच प्राकासुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक् सम्बुद्धस्तेनेमं जिक्केन्द्रियं निर्ण-मया गङ्गानदीवानुकोपमान्नोकधातवोऽवभासेन स्फुटाः। यदुत बोधिमचानां महामचानां प्रज्ञापारमितादेशनतायै। पूर्व्वद्चिण-स्मिन्दिगागे गङ्गानदीवालुकीपमेषु लोकधातुषु त्रप्रमेयात्रसंख्या-बोधिसत्तामहासत्तासं प्रभाव्यूहं दृष्टा खकखकेषु बुद्धचेत्रेषु बुद्धान् भगवतः परिष्टक्क न्तिसा। कखाऽयं भगवन्ननुभावो येनेसे लोकधा-तवएवं महताऽवभाषेंन स्पुटाः। ते बुद्धाभगवन्तोऽवोचन्। एष कु बपुचाः पश्चिमोत्तरेदिग्भागे सहानाम लोकधातुसाच प्राकः मु-निर्नाम तथागतोऽईन् सम्यक्सम्बुद्धस्तेनेमं जिक्केन्द्रियं निर्णमय्य गङ्गानदीवालुकोपमालोकधातवोऽवभाषेन स्फुटाः । यदुत बोधि-सत्तानां महासत्तानां प्रज्ञापार्मितादेशनताये। द्विणपश्चिमे दिग्मागे गङ्गानदीवानुकोपमेषु बोकधात्षु अप्रमेयात्रमंख्येया-बोधिसत्तामहामत्तासं प्रभावूहं दृक्षा सकसकेषु बुद्धचेत्रेषु बुद्धान् भगवतः परिष्टक्किन्तसा। कस्याऽयं भगवन्ननुभावो येनेसे लोक-धातवएवं महताऽवभाषेन स्फुटाः। ते बुद्धाभगवन्तोऽवोचन्। एष जुजपुचाउत्तरपूर्विदिग्भागे महानाम क्रोकधातुस्तव प्राक्य-

सुनिर्नाम तथागतोऽईन् सम्यक्षस्युद्धस्तेनेमं जिक्वेन्द्रियं निर्णमय गङ्गानदीवाल्कोपमाल्रोकघातवोऽवभासेन स्फुटाः । यदुत बोधि-मलानां महामलानां प्रज्ञापारमितादेशनताये। पश्चिमोत्तरे दि-ग्मागे गङ्गानदीवाबुकोपमेषु खोकधात्षु त्रप्रमेयात्रपंख्येयावोधि-सत्तामहासत्तास्तं प्रभाव्यंहं दृष्टा खनखनेषु वृद्धचेत्रेषु वृद्धान् भग-वतः परिष्टच्छन्तिसा । कखाऽयं भगवन्ननुभावीयेनेमे खोकधातव-एवं महताऽवभारेन स्फुटाः । ते बुद्धाभगवन्तोऽवोचन् । एष कुछ-पुचाः पूर्वदिचिणेदिग्भागे सहानाम लोकधात्सच प्राकासुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक्त्मसुद्धस्तेनेमं जिक्केन्द्रियं निर्णमय्य गङ्गानदीवा-लुकोपमालोकधातवोऽवभाचेन स्कुटाः। यदुत वोधियत्त्वानां महा-सत्तानां प्रज्ञापारिमतादेशनताये। श्रथसादिशि गङ्गानदीवास्को-पमेष जोकधातुष् अमियात्रमंख्येयावोधिमलामहामलासं प्रभा-व्यक्तं दृद्धा स्वतस्वतेषु वृद्धचेत्रेषु वृद्धान् भगवतः परिष्टक्किनासा। कस्याऽयं भगवन्ननुभावो चेनेमे खोकधातव एवं महताऽवभा-सेन स्फुटाः । ते बुद्धाभगवन्तोऽवोचन् । एष कुलपुचाउपरिष्टा-द्दिग्भागे सहानाम लोकधातुस्तव प्राकासुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक् मलुद्धस्तेनेमं जिक्केन्द्रियं निर्णमय्य गङ्गानदीवालुकोपमालोक-धातवोऽवभासेन स्फुटाः। यद्त बोधिसत्तानां महासत्तांनां प्रज्ञा-पार्मितादेशनताये । उपरिष्ठादिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु को-कधातुष् अप्रमेयात्रसंखोयाबोधिमलामहामलाखं प्रभाव्यूहं दृद्दा खक्खकेषु बुद्धचेत्रेषु बुद्धान् भगवतः परिष्टच्छन्तिसा । कस्याऽयं भगव्यनुभावोधेनेमे खोकधात्वएवं महताऽवभाषेन खुटाः । ते बुद्धाभगवन्तोऽवोचन्। एष कुत्तपुत्रात्रधस्ताहिग्भागे सहानाम स्रोतधातस्व ग्राक्यसुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यत्यसमुद्धस्तेनमं जिक्केन्द्रियं निर्णभव्य गङ्गानदीवाकुकोपमास्रोतधातवोऽवभासेन स्कुटा:। यदुत बोधिसन्तानां महामन्त्रानां प्रज्ञापार्मितादेशन-ताये।

श्रय खलु ते बोधिसत्तामहासत्त्वास्तान् बुद्धान् भगवत एव माडः । तत्र वयं भगवन् गमिळामसास्त्र भगवतः प्राक्यसुनेसायाग-तस्तार्हतः मन्यम् समुद्भस्य दर्शनाय वन्दनाय पर्य्युपासनाय । तेषाञ्च द्ग्रदिक्षितिपतितानां बोधिसत्तानां महासत्तानां दर्भनाय। तस्याः प्रज्ञापार् मितायाः अवणाय। ते बुद्धाभगवन्त एवमाद्धः। यसेंदानी कुलपुचाः कालं मन्यध्वे । श्रथ ते बोधिमचामहामचा द्यभ्योदिग्भ्यस्तेषां तथागताना मईतां सम्यक् सम्बुद्धानां पादाञ्कि-रोभिर्वन्दिला पप्तकलः प्रदिचिणीक्षत्याऽनेकः प्रकारान् कचध्यजप-ताकाः पुष्पधूपगन्धमाच्यविज्ञेपनचूर्णचीवराणि सुवर्णक्ष्यपुष्पाणि च ग्रहीला महत्याद्वर्यंताड़ाऽवचरमंगीत्या येन भगवाञ्काकासुनिस-थागतोऽर्हन् सम्यक्षसम्बद्धस्तेनोपसंक्रामन्तिसः । त्रथ चातुर्भहाराज देवास्त्रायस्त्रिंगायामास्तुषितानिर्माण्यतयः परनिर्मितवग्रवर्त्तिनो-ब्रह्मकायिकाब्रह्मपुरोहिताब्रह्मपार्षयामहाब्रह्मणः त्राभाः परौ त्ताभाः त्रप्रमाणाभा त्राभाखराः ग्रुभाः परीत्तग्रभाः त्रप्रमाणग्रुभाः ग्रुभकत्ताः वृद्याः परीत्तवृद्याः त्रप्रमाणवृद्याः वृद्यन्याः । ग्रुद्धा-

अनेकेः प्रकारानिति पश्चसु पुक्तकेषु पाठः। अनेकप्रकारा इति युक्तं।



ऽनागतेऽध्वन्यष्टषञ्चाकत्त्वकोटीभिव्वेधिङ्गापुथनामापत्तथागतात्रईन्तः सम्यक्षसम्बद्धात्वोके भविव्यन्ति पुष्पाकरेकत्त्वे ।

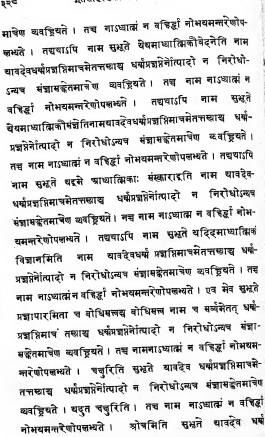
> द्ति ग्रतसाहस्त्रिकाः प्रज्ञापारमितायाः प्रथमः परिवर्त्तः ॥०॥

## श्रथ दितीयपरिवर्त्तः।

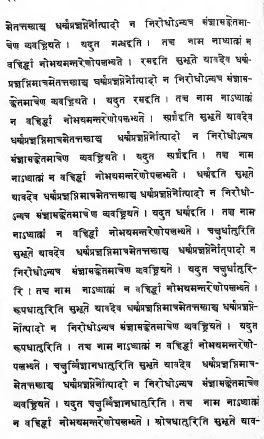
श्रय भगवानायुषान्तं सुभूतिमामन्त्रयते। प्रतिभातु ते सुभूते बोधिसत्त्वानां महासत्त्वानां प्रज्ञापारिमतामारभ्य धासीं कथां कर्त्तं कथं बोधिसत्तामहासत्ताः प्रज्ञापारिमतायां निर्यायरिति। श्रय तेषां बोधिमत्त्रानां महामत्त्रानां तेषाञ्च महास्रावकाणां तेषाञ्च देवपुचाणामेतदभृत् किं पुनरायुक्षान् सुस्तिसावल्लेन प्रज्ञाप्रतिभानवलाधानसत्राह्म वोधिसत्त्रेभ्यो महासत्त्रेभ्यः पार्मितासुपदेच्यति । अय वा बृद्धाऽनुभावेनेति । अथायुषां सुस्रतिवृद्धानुभावेन तेषां वोधियत्वानां महासत्वानां तेषाञ्च महा-श्रावकाणां तेषाञ्च देवपुत्राणां चेतसैव चेतः परितर्कमाज्ञायायुगनं ग्रारदतीपुचमामन्त्रयतेसा। यत्तिचिदायुग्राञ्कारदतीपुच भग-वतः आवकाभाषनोऽभिलपन्यृदीरयन्ति । सर्वः स तथागतस्य पुरुषकार:। यञ्च तथागतेन धर्मादेशित: मर्च्यः स धर्मातया श्रवि-बद्धः । तत्ते कुलपुचास्तच धर्मदेशनायां शिचमाणास्तां धर्मतां साचात् कुर्वन्ति । तथागतएवैष ग्रारदतीपुचोपाययोगेन बोधि-सत्त्रेभ्योमहासत्त्रेभ्यः प्रज्ञापार्गितासुपदेच्यात्यविषयोऽनायुश्रञ्कार-दतीपुच सर्वत्रावकप्रत्येकबुद्धानां वोधिसत्त्वेभ्यो महासत्त्वेभ्यः प्रजा-पारमितासुपरेष्टुं। अथायुषान् सुस्रतिर्भगवन्तमेतद्वोचत्। बोधि- सत्तामहासत्तादति भगवनुचते । कतमस्तेतद्वर्षासाऽधिवचनं यद्त बोधिसत्तद्दित प्रज्ञापार्मितेति वा। नाऽहं भगवंसां धर्मां स मतुपछामि । यद्त बोधिसच इति प्रज्ञापार्मितेति वा । सीऽइं भगवंसाञ्च बोधिसत्वं ताञ्च प्रज्ञापार्मितां तच बोधिमत्त्वनामाऽस-मनुपछन् कतमं बोधिमनं कतमस्यां प्रज्ञापार्मितायामववदिया-स्यतुशासिखामि । एवसुक्ते भगवानायुक्तनं सुस्रतिमेतद्वोचत्। \*नाममाचमिदं सुभूते यदत प्रज्ञापार्मिता च बोधिसल्य बोधि-सत्तनाम च । तच नामनाऽध्यातां न वहिद्धनिभयमन्तरेणोपसभ्यते । तद्यथाऽपि नाम सुभूते सत्तः सत्तद्दति नाम तद्य प्रज्ञप्तिमाचं। यच प्रज्ञप्तिधमीं तस्य नोत्पादो न निरोधोऽन्यच मंज्ञामङ्केतमाचेण व्यवच्चियते । तच्च नामनाऽध्यातां न वहिद्धी नोभयमन्तरेणोपसभ्यते । तद्यथाऽपि नाम सुभाते जीवोजीवद्गति नाम तच्च नाम प्रजाति-माचं यच प्रज्ञित्रधर्मी तस्य नोत्पादोन निरोधोऽन्यच मंज्ञासङ्केतमा-चेण व्यवद्वियते। तच नामनाऽध्यातां न विद्वर्शणोभयमन्तरेणोपन भ्यते । तद्यथाऽपि नाम सुभूतेजन्तुर्जन्त्रिति नाम तच प्रज्ञिप्तमाचं तचमज्ञतिधर्मे तस्य नोत्पादोन निरोधोऽन्यन मंज्ञासङ्केतमानेण व्यन-क्थिते। तच नाम नाऽधातमं नवहिद्धानीभयमन्तरेणोपलभाते। तद्यथाऽपि नाम सुभूते पोषः पोष इति नाम तद्य नाम प्रज्ञितिमाचं यच प्रज्ञप्तिधमें तस्य नोत्पादोननिरोधोऽन्यच संज्ञासङ्केतमाचेण व्यविष्ट्रयते। तच नामनाऽध्यातमं नविद्धिनीभयमन्तरेणोपलभ्यते। तद्यथाऽपि नाम सुभूते पुरुषः पुरुष द्ति नाम तद्य नाम प्रज्ञप्ति

<sup>\*</sup> वाचारभागं विकारो नामधेयं। इति छान्दीग्योपनिषत्।

मार्च यच प्रजिप्तिधर्मी तस्य नोत्पादोनिनरोधोऽन्यच संज्ञासङ्केत-माचेण व्यवद्वियते। तच नाम नाऽध्यातमं न विच्रिङ्गी नोभयमन्तरे-णोपसभ्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते सुङ्गसः पुङ्गसद्गति नाम तद्य नाम प्रज्ञप्तिमात्रं यच प्रज्ञप्तिधवीं तस्य नोत्पादोननिरोधोऽत्यत्र संज्ञासङ्केतमाचेष व्यवच्चियते। तच नाम नाऽध्यातमं न विहर्द्धा नोभय मन्तरेणोपसभ्यते। तद्यथाऽपि नाम सुभूते मनुजोमनुजद्ति नाम तच नाम प्रज्ञप्तिमाचं यच प्रज्ञप्तिधर्म तस्य नोत्पादोननि-रोधोऽन्यत्र संज्ञासङ्केतमावेण व्यवच्चियते। तच नाम नाऽध्यातमं न विद्विः नीभयमन्तरेणोपसभ्यते। तद्यथाऽपि नाम सुभूते मानवो-मानवर्ति नाम तच नाम प्रज्ञप्तिमात्रं यच प्रज्ञप्तिधर्मं तस्त्र नोत्पादो न निरोधोऽन्यच संज्ञासङ्केतमाचेण व्यवच्चियते। तच नाम-नाऽध्यातमं न विद्वर्ता नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । तद्यथाऽपि नाम सुभृते कारकः कारकदित नाम। तच नाम प्रज्ञिप्तमाचं यच प्रज्ञप्तिधमें तस्य नोत्पादो न निरोधोऽन्यत्र मंज्ञामञ्जेतमात्रेण यव-च्चियते । तच्च नाम नाऽध्यातमं न विद्धितं नोभयमन्तरेणोपसभ्यते । तद्यथाऽपि नाम सुभृते कार्यिता कार्यितेति नाम तच नाम प्रज्ञितमाचं यच प्रज्ञिप्तिधमें तस्य नोत्पादोननिरोधोऽन्यच मंज्ञा-सङ्केतमात्रेण व्यवच्चियते। तच नामनाऽध्यातमं न विदर्धा नोभयम-न्तरेणोपस्रभाते । तद्यथाऽपि नाम सुभूते उत्थापकः उत्थापकदित नाम तच नाम प्रजितिमाचं यच प्रजितिधमीं तस्य नोत्पादो न निरोधोऽन्यत्र मंज्ञामञ्जेतमात्रेण व्यवक्तियते । तच नाम नाऽधातां न विद्धि नोभयमन्तरेणोपलभ्यते। तद्यथाऽपि नाम सुभूते ससु- त्थापकः ससुत्थापकद्ति नाम तच नाम प्रजिप्तिमानं यच प्रजिप्ति-धमां तस्य नोत्पादो न निरोधोऽन्यच मंज्ञामञ्जेतमाचे ए व्यवद्वियते। तच नाम नाऽधातमं न वहिद्धानीभयमन्तरे णोपनभ्यते। तद्यथाstu नाम सुभूते वेदको वेदक इति नाम। तच नाम प्रज्ञप्ति-मार्च यच प्रज्ञप्तिधर्म तस्य नोत्पादी न निरोधीऽन्यन मंज्ञामञ्जेत-माचेण व्यवद्वियते। तच नाम नाऽध्यातमं न विद्धां नोभयमन्तरे-णोपनभाते। तद्यथाऽपि नाम सुम्हते वेदियहको वेदियहकदित नाम । तच नाम प्रजितिमाचं यच प्रजितिधमीं तस्य नीत्पादी न निरोधोऽन्यच मंज्ञासङ्केतमाचेण व्यवहियते । तच नाम नाऽधातां न विद्विर्दा नोअयमन्तरेणोपलभ्यते। तद्यथाऽपि नाम सुभूते जान-कोजानकर्ति नाम । तच नाम प्रज्ञप्तिमाचं। यच प्रज्ञप्तिधमीं तस्य नीत्पादी न निरोधोऽन्यच मंज्ञासङ्केतमाचेण व्यवच्चिते। तच नाम नाऽध्यातां न विद्वि नीभयमन्तरेणोपलभ्यते । यद्यथाऽपि नाम सुसूते पर्यकः पर्यक दति नाम । तच नाम प्रजातिमाचं । यच प्रज्ञप्तिधमी तस्य नोत्पादो न निरोधोऽन्यच मंज्ञासङ्केतमाचेण व्यविष्ट्रयते । तच नाम नाऽध्यातमं न विद्धा नोभयमन्तरेणोपल-भाते। एवसेव सुभूते या च प्रज्ञापारमिता यश्च बोधिसचो यज्ञ बोधिसलनाम सर्वमेतत् प्रज्ञितमाचं। यच प्रज्ञित्रधमी तस्य नी-त्यादो न निरोधोऽन्यत्र संज्ञासङ्केतमात्रेण व्यवच्चियते । तच्च नाम नाऽधातमं न वहिद्वी नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । तद्यथाऽपि नाम सुस्ते योऽयमाध्यात्मिकत्रात्मभावोद्धपिमिति नाम यावदेव धर्म-प्रज्ञिमाचं तस्यास धर्मप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधोऽन्यच मंज्ञासद्धेत-



प्रज्ञप्तिमाचसेतत्तराञ्च धर्मप्रज्ञप्तेर्नीत्यादी न निरोधोऽत्यच संज्ञा-मङ्गेतमाचेण व्यवद्वियते। यद्त श्रोचिमिति। नाऽधातां न वहिद्धां नोभयमन्तरेणोपसभाते । प्राणमिति सुस्रते यावदेव प्रज्ञप्तिमाचमेतत्तस्थास धर्माप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधोऽ-न्यत्र मंज्ञासङ्केतमात्रेण व्यवच्चियते । यद्त प्राणमिति । तच्च नाम-नाऽधातां न वहिद्धां नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । जिक्केति सुभूते यावदेव धर्माप्रज्ञिमाचमेतत्तसाञ्च धर्माप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधो-उन्यच संज्ञासद्धेतमाचेण व्यवद्वियते। यद्त जिङ्कोति। तच नाम नाऽध्यातां न विद्धि नोभयमन्तरेणोपस्यते । कायद्ति सुभूते यावदेव धर्मप्रजित्रमात्रमेतत्तस्याञ्च धर्मप्रजितेनीत्यादी न निरोधोऽन्यच मंज्ञामङ्गेतमाचेण व्यवच्चियते। यद्त काय इति । तच नाम नाऽध्यातां न विद्धां नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । मनद्ति सुरुते यावदेव धर्मप्रज्ञप्तिमाचमेतत्तस्यास धर्म-प्रज्ञप्तेनीत्यादी न निरोधोऽत्यत्र संज्ञामक्षेतमाचे ण व्यवक्रियते। यदत मनइति । तच नाम नाऽध्यातां न वहिद्वी नोभयमन्तरेणोपल-भाते। रूपमिति सुभूते यावदेव धर्मप्रज्ञतिमात्रमेतत्त्रसास् धर्माप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधोऽन्यत्र संज्ञासङ्केतमात्रेण व्यवक्तियते । यद्तं रूपमिति। तच नाम नाऽध्यातां न वहिर्द्धा नोभयमन्तरेणो-पसभ्यते । ग्रब्दद्ति सुभूते यावदेव धर्म प्रज्ञप्तिमाचमेतन्त-खाश्च धर्मप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधोऽन्यच संज्ञासङ्केतमाचेण व्यव-हियते। यद्त प्रब्द इति। तच नाम नाऽधातां न वहिद्धी नोभयमन्तरेणोपसम्यते । गन्धद्ति सुमृते यावदेव धर्माप्रजाप्तिमाच-



देव धर्माप्रज्ञप्तिमाचमेतत्त्रस्थाय धर्माप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधो-उन्यत्र संज्ञासङ्केतमाचेण व्यवच्चियते । यद्त श्रोचधातुरिति । तच नाम नाऽध्यातमं न विस्त्री नोभयमन्तरेणोपसम्बने । प्रव्दधातु-रिति सुभृते यावदेव धर्मप्रज्ञप्तिमाचमेतत्तस्थाञ्च धर्मप्रज्ञप्तेनीत्पादो न निरोधोऽन्यच मंज्ञामङ्केतमाचेण व्यवच्चियते। यद्त प्रब्द-धातुरिति । तच नाम नाऽध्यातां न विद्दर्श नोभयमन्तरेणोपल-भाते। श्रोचविज्ञानधातुरिति सुभूते यावदेव धर्माप्रज्ञितमाचमे-तत्तस्यास धर्मप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधोऽन्यन संज्ञासङ्केतमाचेण व्यविद्ययते । यद्त श्रोचिविज्ञानधातुरिति । तच नाम नाऽध्यातमं न विद्वि नोभयमन्तरेणोपलस्यते । व्राणधातुरिति सुस्रते याव-देव धर्मप्रज्ञप्तिमाचमेतत्त्रसास धर्मप्रज्ञप्तेर्नीत्यादो न निरोधोऽन्यव संज्ञासद्भेतमाचेण व्यवच्चियते । यद्त प्राणधातुरिति । तच नाम नाऽधातमं न विद्वर्शं नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । गन्धधातुरिति सुस्रते यावदेव धर्मप्रज्ञप्तिमाचमेतत्तस्यास धर्मप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधोऽन्यन मंज्ञामङ्केतमाचेण व्यवक्त्रियते। यद्त गन्धधातुरि-ति । तच नाम नाऽधातमं न वहिद्धी नोभयमन्तरेणोपसभाते । प्राणविज्ञानधातुरिति सुभूते यावदेव धर्मप्रज्ञप्तिमाचमेतत्तस्याञ्च धर्माप्रज्ञप्तेनीत्पादो न निरोधोऽन्यच संज्ञासङ्केतमाचेण व्यवच्चियते। यद्त प्राणविज्ञानधातुरिति । तच नाम नाऽधातमं न विद्रही नोभयमन्तरेणोपनभ्यते । जिक्काधातुरिति सुभूते यावदेव धर्म-प्रज्ञप्तिमाचनेतत्त्तस्थास धर्मप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधेऽन्यच मंज्ञा-सङ्केतमाचेण व्यवच्चियत । यद्त जिज्ञाधातुरिति । तच नाम नाऽध्यात्म न विहर्द्धा नोभयमन्तरेणोपसभ्यते । रसधातुरिति प्रज्ञप्तिमाचसेतत्त्रस्थास्यधर्सप्रज्ञप्तेनीत्यादी न निरोधोऽन्यच संज्ञा-सङ्क्षेतमाचेण व्यवच्चित्रवते। यद्त रमधातुरिति। तच नाम नाऽध्यातमं न वहिद्धां नोभयमन्तरेणोपसभ्यते । जिङ्का विज्ञान-धातुरिति सुभृते यावदेव धर्म्मप्रज्ञप्तिमात्रमेतत्त्रशाय धर्म-प्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोघोऽन्यच संज्ञासङ्केतमाचेण व्यवद्वियते। थद्त जिङ्गाविज्ञानधातुरिति । तच नाम नाऽधातमं न विह्नी नोभयमन्तरेणोपलभ्यते। कायधातुरिति सुभृते यावदेव धर्माप्रज्ञप्ति-माचमेतत्तस्याय धर्मप्रजन्नेतियादो न निरोधोऽन्य संज्ञासङ्गेत-मानेण व्यवक्त्रियते। यदुत कायधातुरिति। तच नाम नाऽधातां न विद्वहीं नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । सुष्टव्यधातुरिति सुभृते धा-वदेव धर्मप्रज्ञप्तिमाचमेतत्त्रस्थाय धर्मप्रज्ञप्तेनीत्पादो न निरोधो-Sन्यत्र मंज्ञामङ्केतमाचेण व्यवच्चियते । यदुत स्पृष्टव्यधातुरिति । तच्च नाम नाऽध्यातमं न विस्ति नोभयमन्तरे लोपलभ्यते । कायविज्ञान-धातुरिति सुभूते यावदेव धर्माप्रज्ञप्तिमाचमेतत्तस्यास्य धर्माप्रज्ञप्ते-नीत्यादो न निरोधोऽत्यन सञ्चामद्भेतमाचेण व्यवच्चियते । यद्त कायविज्ञानधातुरिति । तच नाम नाऽध्यातमं न विहर्द्धा नोभय-मन्तरेणोपलभ्यते । मनोधातुरिति सुभूते यावदेव धर्मप्रज्ञप्तिमाच सेतत्तस्यास धर्मा प्रज्ञप्तेनीत्पादो न निरोधोऽन्यत्र संज्ञासङ्कीतमाचेण व्यविष्ट्रयते । यद्त मनोधातुरिति । तच नामनाऽधातां न विद्वि नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । धर्माधातुरिति सुस्रते यावदेवधर्माप्रज्ञ-प्तिमाचनेतत् तस्यास धर्मप्रज्ञप्त नेतियादो न निरोधोऽन्यच संज्ञा

मङ्गेतमाचेण व्यवह्रियते। यद् तधुर्मधातुरिति । तच नाम नाऽध्या-तां न विद्वर्श नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । मनोविज्ञानधातुरिति सुभूते यावदेव धर्मापञ्चित्रमाचमेतत्तस्थाञ्चधर्मापञ्चित्रेनीत्यादो न निरोधोऽन्यत्रमंज्ञासङ्केतमात्रेण व्यवच्चिते। यदतमनीविज्ञान धात-रिति। तच नाम नाऽधातमं न विद्वा नोभयमन्तरेणोप-लखते। एव मेव सुस्ते यदिदसुचाते प्रज्ञापार्मितेति बोधि-सल इति बोधिसलनामेति । यावदेव धर्मप्रज्ञप्तिमात्रमेतन्त्रसाय धर्माश्रज्ञ प्रेनीत्यादी न निरोधोऽन्य चर्मज्ञामक्षेत्रमाचेण व्यवच्चिते। प्रजापारिसतिति बोधिसत्त इति बोधिसत्त्वनासेति । तच नास नाऽध्यात्मं न विहर्द्धा नोभयमन्तरेणोपलभ्यते । तद्यथाऽपि नाम सुभूते पोषमाधात्मिक श्रात्मभावद्ति नाम मानेण व्यवह्रियते । शीर्षां उसीनीति नाम व्यवच्चिते । शीवा उसीनीति नाम व्यवच्चि-यते। खान्धाऽखीनीति नाम व्यवच्चिते। पृष्ठाऽखीनीति व्यव-हियते। पार्श्वकाऽस्थीनीति व्यवह्नियते। कव्यस्थीनीति नाम व्यवद्भियते । उर्वस्थीनीति नाम व्यवद्भियते । जङ्गाऽस्थीनीति नाम व्यविष्ट्यते । पादाऽखीनौति नाम व्यविष्ट्रयते । धर्माप्रज्ञप्ति-मानमेतत्त्रसास धर्मप्रज्ञतेनीत्यादी न निरोधोऽन्यनमंज्ञा सङ्केत-माचेण व्यवहियते । भौषांऽखीनौति नाम गौवाऽखीनौति नाम

ग, घ, एक्त नाम प्रन्दात् परं सर्वन "द्यविक्रयते' इति क्रियापरं विखितं दृश्यते । खन नेषाश्चित् परानां प्रनरिक्तरपणध्यते । किमयं विखनरोगः । ग्रास्थनर्भुर्वा रचनाचातुर्ये भयोजनविभेषोवाऽस्तीति तलतोनविद्याः ।

वाइस्थीनीति नाम पृष्टाऽस्थीनीति नाम पार्थाऽस्थीनीति नाम क्ष्यस्थीनीति नाम उर्व्वस्थीनीति नाम जङ्गाऽस्थीनीति नाम । तस्य नाम नाऽध्यात्मं न विद्धि नोभयमन्तरेणोपस्यते । एवन्मेव सुभूते यदिदसुस्यते प्रज्ञापारमितेति बोधिमस्य इति बोधि-सस्तामिति वावदेवधर्माप्रज्ञप्तिमान्तेति बोधिमस्य धर्माप्रज्ञप्तेनीत्पादो न निरोधोऽन्यवसंज्ञासङ्केतमानेण व्यवच्चियते । तद्यथाऽपि नाम सुभूते यानीमानि वाद्यानि व्यक्ताष्ट्रभाष्याप्यपद्याज्ञानि सर्व्यान्येतानि नानानामधेयैर्थवद्वियन्ते तानि च एषा च नोत्पादो न निरोधोऽत्यव भंजामङ्केतमानेण व्यवच्चियते । तानि च नामानि नाऽध्यात्मं न विद्धी नोभयमन्तरेणोपस्थते ।

एव सेव सुभूते यदिद्मुच्यते प्रज्ञापार्मितेति वोधिमत्त इति।
वोधिमत्त्वनामेति । यावदेवधर्मप्रज्ञतिमावमेतत्तत्त्वाञ्च धर्मप्रज्ञतेनीत्यादो न निरोधोऽत्यच मंज्ञामक्तेतमावेण व्यक्तियते । तच नाम
नाऽध्यातां न विद्धां नोभयमन्तरेणोपत्तम्यते । तच्चाऽपि नाम
सुभूते त्रतीतानां बुद्धानां भगवतां चावदेव नाम माचं तिष्ठति । तच्च
नाम नाऽध्यातां न विद्धां नोभयमन्तरेणोपत्तभ्यते । तच्चाऽपि नाम
सुभूते खप्तः प्रतिश्रुत्का प्रतिभामोमायामरीचि उदकचन्द्रस्त्यागतनिर्मितः सर्व्यप्ते धर्माः प्रज्ञतिमाचं च्याञ्च धर्मप्रज्ञत्तेनीत्यादो न
निरोधोऽत्यचमंज्ञामक्तेतमाचेण व्यवज्ञ्चिते । तच्च नाम नाऽध्यातां
न विद्धां नोभयमन्तरेणोपत्तभ्यते । एवमेव सुभूते विद्दसुच्यते
प्रज्ञापार्मितेति वोधिमत्त्वदित वोधिमत्त्वनामेति । मर्क्य एते

धर्माः प्रज्ञप्तिमाचमेतत्तस्थाय धर्मप्रज्ञप्तेनीत्यादो न निरोधोऽन्यव संज्ञासङ्केतमाचेण व्यवक्त्रियते। तच नाम नाऽधातः न विहर्द्वा नोभयमन्तरेणोपसभ्यते। एवं खसु सुस्रते सोधिसस्तेन महासस्तेन प्रज्ञापार्मिताया चरता नामसङ्केत प्रज्ञष्ट्याबाधर्मप्रज्ञष्ट्या च णिचितयं।

एवं खल सुभृते बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन न रूपं नाम नित्यमिति समनुपश्चति । न रूपं नामा-ऽनित्यमिति समनुपग्यति। न रूपं नाम सुखिमिति समनु-पण्यति । न रूपं नाम दःखिमति समनुपण्यति । न रूपं नामा-त्मेति समनुपश्चति । न रूपं नामाऽनात्मेति समनुपश्चति । न रूपं नाम ग्रान्तिमिति समन्त्रपश्चितः न रूपं नामऽग्रान्त-मिति समनुपर्यति । न रूपं नाम ग्रुन्यमिति समनुपर्यति । न रूपं नामाऽश्रत्यमिति समन्तपद्यति । न रूपं नाम निमित्तमिति समन्पायति । न रूपं नामऽनिमित्तमिति समन्पायति । न रूपं नाम प्रणिहितमिति समनुपखित । न रूपं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपश्चति । न रूपं नाम संख्वतमिति समनुपश्चति । न रूपं नामाऽमंक्कतमिति समनुपर्यति । न रूपं नाम संक्रीप्रमिति समनु-पम्यति । न रूपं नामाऽधंक्षेत्रमिति समनुपम्यति । न रूपं नाम यव-दानमिति समनुपर्यति। न रूपं नामोत्पादद्ति समनुपर्यति। न रूपं नाम निरोध इति समनुपय्यति । न रूपं नाम विविक्तमिति समनुपम्यति । न रूपं नामाऽविविक्तमिति समनुपम्यति । न रूपं नाम कुणकमिति समनुपायति। न रूपं नामाऽकुणकमिति

समनुपश्चित । न रूपं नाम याऽवद्यमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम साअविमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम साअविमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम साअविमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम पंक्षेणमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम निःक्षेणमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम निःक्षेणमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम जोतिकमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम खोतोत्तरमिति समनुपश्चित । न रूपं नाम संयार दित समनुपश्चित । न रूपं नाम तिः क्षेणमिति समनुपश्चित ।

न वेदनां नाम निर्धिति समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽतित्येति समनुपश्चित । न वेदनां नाम सुखेति समनुपश्चित । न वेदनां
नाम दुःखेति समनुपश्चित । न वेदनां नामात्मिति समनुपश्चित । न
वेदनां नामानात्मिति समनुपश्चित । न वेदनां नाम ग्रान्तिति समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽग्रान्तिति समनुपश्चित । न वेदनां नाम ग्रुन्थेति
समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽग्रान्तिति समनुपश्चित । न वेदनां
नाम निमित्तित समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽनिमित्तित समनुपश्चित । न वेदनां नाम प्रिषित्तित समनुपश्चित । न वेदनां
नामाऽप्रिषित्तिति समनुपश्चित । न वेदनां नाम संक्षातिति
समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽसंक्षातिति समनुपश्चित । न
वेदनां नाम संक्षेत्रिमिति समनुपश्चित । न वेदनां नाम व्यवदानसिति समनुपश्चित । न वेदनां नामोत्पाद इति समनुपश्चित ।

वेदनादि स्त्रीचिङ्गण्यन्दिश्रेषग्रस्य क्वित् स्त्रीचिङ्गलं क्वित् स्त्रीव-चिङ्गलं दृष्यते, पश्चस प्रस्तिम् ।

न बेदनां नाम निरोध इति यमनुपश्चित । न वेदनां नाम विविक्रिति समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽविविक्रिति समनुपश्चित ।
न वेदनां नाम कुप्रखेति समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽकुप्रखेति समनुपश्चित । न वेदनां नाम सावधित समनुपश्चित । न
वेदनां नामाऽनवधित समनुपश्चित । न वेदनां नामसाश्चवित
समनुपश्चित । न वेदनां नामाऽनाश्चवित समनुपश्चित । न वेदनां
नाम संक्रिपेति समनुपश्चित । न वेदनां नाम निःक्षेपेति समनुपश्चित । न वेदनां
नाम खोकोप्ति समनुपश्चित । न वेदनां नाम निःक्षेपेति समनुपश्चित ।
न वेदनां नाम खौकिकेति समनुपश्चित । न वेदनां
नाम खोकोप्ति समनुपश्चित । न वेदनां नाम संसार इति
समनुपश्चित । न वेदनां नाम निर्म्वाण्डित ।

न गंजां नामिनिविति समतुपश्यति । न गंजां नामाऽनिव्यति समतुपश्यति । न गंजां नाम सुखमिति समतुपश्यति । न गंजां नाम सुखमिति समतुपश्यति । न गंजां नाम सुखमिति समतुपश्यति । न गंजां नामात्मेति समतुपश्यति । न गंजां नामा प्रान्तमिति समतुपश्यति । न गंजां नाम प्रान्तमिति समतुपश्यति । न गंजां नाम प्रान्तमिति समतुपश्यति । न गंजां नाम प्रान्ति समतुपश्यति । न गंजां नाम प्रान्ति समतुपश्यति । न गंजां नाम निमत्ति समतुपश्यति । न गंजां नामाऽनिमित्ति समतुपश्यति । न गंजां नामाऽपितिमत्ति समतुपश्यति । न गंजां नामाऽपिति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समतुपश्यति । न गंजां नामात्मेत्वति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समत्ति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समत्ति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समति समत्ति समत्ति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समति समतुपश्यति । न गंजां नामाति समति समत्ति । न गंजां नामाति समत्ति सम

<sup>\*</sup> निळीणमिति युक्तं प्रतिमाति।

इति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम संक्षेप इति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम व्यवदानमिति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम विविक्त-मिति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नामाऽविविक्तमिति समनुप्रश्नि । न सज्ञां नाम कुप्रखेति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नामाऽक्षुप्रखेति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम सावधिति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नामाऽनवधिति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम साश्रवेति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नामाऽनाश्रवेति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम संक्षेप्रइति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम निःक्षेप्रेति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम खौकिक्तमिति समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम खोकोन्तरित समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम संसारदित समनुप्रश्नि । न संज्ञां नाम निर्व्वाणिमिति समनुप्रश्नि ।

न संस्कारानाम नित्यादित समनुपश्यति। न संस्कारानामाऽनित्यादित समनुपश्यति। न संस्कारानाम सुखादित समनुपश्यति।
न संस्कारानाम दुःखादित समनुपश्यति। न संस्कारानामाऽऽत्यान
दति समनुपश्यति। नसंस्कारा नामाऽनात्यान दित समनुपश्यति।
न संस्कारानाम प्रान्तादित समनुपश्यति। न संस्कारानामाऽप्रान्तादित समनुपश्यति। न संस्कारानाम ग्रत्यादित समनुपश्यति।
न संस्कारानामाऽश्रत्या दति समनुपश्यति। न संस्कारानाम
निमित्तादित समनुपश्यति। न संस्कारानामाऽनिमित्तादित
समनुपश्यति। न संस्कारानाम प्रणिहितादित समनुपश्यति।
न संस्कारानामाऽप्रणिहितादित समनुपश्यति। न संस्कारा नाम
संस्कारा दति समनुपश्यति। न संस्कारानामाऽनिस्तादित समनुपश्यति।

पश्चिति। न संस्कारानामोत्यादादित समनुपश्चिति। न संस्कारानाम निरोधादित समनुपश्चिति। न संस्कारानाम संक्षेणादित समनुपश्चिति। न संस्कारानाम स्क्षेणादित समनुपश्चिति। न संस्कारानाम स्ववदानादित समनुपश्चिति। न संस्कारानामाऽविविक्षादित समनुपश्चिति। न संस्कारानामाऽविविक्षादित समनुपश्चिति। न संस्कारानामाऽक्षणाचा दित समनुपश्चित। न संस्कारानाम सावचान्दित समनुपश्चित। न संस्कारानाम सावचान्दित समनुपश्चित। न संस्कारानाम सावचान्दित समनुपश्चित। न संस्कारानाम सावचान्द्रित समनुपश्चित। न संस्कारानाम संक्षेणा दित समनुपश्चित। न संस्कारानाम संक्षेणा दित समनुपश्चित। न संस्कारानाम स्वीक्षेणादित समनुपश्चित। न संस्कारानाम स्वीक्षेणादित समनुपश्चित। न संस्कारानाम स्वीक्षेणादित समनुपश्चित। न संस्कारानाम स्वीक्षेणादित समनुपश्चित। न संस्कारानाम स्वीक्षेण्चिति। न संस्कारानाम संसारदित समनुपश्चित। न

न विज्ञानं नाम नित्यमिति धमनुपश्यति। न विज्ञानं नामाऽनित्यभिति धमनुपश्यति। न विज्ञानं नाम सुखमिति धमनुपश्यति।
न विज्ञानं नाम दुःखमिति धमनुपश्यति। न विज्ञानं नामाऽऽत्येति
धमनुपश्यति। न विज्ञानं नामाऽनात्येति धमनुपश्यति। न
विज्ञानं नाम श्रान्तमिति धमनुपश्यति। न विज्ञानं नामाऽश्यान्तमिति धमनुपश्यति। न विज्ञानं नाम श्रून्यमिति धमनुपश्यति।
न विज्ञानं नामाऽश्रन्यमिति धमनुपश्यति। न विज्ञानं नामा
निमित्तमिति धमनुपश्यति। न विज्ञानं नामाऽनिमित्तमिति
धमनुपश्यति। न विज्ञानं नाम प्रणिहितमिति धमनुपश्यति। न

विज्ञानां नामाऽप्रणिहितमिति समनुपक्षिति। न विज्ञानं नामाऽसंस्कृत-नास संस्कृतिमिति समनुप्रस्ति। मिति समनुपय्यति । न विज्ञानं नामोत्पादद्ति समनुपय्यति। न विज्ञानं नाम निरोधद्दति समनुपश्यति। न विज्ञानं नाम संक्षेत्रदति समनुपन्धति। न विज्ञानं नाम व्यवदानमिति समन्-पश्चिति । न विज्ञानं नाम विविक्तमिति समनुपश्चिति । न विज्ञानं नामाऽविविक्तमिति समनुपण्यति । न विज्ञानं नाम कुप्रकमिति समनुपक्षति । न विज्ञानं नामाऽसुग्रस्मिति समनुपक्षति । न विज्ञानं नाम साऽवद्यमिति समनुषग्राति । न विज्ञानं नाम निर-वद्यमिति समनुपग्रति । न विज्ञानं नाम साऽऽश्रविति समनु-पश्चिति । न विज्ञानं नामाऽनाश्रवमिति समनुपश्चिति । न विज्ञानं नाम संक्षेत्रदति समनुपम्यति । न विज्ञानं नाम निः क्षेत्रदति समनुपद्यति । न विज्ञानं नाम जौकिकमिति समनुपद्यति । न विज्ञानं नाम लोकोत्तर्मिति ममत्तपश्चिति। न विज्ञानं नाम संसारद्ति समनुपयाति। न विज्ञानं नाम निर्वाणिमिति समनु-पश्यति ।

न चतुर्नामनित्यमिति समनुपश्चित । न चतुर्नामाऽनित्यमिति समनुपश्चित । न चतुर्नाम सुखमिति समनुपश्चित । न चतुर्नाम सुखमिति समनुपश्चित । न चतुर्नाम सुखमिति समनुपश्चित । न चतुर्नामाऽत्मोति समनुपश्चित । न चतुर्नामाऽनात्मोति समनुपश्चित । न चतुर्नामाऽमात्मिति समनुपश्चित । न चतुर्नामाऽग्चिति समनुपश्चित ।

न चचुनीमनिमित्तमिति समनुपयाति । न चचुनीमाऽनिमित्तमिति समनुपश्चति । न चचुनीम प्रणिहितमिति समनुपश्चति । न चच्-नीमाऽप्रणिहितमिति धमनुपय्यति । न चहुनीम संस्कृतमिति समनुपश्चित । न चचुर्नामाऽसंस्कृतमिति समनुपश्चित । न चचुर्ना-मोत्पाद इति समनुपक्षति । न चचुर्नाम निरोध इति समनु-पम्यति। न चचुनीम संक्षेणिमिति समनुपम्यति। न चचुनीम व्यव-दानमिति समनुपश्वति । न चचुर्नाम विविक्तमिति समनुपश्वति । न चचुर्नामाऽविविक्तमिति समनुपद्यति । न चचुर्नाम सुप्रसमिति समनुपर्यति । न चच्नांमाऽकुग्रखसिति समनुपर्यति । न चच्नांम साऽवद्यमिति समनुपय्यति। न चचुर्नाम निरवद्यमिति समनुपय्यति। न चचुर्नाम साऽऽश्रवमिति समनुपम्यति । न चचुर्नामाऽनाश्रवमिति समनुपायति । न चचुर्नाम संक्षेत्रमिति समनुपायति । न चचुर्नाम निक्केमिनि समनुपग्यति। न चचुर्नाम खौ किकसिति समनुपग्यति। न चचुर्नाम कोकोत्तर्मिति समन्तपथाति। न चचुर्नाम संगारद्गति यमनुपायति । न चचुर्गाम निर्व्वाणिमिति समनुपायति ।

न रूपं नाम नित्यमिति यमनुपश्चित। न रूपं नामाऽनित्य-मिति यमनुपश्चिति ! न रूपं नाम सुखिमिति यमनुपश्चिति ! न रूपं नाम दुःखिमिति यमनुपश्चिति । न रूपं नामाऽऽत्योति यमनु-पश्चिति । न रूपं नामाऽनात्योति यमनुपश्चिति । न रूपं नाम शान्त-मिति यमनुपश्चिति । न रूपं नामाऽशान्तिति यमनुपश्चिति । न रूपं नाम श्रून्थिमिति यमनुपश्चिति । न रूपं नामाऽश्च्यिमिति यमनुपश्चिति । न रूपं नाम निस्तिनिति यमनुपश्चिति । न रूपं नामाऽनिमित्तमिति समनुपग्रहित । न रूपं नाम प्रणिहितमिति समनुपम्यति । न रूपं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपम्यति । न रूपं नाम संख्वतिमिति समनुपग्यति । न रूपं नामाऽसंख्वतिमिति समनुपग्धति । न रूपं नामोत्पादइति समनुपग्धति । न रूपं नाम निरोधरति समनुपम्यति। न रूपं नाम संक्षेत्रमिति समनुपम्यति। न रूपं नाम व्यवदानिमिति ममनुपश्यति । न रूपं नाम विविक्त-मिति समनुपय्यति । न रूपं नामाऽविविक्तमिति समनुपय्यति । न रूपं नाम क्षुप्रसमिति समनुपय्यति। न रूपं नामाऽक्षुप्रसमिति समनुपग्यति । न रूपं नाम सावद्यभिति समनुपग्यति । न रूपं नामाऽनवद्यमिति समनुपम्यति । न रूपं नाम साऽऽश्रवमिति सम-नुपम्यति । न रूपं नामाऽनाश्रविमति समनुपम्यति । न रूपं नाम संक्षेत्रदति समनुपय्वति । न रूपं नाम निःक्षेत्रद्ति समनुपय्वति । न रूपं नाम खौकिकमिति समनुपछिति । न रूपं नाम खोको-त्तर्मिति समनुपद्यति । न रूपं नाम संसारद्ति समनुपद्यति । न रूपं नाम निर्वाणिमिति समनुपछाति।

न चचुर्बिज्ञानं नाम नित्यमिति समतुपश्यति। न चचुर्बिज्ञानं नामाऽनित्यमिति समतुपश्यति। न चचुर्बिज्ञानं नाम स्खमिति समतुपश्यति। न चचुर्बिज्ञानं नाम दुःखमिति समतुपश्यति। न चचुर्बिज्ञानं नामाऽऽसिति समतुपश्यति। न चचुर्बिज्ञानं नामा-ऽनात्मिति समतुपश्यति। न चचुर्बिज्ञानं नाम ग्रान्नमिति समतु-पश्चति। न चचुर्बिज्ञानं नामाऽग्रान्नमिति समतुपश्यति। न चचु-र्बिज्ञानं नाम श्रून्यमिति समतुपश्चति। न चचुर्बिज्ञानं नामा- ऽश्र्चिमिति समनुपछिति। न चचुर्विज्ञानं नाम निमित्तिमिति समनुपश्चति । न चच्विज्ञानं नामाऽनिमित्तमिति समनुपश्चति । न चच्चिंज्ञानं नाम प्रणिहितमिति समनुपयाति। न चच्चिंज्ञानं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपम्यति । न चचुर्व्विज्ञानं नाम संस्कृत-मिति समनुपथाति। न चचुर्विज्ञानं नामाऽसंख्नतमिति समनु-पम्मति। न चचुर्व्विज्ञानं नाम संक्षेप्रमिति समतुपम्यति। न चचुर्व्विज्ञानं नाम व्यवदानिमिति समनुपय्यति । न चचुर्व्विज्ञानं नामोत्पाददति समनुपक्षति । न चचुर्व्धिज्ञानं नाम निरोधदति समनुपम्यति । न चचुर्विज्ञानं नाम विविक्तमिति समनुपम्यति । न चच्चिंज्ञानं नामाऽविविक्तसिति समनुपम्यति। न चच्चिंज्ञानं नाम कुप्रकमिति समनुपम्यति । न चचुर्व्विज्ञानं नामाऽकुप्रकमिति समनुपम्यति । न चचुर्विज्ञानं नाम साऽवद्यमिति समनुपम्यति । न चच्बिज्ञानं नामाऽनवद्यमिति समतुपथ्यति । न चच्बिज्ञानं नाम साऽऽअविमिति समतुपश्वति । न चचुर्व्विज्ञानं नामाऽनाअविमिति यमनुपय्यति । न चचुर्व्विज्ञानं नाम संक्षेत्रदति समनुपय्यति । न चचुर्विज्ञानं नाम निःक्षेगद्ति समनुपस्यति । न चचुर्व्विज्ञानं नाम बौकिकमिति समनुपछित । न चधुर्विज्ञानं नाम बोकोत्तरमिति समतुपश्यति । न चचुर्विज्ञानं नाम संगारद्गति समतुपश्यति । न चचुर्व्विज्ञानं नाम निर्वाणमिति समतुपस्यति ।

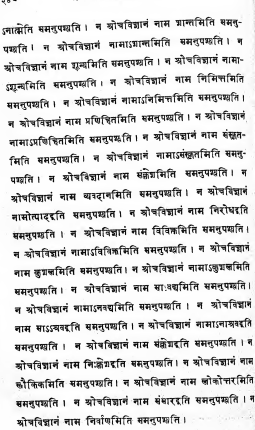
न चनुःसंख्योनाम नित्यद्दित समतुपश्चित । न चनुःसंख्योनि नामाऽनित्यद्दित समतुपश्चित । न चनुः संख्योनाम सुखिमिति समतुपश्चित । न चनुः संख्योनाम दुःखिमिति समतुपश्चित । न चचुः बंखाशीनामाऽऽत्मेति समतुपम्यति । न चचुःशंखाशीनामाऽना-त्मेति समनुपम्मति । न चनुःसंख्योनाम प्रान्तमिति समनुपम्मति। न चचुः संसार्थोनासाऽप्रान्तमिति समनुपष्पति । न चचुः संसार्थो-नाम ग्रून्यभिति समनुपय्वति । न चनुःसंस्प्रेगी नामाऽश्रून्यभिति ममनुपग्यति । न चत्रुः संख्योनाम निमित्तद्दति समनुपग्यति । न चनुः संस्प्रोनामाऽनिमित्तद्ति समनुपम्यति। न चनुः संस्पर्गी-नाम प्रणिहितमिति समनुपश्चति। न दचुः संस्वीमानामाऽप्रणि-हिनमिति समनुपयति। न चनुः संस्पर्धीनाम संख्लतमिति समनु-पक्षति । न चतुःसंख्योनामाऽसंख्यतमिति समनुपक्षति । न चतुः-संस्रोजीनास संक्रोणद्रित समसुपश्चित । न चचुःसंस्रोजीनाम व्यवदान-मिति समनुपस्ति। न चतुः संस्कोोनामोत्पाद इति समनुपस्ति। न चचुः संसामीनाम निरोध इति समनुपश्चति । न चचुः संसामी-नाम विविक्तदति समनुपखति। न चलुः संस्पर्णीनामाऽविविक्तमिति समनुपम्मति । न चचुः संख्योनाम नुप्रचद्गति समनुपम्मति । न चतुः संस्पेगीनामाऽत्रुगल इति समतुपस्यति । न चतुःसंस्पेगीनाम साऽवद्यसिति समनुपम्यति । न चचुः संस्पर्गोनामाऽनवद्य इति समनुपछति । न चनुः संस्पर्शीनाम साऽऽश्रवद्ति समनुख्यति । न चनुः संस्पेगीनामाऽनाश्रव इति समनुपश्चति । न चनुः संस्पेगीनाम संज्ञेग्रदति समनुपण्यति। न चचुः सस्पर्गानाम निःक्षेणदति समनु-पस्यति । न चतुःसंसम्भोनाम खौकिकदति समनुपन्यति । न चतुः-संस्थोंनाम सोकोत्तरदति समनुपस्यति। न चनुःशंस्योगनाम संशर-इतिः समनुपश्वति। न चनुःसंस्पेशीनाम निर्व्वाणिमिति समनुपश्वति।

यदि तचनुरूपचन्: मंसार्पप्रत्ययादुत्पचते वेदियतं सुखं दुःखं वा तदपि नाम न नित्यमिति समनुपय्यति। नाऽनित्यमिति समनुप्रयति । न सुखिमिति समनुप्रयति । न दःखिमिति समनु-पम्यति । नाऽत्सेति समनुपम्यति । नाऽनात्सेति समनुपम्यति । न ग्रान्तमिति रमनुपश्वति । नाऽग्रान्तमिति समनुपश्वति । न शून्य-मिति समनुपश्चति। नाऽश्चन्यमिति समनुपश्चति। न निमित्तमिति समन्पयति । नाऽनिमित्तमिति समन्पयति । न प्रणिहितमिति समन्पायति । नाऽप्रणिहितमिति समनुपायति । न मंक्कतिमिति ममन्पय्यति । नाऽसंस्कृतमिति समन्पय्यति । न संक्रेगमिति ममनुपर्यति । न व्यवदानमिति धमनुपर्यति । नौत्यादद्ति धमनु-पश्चति । न निरोधदति समनुपश्चति । न विविक्तमिति समनु-पग्यति । नाऽविविक्तमिति समनुपग्यति । न कुणकमिति समनु-पश्चित । नाऽज्ञुश्राखिमिति समनुपश्चिति । न साऽवद्यमिति समन-पर्यात । नाऽनवद्यमिति समनुपर्यात । न साऽऽश्रवसिति समनु-पथाति । नाऽनाश्रवमिति समनुपथाति । न संक्षेप्रदृति समनु-पर्याति । न निःक्षेणद्ति समनुपर्याति । न खौकिकमिति समनु पर्यात । न जोको त्तरमिति समनुपर्यात । न संसारद्रति समनु पग्यति । न निर्वाणमिति समन्पग्यति ।

न श्रोचं नाम नित्यमिति समनुपश्यति। न श्रोचं नामाऽनित्य-मिति समनुपश्यति। न श्रोचं नाम सुखमिति समनुपश्यति। न श्रोचं नाम दु:खमिति समनुपश्यति। न श्रोचं नामाऽऽत्मेति समनु-पश्यति। न श्रोचं नामाऽनात्मेति समनुपश्यति। न श्रोचं नाम भान्तमिति समनुपश्वति । न श्रोचं नामाऽभान्तमिति समनुपश्वति। न श्रोचं नाम ग्रुन्यमिति समनुपश्चति। न श्रोचं नामाऽग्रुन्यमिति समनुपछति। न श्रोचं नाम निमित्तमिति समनुपछति। न श्रोचं नामाऽनिमित्तमिति समनुपश्चति । न श्रीचं नाम प्रणिहितमिति समत्तपथिति । न श्रोचं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपथिति । न श्रोचं नाम संस्नुतमिति समनुपश्चति । न श्रोचं नामाऽसंस्नुतमिति समनुपक्षति । न श्रोचं नाम संक्षेत्रमिति समनुपक्षति । न श्रोचं नाम व्यवदानिमिति समनुपम्यति । न श्रोचं नामोत्पादद्ति समनु-पश्चित । न श्रोचं नाम निरोधद्दति समनुपश्चिति । न श्रोचं नाम विविक्तमिति समनुपछति। न श्रोचं नामाऽविविक्तमिति समन्-प्रश्नुति। न श्रोचं नाम कुणलिमिति समनुप्रश्नुति। न श्रोचं नामा-ऽकुशसमिति समनुपर्यति। न श्रोचं नाम साऽवद्यमिति समनुपर्यति। न श्रोचं नामाऽनवद्यमिति समनुपश्यति । न श्रोचं नाम माऽऽश्रव-मिति समनुपायति । न श्रोचं नामाऽनाश्रवमिति समनुपायति । न श्रोचं नाम संक्षेत्रदति समनुपश्यति। न श्रोचं नाम निःक्षेत्रदति समनुपय्यति । न श्रोचं नाम लौकिकमिति समनुपय्यति । न श्रीचं नाम खोकोत्तर्मिति समनुपश्चित । न श्रीचं नाम संसार-इति समनुप्रकृति । न श्रोचं नाम निर्वाणिमिति समनुप्रकृति ।

न शब्दोनाम नित्यद्दित समनुपश्चित । न शब्दोनामाऽनित्य-द्दित समनुपश्चिति । न शब्दोनाम सुबिमिति समनुपश्चिति । न शब्दोनाम दुःखिमिति समनुपश्चिति । न शब्दोनामाऽऽत्मेति समनु-पश्चिति । न शब्दोनामाऽनात्मेति समनुपश्चिति । न शब्दोनाम गान्तमिति समनुपर्यति। न ग्रब्दोनामाऽग्रान्तमिति समनुपर्यति। न प्रब्दोनाम ग्रन्यमिति समनुपश्यति । न प्रब्दोनामाऽश्रन्यमिति समनुपायति । न प्रब्दोनाम निमित्तमिति समनुपायति । न शब्दोनामाऽनिमित्तमिति समत्पयाति । न शब्दोनाम प्रणिहित-मिति समतुपश्चति । न प्रब्दोनामाऽप्रणिहितमिति समतुपश्चति । न प्रब्दोनाम मंस्नुतमिति समनुपय्यति । न प्रब्दोनामाऽसंस्नुत-मिति समनुपछिति। न प्रब्दोनाम संक्षेप्रदति समनुपछिति। न ग्रब्दोनाम व्यवदानमिति समनुपश्चति । न ग्रब्दोनामोत्पाददति समनुपर्यति । न प्रब्दोनाम निरोधद्ति समनुपर्यति । न प्रब्दो-नाम विविकाद्ति समन्त्रपथिति। न गब्दोनामाऽविविकाद्ति समन्-पर्यति। न प्रव्दोनाम क्षप्रबद्दति समनुपर्यति। न प्रव्दोनामा-ऽकुग्रलद्ति समनुपय्वति। न ग्रब्दोनाम साऽवद्यमिति समनुपय्वति। न प्रब्दोनामाऽनवद्यमिति समनुपर्यति । न प्रब्दोनाम साऽऽश्रव-मिति समत्पर्यात । न प्रब्दोनामाऽनाश्रवमिति समत्पर्यात । न ग्रब्दोनाम संक्षेत्रद्रति समनुपायति । न ग्रब्दोनाम निःक्षेत्रद्रति समनुपद्यति । न ग्रब्दोनाम खौकिकमिति समनुपद्यति । न प्रब्दोनाम खोकोत्तरमिति समत्पर्यति। न प्रब्दोनाम संसारदति समनुपग्यति । न ग्रब्दोनाम निर्वाणिमिति समनुपग्यति ।

न श्रोचिवज्ञानं नाम नित्यमिति धमतुपश्चति । न श्रोचिवज्ञानं नामाऽनित्यमिति धमनुपश्चति । न श्रोचिवज्ञानं नाम सुखमिति समतुपश्चति । न श्रोचिवज्ञानं नाम दुःखमिति समनुपश्चति । न श्रोचिवज्ञानं नामाऽऽत्मेति समनुपश्चति । न श्रोचिवज्ञानं नामा-



न श्रोचसंसाभी नाम नितादति समनुपष्यति । न श्रोचसंसाभी-नामाऽनित्यद्रति समनुपद्यति। न श्रोचसंस्पर्शोनाम सखदति समनुपश्चति । न श्रोचसंस्पर्धानाम दुःखद्ति समनुपश्चति । न श्रोचसंस्राग्नीनामाऽऽत्मेति समनुपश्चति । न श्रोचसंस्राग्नीनामाऽना-क्रोति समनुपश्चति । न श्रोचसंस्पर्भोनाम ग्रुन्टदति समनुपश्चति । न श्रोचसंस्प्रींनामाऽश्-यद्ति समनुपय्यति । न श्रोचसंस्प्रीानाम निमित्तमिति समनुपछति। न श्रोचसंस्र्योनामाऽनिमित्तमिति समन्प्रयति । न श्रोत्रसंस्प्रेगीनाम प्रणिहितद्ति समनुप्रयति । न श्रोचसंस्प्रोनामाऽप्रणिहितद्ति समनुपश्चति। न श्रोचसंस्प्रोन नाम संस्नुतद्दति समनुपद्यति । न श्रोचसंस्पर्भोनामाऽसंस्नुतद्दति समन्पायति । न श्रोचसंस्पेमी नाम संक्षेत्रद्ति समनुपायति । न श्रोचसंस्पेर्शे नामव्यवदानिमिति समनुपष्यति । न श्रोचसंस्पेर्शे-नामोत्पाटइति समनुपायति। न श्रोचसंसार्थोनाम निरोधइति समन्पयति । न श्रोत्रसंस्प्रेगीनामविविकदिति समन्पयति । न श्रोचसंस्प्रोनामाऽविविकद्ति समन्प्रयति। न श्रोचसंस्प्राी-नाम लुग्रलद्ति समनुपय्यति। न श्रीचसंस्पेगीनामाऽलुग्रलद्ति समनुपछति। न श्रोदसंस्पर्भोनाम साऽवद्यदति समनुपछति। न श्रोचसंस्पर्भोनामाऽनवद्यद्ति समनुपय्यति । न श्रोचसंस्पर्भोनाम माऽऽश्रवद्ति ममनुपछति। न श्रोवसंस्प्रोनामाऽनाश्रवद्ति समनु-पर्यात । न श्रोचमंस्पर्योनाम मंजीयद्ति समनुपर्यति । न श्रोच-संस्पर्भीनाम निःक्षेत्रद्रति समनुप्रयति । न श्रोत्रसंस्पर्भीनाम लौकिकद्रति समनुपछति । न श्रोचसंख्योनाम लोकोत्तरद्रति समनुपग्रति। न श्रोचसंस्प्रोीनाम संसारद्दति समझपग्रति। न श्रोचसंस्पर्पोनाम निर्वाणिमिति समनुपग्रति।

यद्पितच्क्रोचग्रब्दश्रोचिवज्ञानश्रोचसंस्पर्गप्रत्ययद्त्यद्यते वेद्यितं सुखं दुःखं वा भ्रदुःखाऽसुखं वा तद्पि नाम न नित्यमिति समनुपश्चति । नाऽनित्यमिति समनुपश्चति । न सुखमिति समनु-पम्बति। न दुःखमिति समतुपम्बति। नाऽऽत्मेति समनुपम्बति। नाऽनात्मेति समनुपश्चित । न शान्तमिति समनुपश्चित । नाऽशान्त-मिति समनुपश्चति । न ग्रून्यमिति समनुपश्चति । नाऽग्रून्यमिति समनुपश्चति । न निमित्तमिति समनुपश्चपति । नाऽनिमित्तमिति समनुपय्यति । न प्रणिह्तिमिति समनुपय्यति । नाऽप्रणिहितमिति समनुपग्यति । न संस्नृतमिति समनुपग्यति । नाऽसंस्नृतमिति समनुपम्यति । न संक्षेप्रमिति समनुपम्यति । न व्यवदानमिति समनुपग्रति । नोत्पाददति समनुपग्रति । न निरोधदति समनु-पग्रति। न विविक्तमिति समनुपग्रति। नाऽविविक्तमिति समनु-पश्चति। न कुप्रकमिति समनुपश्चति। नाऽकुप्रकमिति समनु-पश्चति । नषाऽवद्यमिति समनुपश्चति । नाऽनवद्यमिति समनु-पग्रवि । न साऽऽत्राविमिति समनुपग्रवित । नाऽनात्रविमिति समनु-पथ्यति। न संक्षेप्रदति समनुपय्यति। न निःक्षेप्रदति समनुपय्यति। न सौकिकमिति समनुपय्यति । न सोकोत्तरमिति समनुपय्यति। न संसारद्रति समनुपश्चित । न निर्वाणिमिति समनुपश्चित ।

न प्राणं नाम नित्यमिति समनुपश्चति। न प्राणं नामाऽनित्य-मिति समनुपश्चति। न प्राणं नाम सुसमिति समनुपश्चति। न घाणं नाम दःखमिति समनुपय्यति । न घाणं नामाऽऽत्मेति समन्पम्यति । न प्राणं नामाऽनात्मेति समनुपम्यति । न प्राणं नाम ग्रुन्यमिति समनुपग्रति । न प्राणं नामाऽग्रन्यमिति समन्-प्रथति। न घाणं नाम निमित्तमिति समत्प्रथति। न घाणं नामाऽनिमित्तिसिति समनुपश्चति । न त्राणं नाम प्रणिहितमिति समन्तपायति । न प्राणं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपायति । न घाणं नाम संस्कृतमिति समन्तप्रकृति । न घाणं नामाऽसंस्कृत-मिति समत्प्रयति । न घाणं नाम संक्रीगद्ति समत्प्रयति । न घाणं नाम व्यवदानमिति समनुपश्चति। न घाणं नामोत्पादद्रति समत्पर्यति । न प्राणं नाम निरोधद्गति समत्पर्यति । न प्राणं नाम विविक्रमिति समनुपग्धति। न घाणं नामाऽविविक्रमिति समन्पायति । न प्राणं नाम क्राम्बिमिति समन्पायति । न प्राणं नामाऽक्र ग्राचिति समनुप्रश्वति । न घाणं नाम साऽवद्यमिति समन्पायति । न प्राणं नामाऽनवद्यमिति समन्पायति । न प्राण नाम साऽऽअविमिति समन्तपायति । न प्राणं नामाः नाअविमिति समत्पायति। न प्राणं नाम मंक्केग्रद्ति समत्पायति। न प्राणं नाम निःक्षेप्रदति समनुपय्यति। न घाणं नाम खौकिकसिति समत्पय्यति। न घाणं नाम लोकोत्तरमिति समनुपय्यति। न घाणं नाम संसारद्रति समनुपग्यति। न घाणं नाम निर्वाणमिति समन्प्राधित ।

ं न गन्धोनाम निखदिति समनुपग्यति। न गन्धो नामा-ऽनिखमिति समनुपग्यति। न गन्धोनाम सुखमिति समनुपग्यति। न गन्धोनाम दुःखमिति समनुपछ्यति। न गन्धोनामाऽऽत्मेति समनुपक्षति । न गन्धोनामाऽनात्मेति समनुपक्षति । न गन्धो-नाम प्रान्तद्रति समनुपष्टति। न गन्धोनामाऽप्रान्तद्रति समनु-पश्चति। न गन्धोनाम श्रृन्यद्गति समनुपश्चति। न गन्धोनामा-ऽग्रुन्यइति समनुपर्याति। न गन्धोनाम निमित्तदति समनु-पश्चति । न गन्धोनामाऽनिमित्तदति समनुपश्चति । न गन्धो-नाम प्रणिहितमिति समनुपश्चति। न गन्धोनामाऽप्रणिहितमिति समनुपश्चति । न गन्धोनाम मंक्कतिमिति समनुपश्चति । न गन्धो-नामाऽपंक्ततमिति समनुपश्वति। न गन्धोनाम पंक्तेशदति समनु-पश्चति । न गन्धोनाम व्यवदानमिति समनुपश्चति । न गन्धो-नामोत्पाद्दति समतुपश्वति । न गन्धोनाम निरोधदति समतु-पश्चति। न गन्धोनाम विविकद्ति समनुपश्चति। न गन्धो-नामाऽविविकारित समनुपग्रवित । न गन्धोनाम कुप्रखमिति समनुपग्रति। न गन्धोनामाऽकुग्रलमिति समनुपग्रति। न गन्धो-नाम साऽवद्यमिति समनुपश्चति। न गन्धोनामाऽनवद्यमिति समनुपग्राति । न गन्धोनाम सांऽऽश्रवदति समनुपग्राति । न गन्धो-नामाऽनात्रवद्ति समनुपम्यति। न गन्धोनाम संक्षेपद्ति समनु-पश्चति। न गन्धोनाम निःक्षेणदति समनुपश्चति। न गन्धोनाम खौकिकद्ति समनुपथ्यति। न गन्धोनाम खोकोत्तरदृति समन्-पश्चिति। न गन्धोनाम संसार्द्रित समनुपश्चिति। न गन्धोनाम निर्वाणिमिति समनुपग्यति।

न प्राणिवज्ञानं नित्यमिति समनुपम्यति । न प्राणिवज्ञानम-

नित्यमिति समनुपय्यति । न प्राणविज्ञानं नाम सुखमिति समन्-पम्यति । न घाणविज्ञानं नाम दुःखमिति समनुपम्यति । न प्राण्विज्ञाननामाऽऽत्मेति समनुपय्वति। न प्राण्विज्ञानं नामा-ऽनात्मेति समनुपश्चति । न घाणविज्ञानं नाम प्रान्तमिति समनु-पश्चित । न घाणविज्ञानं नामाऽग्रान्तिमिति समनुपश्चिति । न घाणविज्ञानं नाम ग्रुन्यमिति समनुपय्यति । न घाणविज्ञानं नामा-ऽश्र्-यमिति समनुपत्र्वति। न प्राणविज्ञानं नाम निमित्तिमिति समनुपय्यति । न घाणविज्ञानं नामाऽनिमित्तमिति समनुपय्यति । न प्राणविज्ञानं नाम प्रणिहितमिति समनुपय्वति। न प्राणविज्ञानं नामाऽप्रणिहितमिति समत्प्रयति । न घाणविज्ञानं नाम संस्कृत-मिति समत्पायित। न घाणविज्ञानं नामाऽसंख्नतिमिति समत-प्रयति । न घाणविज्ञानं नाम संज्ञेशमिति समनुप्रयति । न घाणविज्ञानं नाम व्यवदानमिति ममनुप्रयति। न घाणविज्ञानं नामोत्पाददति समनुपछति। न प्राणविज्ञानं नाम निरोधदति समनुप्रयति । न घाणविज्ञानं नाम विविक्तमिति समनुप्रयति । न प्राणविज्ञानं नामाऽविविक्तमिति समत्तप्रयति। न प्राणविज्ञानं नाम कुप्रकमिति समनुपय्यति। न प्राण्विज्ञानं नामाऽकुप्रकमिति समन्पायति । न प्राणविज्ञानं नाम साऽवद्यमिति समन्पायति । न प्राणिवज्ञानं नामाऽनवद्यमिति समनुपायति। न प्राणिवज्ञानं नाम साऽऽश्रवमिति समन्त्रपथिति। न प्राणविज्ञान नामाऽनाप्रवमिति समनुपर्यात । न प्राणविज्ञानं नाम संक्षेप्रदति समनुपर्यात । न प्राणविज्ञानं नाम निःक्षेत्राइति समनुप्रयति। न प्राणविज्ञानं नाम

खौकिकमिति समनुपग्नति। न प्राणिवज्ञानं नाम खोकोत्तरिमिति समनुपग्नति। न प्राणिवज्ञानं नाम संसारद्दति समनुपग्नति। न प्राणिवज्ञानं नाम निर्वाणिमिति समनुपग्नति।

न घाणसंस्पेशी नाम नित्यदति समनुपम्यति। न घाणसंस्पेशी-नामाऽनित्यद्वि समनुपायति । न घाण्संस्पर्योनाम सुखिमिति समनुपग्वति । न प्राणसंस्पर्भोनाम दःखमिति समनुपग्वति । न घाणसंस्पर्भोनामाऽऽत्मेति समनुपम्यति। न घाणसंस्पर्भोनामाऽनात्मेति समनुपग्यति। न प्राण्संस्प्रोीनाम ग्रान्तदति समनुपग्यति। न प्राणसंस्पर्भोनामाऽप्रान्तद्ति समनुपय्वति। न प्राणसंस्पर्भोनाम श्रुन्यद्ति समनुपश्यति। न प्राणसंसार्शनामाऽश्रुन्यद्ति समनुपश्यति। न प्राण्यंस्पर्भोनाम निमित्तद्रति समतुपश्चति। न प्राण्यंस्पर्भी-नामाऽनिमित्तद्ति समनुपथ्यति। न घ्राणसंस्पर्भोनाम प्रणिहितदति समनुपय्यति । न घाणसंसाभीनामाऽप्रणिहितद्ति समनुपय्यति। न न्नाण्यंस्प्रभीनाम संस्नृतद्गति समनुपम्यति। न न्नाण्यंस्प्रभीनामा-ऽसंक्षातइति समनुपय्वति। न वाणसंखर्णीनाम संजीपद्ति समनु-पश्चति। न प्राणसंस्पर्भोनाम व्यवदानमिति समनुपश्चति। न त्राण्मं स्पर्भीनामोत्पाददति समनुपश्चति । न त्राण्मं स्पर्भीनाम निरोधद्ति समनुपश्चति। न न्नाणसंस्पर्भोनाम विविनद्रति समनुपद्मति । न प्राण्संस्पर्भोनामाऽविविकद्ति समनुपद्मति । न चाण्मंस्पर्धानाम कुप्रकद्ति ममनुपग्यति। न चाण्यंस्पर्धीनामा-ऽकुगचद्ति समनुपायति । न घाण्यंस्प्रभीनाम साऽवद्यदिति समन्-पश्चित । न घाणसंख्योनामाऽनवद्यद्ति समनुपश्चित । न घाण-



संस्थोनाम साअवदित समनुपश्चित। न प्राणसंस्थोनामाऽनाअव-दित समनुपश्चित। न प्राणसंस्थोनाम संक्षेणदित समनुपश्चित। न प्राणसंस्थोनाम निःक्षेणदित समनुपश्चित। न प्राणसंस्थोनाम स्वौकिकदित समनुपश्चित। न प्राणसंस्थोनाम स्वोकोत्तरदित समनुपश्चित। न प्राणसंस्थोनाम संसार्द्दित समनुपश्चित। न प्राणसंस्थोनाम निर्वाणमिति समनुपश्चित।

यदपि तदवाण-गन्धवाणविज्ञानवाणसंखर्भप्राप्रत्ययाद्तपद्यते वेद-यितं सुखं वा दःखं वा श्रदःखाऽसुखं वा तदपि नाम न नित्यमिति समन्तप्रकृति । नाऽनित्यमिति समनुप्रकृति । न सुख-मिति समनुप्रकृति। न दःखिमिति समनुप्रकृति। नाऽऽत्मेति समनु-पर्यति । नाऽनात्मेति समनुपन्यति । न ग्रान्तद्ति समनुपन्यति । नाऽभान्तद्रति समनुपश्चति । न शून्यद्रति समनुपश्चति । नाऽशून्य-इति समत्रपद्यति। न निमित्तद्ति समत्रपद्यति। नाऽनिमित्त-इति समनुपछिति। न प्रणिहित इति समनुपछिति। नाऽप्रणिहित इति समनुपायति। न संक्षातइति समनुपायति। नाऽसंकातइति समनुपय्वति । न संक्षेत्रद्रति समनुय्वति । न व्यवदानमिति समनु-पम्मति । नीत्पाददति समनुपम्मति । न निरोधदति समनु-पश्चित । न विविक्तद्रति समन्पश्चित । नाऽविविक्तद्रति समन्-पश्चति। न क्ष्मचर्ति समनुपश्चति। नाऽक्षमचर्ति समनुपश्चति। न साऽवद्दति समनुपायति । नाऽनवद्दति समनुपायति । न माऽऽश्रवद्ति समनुपद्यति । नाऽनाश्रवद्ति समनुपद्यति । न वंक्षेप्रदति वमनुप्रयति । न निःक्षेप्रदति वमनुप्रयति ।

न खोकिकद्दित समनुपश्चिति। न खोकोत्तरद्दिति समनुपश्चिति। न संसारद्दिति समनुपश्चिति। न निर्व्वाणिमिति समनुपश्चिति।

न जिल्लां नाम निर्द्योति ममनुपम्यति । न जिल्लां नामाऽनि-त्येति समनुपग्यति। न जिङ्गां नाम सुखेति समनुपग्यति। न जिज्ञां नाम दुःखेति समनुपम्मति। न जिज्ञां नामाऽऽत्मेति समनु-पश्चित । न जिक्कां नामाऽनात्मेति समनुपश्चित । न जिक्कां नाम ग्रान्तेति समतुपम्यति । न जिङ्कां नामाऽग्रान्तेति समनुपम्यति । न जिइनं नाम ग्रून्येति समतुपम्यति । न जिइनं नामाऽग्रून्येति समनुपश्चति । न जिङ्कां नाम निमित्तेति समनुपश्चति । न जिङ्कां नामाऽनिमित्तेति समनुपश्चति। न जिङ्गां नाम प्रणिहितेति समनुपछति । न जिङ्कां नामाऽप्रणिहितेति समनुपछति । न जिक्कां नाम संस्त्रतेति समनुपश्चति। न जिक्कां नामाऽसंस्त्रतेति समनुपय्यति। न जिक्कां नाम संज्ञेषद्ति समनुपय्यति। न जिक्कां नाम व्यवदानेति समनुपक्षति। न जिक्कां नामोत्पादद्ति समनु-पथ्यति । न जिक्कां नाम निरोधरति समनुपथ्यति । न जिक्कां नाम विविकति समन्तपद्यति। न जिक्कां नामाऽविविकति समन्-पग्यति। न जिक्कां नाम कुप्रलेति समनुपग्यति। न जिक्कां नामाऽक्रमलेति समनुपद्यति । न जिक्कां नाम साऽवद्यति समनु-पश्चित । न जिङ्कां नामाऽनवद्येति समस्पन्धित । न जिङ्कां नाम-माऽऽत्रवेति समनुपत्रति । न जिङ्कां नामाऽनात्रवेति समनुपत्रति। न जिक्कां नाम संजोधद्ति समनुपर्यति। न जिक्कां नाम निःक्षेत्र-इति समनुपय्यति । न जिङ्कां नाम जौकिकेति समनुपय्यति । न जिक्कां नाम खोकोत्तरेति समनुपम्यति। न जिक्कां नाम संसार-इति समनुप्रयति। न जिक्कां नाम निर्वाणिमिति समनुप्रयति। न रसोनाम नित्यद्ति समनुपत्राति। न रसोनामाऽनित्य-दति समन्प्रायति। न रसोनाम सुखद्ति समनुप्रायति। न रसो-नाम दःखदित समनुपम्यति । न रसोनामाऽऽत्मेति समनुपम्यति । न रमोनामाऽनात्मेति समनुपश्चति । न रसोनाम गान्तदति समनुपश्चति । न र्योनामाऽगान्तद्ति समनुपश्चति । न र्यो-नाम ग्रन्यद्ति समनुपग्यति। न र्षोनामाऽग्रन्यद्ति समनुपग्यति। न रसोनाम निमित्तइति समनुपम्यति । न रसोनामाऽनिमित्त-इति समनुपायति। न रसोनाम प्रणिहितदति समनुपायति। न रसोनामाऽप्रणिहितद्दति समनुपय्वति। न रसोनाम संस्कृत-इति समनुपद्यति। न रसोनामाऽसंख्वतद्दति समनुपद्यति। न रसोनाम संक्षेत्राइति समनुपछिति। न रसोनाम व्यवदानइति समन्प्रायति । न रघोनामोत्पादद्ति समनुप्रायति । न रघो-नाम निरोधद्रति समनुपत्राति। न रसोनाम विविकादति ममनुप्रयति । न रसोनामाऽविविक्तद्रति समनुप्रयति । न रसो-नाम क्रमलद्ति समनुपछति। न र्घोनामाऽक्रमलद्ति समनु-पर्यात । न रसीनाम साऽवद्यद्ति समनुपर्यति । न रसीनामा-ऽनवद्यद्ति समनुपय्यति । न रसोनाम साऽऽश्रवद्ति समनुपय्यति । न रमोनामाऽनाश्रवहति ममनुपायति । न रमोनाम मंक्रीप्रहति समनुपयाति। न र्सोनाम निःक्षेत्रदति समनुपयाति। न र्सो-

नाम खौकिकद्रति समनुपायति। न रसी नाम खोकोत्तरद्रति

समनुपग्नितः। न रसोनाम संसारद्गति समनुपन्निति । न रसो-नाम निर्व्वाणमिति समनुपन्निति ।

न जिज्ञाविज्ञानं नाम नित्यमिति समनुपश्चति । न जिज्ञा-विज्ञानं नामाऽनित्यमिति समनुपग्यति। न जिक्काविज्ञानं नाम सुखमिति समनुपछ्वति। न जिज्ञाविज्ञानं नाम दःखमिति समनु-पग्रति । न जिज्ञाविज्ञानं नामाऽऽत्मेति समनुपग्रति । न जिज्ञा-विज्ञानं नामाऽनात्मेति समनुपश्चति। न जिङ्घाविज्ञानं नाम ग्रान्तिमिति समनुपद्यति । न जिङ्काविज्ञानं नामाऽग्रान्तिमित समनुपश्चति । न जिङ्काविज्ञानं नाम ग्रुन्यमिति समनुपश्चति। न जिज्ञाविज्ञानं नामाऽग्रन्यमिति समनुपग्यति । न जिज्ञाविज्ञानं नाम निमित्तमिति समनुपय्यति। न जिज्ञाविज्ञानं नामाऽनि-सित्तसिति समनुपग्रति । न जिज्ञाविज्ञानं नास प्रणिहितसिति समनुपश्वति। न जिज्ञाविज्ञानं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपश्वति। न जिङ्गाविज्ञानं नाम संस्कृतिमिति समनुपयाति। न जिङ्गाविज्ञानं नासाऽमंद्धतमिति समनुपय्यति। न जिज्ञाविज्ञानं नाम संक्षेत्रदति समनुपश्वति । न जिङ्गाविज्ञानं नाम व्यवदानमिति समनुपश्वति । न जिज्ञाविज्ञानं नामोत्पादद्ति समनुषस्यति। न जिज्ञाविज्ञानं नाम निरोधइति समनुपग्रहित । न जिज्ञाविज्ञानं नाम विविक-मिति समनुपयाति । न जिज्ञाविज्ञानं नामाऽविविक्तमिति समनु-प्रथाति। न जिज्ञाविज्ञानं नाम लुग्नलमिति समनुप्रथाति। न जिज्ञाविज्ञानं नामाऽकुणलमिति समनुपय्यति । न जिज्ञाविज्ञानं नाम याऽवद्यमिति समनुपम्यति । न जिक्काविज्ञानं नामाऽनवद्यः मिति समनुपश्चित। न जिज्ञाविज्ञानं नाम साऽऽश्यविमिति समनु-पश्चित। न जिज्ञाविज्ञानं नामाऽनाश्यविमिति समनुपश्चित। न जिज्ञाविज्ञानं नाम संक्रेगदित समनुपश्चित। न जिज्ञाविज्ञानं नाम निःक्रेगदिति समनुपश्चित। न जिज्ञाविज्ञानं नाम खौकिकमिति समनुपश्चित। न जिज्ञाविज्ञानं नाम खोकोत्तरित समनुपश्चित। न जिज्ञाविज्ञनं नाम संसारदित समनुपश्चित। न जिज्ञाविज्ञानं नाम निर्व्वाणमिति समनुपश्चित।

न जिज्ञासस्पर्भोनाम नित्यद्ति समनुपश्चति। न जिज्ञा-संस्पेशीनामाऽनित्यद्रति समनुपत्राति । न जिज्ञासंस्पेशीनाम सुख-इति समनुपायति। न जिक्कासंस्पेशीनाम दःखदित समनुपायति। न जिज्ञासंस्पर्भोनामाऽऽत्मेति समनुपग्यति। न जिज्ञासंस्पर्भो-नामाऽनात्मेति समनुपद्यति । न जिज्ञासंखर्शीनाम शान्तद्रति समन्प्रयति । न जिज्ञासंस्पर्शोनामाऽग्रान्तद्ति समनुप्रयति । न जिल्लामंस्प्रभीनाम ग्रन्यद्वति समनुप्रयति। न जिल्लामंस्प्रभी-नामाऽग्रन्यद्ति समनुपत्र्यति। न जिज्ञासंस्पर्गोनाम निमित्तदति समनुपायति । न जिक्कासंस्पर्भोनामाऽनिमित्तद्वि समनुपायति । न जिज्ञासंस्पर्धोनाम प्रणिहित इति समत्पर्यति। न जिज्ञा-संस्पेशीनामाऽप्रणिहितद्रति समनुप्रयति । न जिज्ञासंस्पेशीनाम मंस्रतहति समन्पायति । न जिङ्कामंस्पर्योनामाऽमंस्रतहति समनु-पश्यति । न जिक्कासंस्थ्योनाम संक्षेत्रदति समनुपश्यति । न जिक्कामंस्प्रोनाम व्यवदानिमिति समनुपन्यति । न जिक्कामंस्प्रोनि नामोत्पादइति समनुपयाति। न जिज्ञासंसामीनाम निरोधइति

समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगांनाम विविक्तदति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनामाऽविविक्तदति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनामा उज्ज्ञण्यस्ति । समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनामा उज्ज्ञण्यस्ति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनामा साऽव्यद्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनाम साऽव्यद्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनामाऽनाश्चवद्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनामा संक्षेत्रद्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनाम संक्षेत्रद्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनाम सोक्षेत्रद्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनाम सोक्षेत्रद्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनाम सोक्षोत्तर्दति समनुपश्चति । न जिङ्कासंस्प्रेगींनाम निर्व्वाणमिति समनुपश्चति ।

यद्पि जिज्ञारसजिज्ञाविज्ञानजिज्ञानंस्प्रशांदुत्पचते वेद्धितं स्व वा दुःखं वा श्रदुःखाऽसुखं वा तद्पि नाम न नित्यमिति समनुप्रथति । नाऽनित्यमिति समनुप्रथति । न सुखमिति समनुप्रथति । न सुखमिति समनुप्रथिति । न सुखमिति समनुप्रथिति । नाऽज्ञोति समनुप्रथिति । नाऽगान्निति समनुप्रथिति । नाऽश्चिति समनुप्रथिति । नाऽश्चिति समनुप्रथिति । नाऽश्चिति समनुप्रथिति । नाऽश्चिति समनुप्रथिति । न निमित्तमिति समनुप्रथिति । नाऽपिहितमिति समनुप्रथिति । नाऽपिहितमिति समनुप्रथिति । न संक्षितमिति समनुप्रथिति । न स्ववद्गामिति समनुप्रथिति । न स्ववद्गामिति समनुप्रथिति । न स्ववद्गामिति समनुप्रथिति । न निरोधरिति समनुप्रथिति । न निरोधरिति समनुप्रथिति । न निरोधरिति समनुप्रथिति । न निरोधरिति समनुप्रथिति । न निरोधरिति

समनुपश्चति । न विविक्तमिति समनुपश्चति । नाऽविविक्तमिति समनुपश्चति । न सुग्रसमिति समनुपश्चति । नाऽकुग्रसमिति समनुपश्चति । नाऽनवद्यमिति समनुपश्चति । नाऽनवद्यमिति समनुपश्चति । नाऽनवद्यमिति समनुपश्चति । नाऽनवद्यमिति समनुपश्चति । नाऽनाश्चवमिति समनुपश्चति । न निःक्षेश्रमिति समनुपश्चति । न निःक्षेश्रमिति समनुपश्चति । न निःक्षेश्रमिति समनुपश्चति । न स्वोक्तिकमिति समनुपश्चति । न स्वोक्तिकमिति समनुपश्चति । न निर्व्वापिमिति समनुपश्चति । न निर्व्वापिमिति समनुपश्चति ।

न कायं नाम नित्यमिति समनुपश्चित । न कायं नामाऽनित्यमिति समनुपश्चित । न कायं नाम सुखिमिति समनुपश्चित ।
न कायं नाम दुःखिमित समनुपश्चित । न कायं नामाऽऽत्मिति
समनुपश्चित । न कायं नामाऽनात्मेति समनुपश्चित । न कायं
नाम ग्रान्नमिति समनुपश्चित । न कायं नामाऽग्रान्नमिति समनुपश्चित । न कायं नाम रून्यमिति समनुपश्चित । न कायं नामाऽश्च्यिमित समनुपश्चित । न कायं नाम निमित्तमिति समनुपश्चित । न कायं नामाऽनिमित्तमिति समनुपश्चित । न कायं
नाम प्रणिश्वितमिति समनुपश्चित । न कायं नामाऽपणिश्वितमिति
समनुपश्चित । न कायं नाम संक्षेतमिति समनुपश्चित । न कायं
नामाऽसंक्ष्रतिमिति समनुपश्चित । न कायं नाम संक्षेत्रमिति समनुपश्चित । न कायं नाम व्यवहानमिति समनुपश्चित । न कायं
नामोत्पादरित समनुपश्चित । न कायं नाम निरोधरित समनुपश्चित । न कायं नाम विविक्षमिति समनुपश्चित । न कायं

नामाऽविविक्तमिति समनुपायति। न कायं नाम सुप्राक्षमिति समनुपायति। न कायं नामाऽसुप्राक्षमिति समनुपायति। न कायं नामाऽसुप्राक्षमिति समनुपायति। न कायं नामाऽनव्यमिति समनुपायति। न कायं नामाऽनायविति। न कायं नाम साम्रविमिति समनुपायति। न कायं नाम संक्षेप्रमिति समनुपायति। न कायं नाम संक्षेप्रमिति समनुपायति। न कायं नाम सिक्ष्मिति समनुपायति। न कायं नाम स्वोक्षिक्तमिति समनुपायति। न कायं नाम स्वोक्षिक्तमिति समनुपायति। न कायं नाम स्वोक्षिक्ति। न कायं नाम स्वोक्षिति समनुपायति। न कायं नाम स्वाप्राति। न कायं नाम निर्वाणिसिति समनुपायति।

न स्पृष्ट्यं नाम नित्यमिति समतुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नामाऽनित्यमिति समतुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम स्वमिति समतुपश्यति।
न स्पृष्ट्यं नाम दुःखमिति समतुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नामाऽऽत्मिति
समतुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नामाऽनात्मिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं
नाम ग्रान्तमिति समतुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नामाऽग्रान्तमिति
समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम ग्रन्थिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं
नामाऽग्रन्थिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम निमित्तमिति
समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नामाऽनिमत्ति समनुपश्यति। न
स्पृष्ट्यं नाम प्रणिहितमिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम संक्षेप्रमिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम संक्षेप्रमिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम संक्षेप्रमिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम स्वाप्रस्ति।
न स्पृष्ट्यं नामोत्पाइदिति समनुपश्यति। न स्पृष्ट्यं नाम निरोध-

इति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम विविक्तमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नामाऽविविक्तमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम स्कुम्बमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नामाऽकुम्बमिति समनु-पय्यति । न स्पृष्टयं नाम साऽवद्यमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नामाऽनवद्यमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम साञ्चवमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नामाऽनाञ्चवमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम संक्रोमदति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम निःक्रोमदति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम बौकिकमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम बोकोत्तरमिति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम संसार इति समनुपय्यति । न स्पृष्टयं नाम निर्वाणमिति समनुपय्यति ।

न कायविज्ञानं नाम नित्यमिति समनुपश्यति। न काय-विज्ञानं नामाऽनित्यमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नाम सुखमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नाम दुःखमिति समनु-पश्यति। न कायविज्ञानं नामाऽऽत्मेति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नामाऽनात्मेति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नाम ग्रान्तमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नामाऽग्रान्तमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नाम ग्रून्यमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नामाऽग्रुन्यमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नाम निमन्तमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नामाऽनिमन्तमित समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नाम प्रणिहितमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नाम संक्षत-मिति समनुपश्यति। न कायविज्ञानं नामाऽसंक्षतमिति समनु- पश्चिति । न काचिविज्ञानं नाम संक्षेत्रिमिति समनुपश्चिति । न काच-विज्ञानं नाम व्यवदानमिति समनुपश्चित । न कावविज्ञानं नामी-त्पाद्इति समनुपछ्यति। न कायविज्ञानं नाम विविक्तमिति समनु-पश्चिति। न कायविज्ञानं नामाऽविविक्तमिति समनुपश्चिति। न कायविज्ञानं नाम कुग्रजमिति समनुपग्रति। न कायविज्ञानं नामाऽकुग्रलमिति समनुपद्यति। न कायविज्ञानं नाम साऽवद्यमिति समनुपश्चति । न काथविज्ञानं नामाऽनवद्यमिति समनुपश्चति । न कायविज्ञानं नाम साश्रविमिति समतुपश्यति । न कायविज्ञानं नामाऽनात्रविमिति समनुपथ्यति । न कावविज्ञानं नाम संक्षेप्रमिति समनुपम्यति । न कायविज्ञानं नाम निःक्षेणमिति समनुपम्यति । न कायविज्ञानं नाम खौकिकमिति समनुपद्यति । न कायविज्ञानं नाम खोकोत्तरमिति समनुपश्चित । न कायित्ज्ञानं नाम संसार-इति समनुपद्यति। न कायविज्ञानं नाम निर्व्वाणिमिति समनु-पश्यति ।

न कायसंस्थां नाम नित्यसिति समस्पायति। न कायसंस्थां नामाऽनित्यमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नाम सुखमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नाम दुःखमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नाम दुःखमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नामाऽऽत्येति समस्पायति। न कायसंस्थां नामाऽऽत्येति समस्पायति। न कायसंस्थां नाम ग्रान्तमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नाम ग्रान्तमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नाम ग्रान्यमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नामाऽग्रान्तमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नामाऽग्रान्यमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नामाऽग्रान्यमिति समस्पायति। न कायसंस्थां नाम निमित्तमिति समस्पायति। न

कायसंस्थी नामाऽनिमित्तमिति समत्रपष्यति । न कायसंस्थी नाम प्रणिहितमिति समनुपम्यति । न कायसंखर्भं नामाऽप्रणिहितमिति समनुप्रधित । न कायसंस्थीं नाम संस्कृतिमिति समनुप्रधित । न काचमंस्पर्भं नामाऽसंस्कृतिमिति समनुपश्चति । न काचसंस्पर्भं नाम संक्षेत्रमिति समनुपष्यति। न कायसंख्या नाम व्यवदानमिति समन्पर्यात । न कायसंस्पर्भं नामोत्पाददति समनुपर्यात । न कायसंख्या नाम निरोधइति समनुपायति । न कायसंख्या नाम विविक्तमिति समनुपर्यात । न कायसंख्या नामाऽविविक्रमिति समनुपायति। न कायसंसार्भं नाम सुप्राचिमिति समनुपायति। न कायमंखर्भे नामाऽकुश्वसिति समनुपय्वति । न कायसंखर्भे नाम माऽवद्यमिति समनुपर्यति। न कायसंस्रभे नामाऽनवद्यमिति समनुपय्वति। न कायसंख्या नाम साअविमिति समनुपय्वति। न कायमंख्यें नामाऽनाअविमिति समनुपष्यति। न कायमंख्यें नाम मंक्के प्रमिति समनुपछिति। न कायमं स्पर्धे नाम निःक्के प्रमिति समनुपन्नति। न काथसंस्पर्म नाम सौकिकमिति समनुपन्नति। न कायसंख्या नाम जोकोत्तर्मिति समनुपय्वति । न कायसंख्या नाम संसार्द्रति समनुपग्रति । न कायसंख्या नाम निर्वाणिमिति समनुपम्यति।

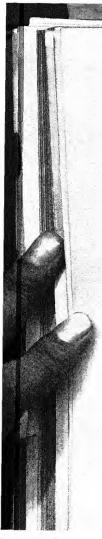
यदिप तत् कायस्पृष्ट्य कायिक्जान कायसंस्पर्भप्रत्ययादुत्पद्यते वेदियतं सुखं दुःखं वा श्रदुःखाऽसुखं वा। तदिप नाम न नित्य-मिति समनुपश्यति। नाऽनित्यमिति समनुपश्यति। सुखिमिति न समनुपश्यति। दुःखिमिति न समनुपश्यति। नाऽऽसोति समनुपश्यति। नाऽनात्मेति समनुपश्चति । न शान्तमिति समनुपश्चति । नाऽशान्त मिति समनुपर्यति । न शुन्यमिति समनुपर्यति । नाऽशून्यमिति समनुषग्रति । न निमित्तमिति समनुपग्रति । नाऽनिमित्तमिति समनुपम्यति । न प्रणिहितमिति समनुपम्यति । नाऽप्रणिहितमिति समनुपछ्यति। न संस्कृतमिति समनुपछ्यति। नाऽसंस्कृतमिति समनुपम्यति। न संजीमदिति समनुपम्यति। न व्यवदानमिति समनुपम्यति। नोत्यादमिति समनुपम्यति। न निरोधमिति समनुपम्यति। न विविक्तमिति समनुपम्यति। न सुग्रचमिति समनुपग्यति । नाऽकुग्रलमिति समनुपग्यति । न साऽवद्यमिति समनुपम्मति। नाऽनवद्यमिति समनुपम्मति। न साम्रवमिति समनुपग्यति । नाऽनाश्रवमिति समनुपग्यति । न संक्षेप्रमिति समनुपथ्यति । न निःक्षेणमिति समनुपथ्यति । न चौकिकमिति समनुपय्वति। न खोकोत्तर्मिति समनुपय्वति। न संघार्मिति समनुप्रयति । न निर्वाणिमिति समनुप्रयति ।

न मनोनाम नित्यमिति धमतुपश्यति। न मनोनामा-ऽनित्यमिति समतुपश्यति। न मनोनाम सुखमिति समतुपश्यति। न मनोनाम दुःखमिति समतुपश्यति। न नमोनामाऽऽत्योति समनुपश्यति। न मनोनामाऽनात्योति समनुपश्यति। न मनोनाम ग्रान्तमिति समनुपश्यति। न मनोनामाऽग्रान्तमिति समनुपश्यति। न मनोनाम श्र्न्यमिति समनुपश्यति। न मनोनामाऽश्र्न्यमिति समनुपश्यति। न मनोनाम निमित्तमिति समनुपश्यति। न मनो- समनुपश्चित । न मनोनामाऽप्रणिहितमिति समनुपश्चित । न मनोनामा संक्षुतिमिति समनुपश्चित । न मनोनामाऽपंक्षुतिमिति समनुपश्चित । न मनोनामाऽपंक्षुतिमिति समनुपश्चित । न मनोनाम च्यादानिमिति समनुपश्चित । न मनोनामोत्पादद्दित समनुपश्चित । न मनोनाम विवक्तमिति समनुपश्चित । न मनोनामा विविक्तमिति समनुपश्चित । न मनोनामा विविक्तमिति समनुपश्चित । न मनोनामा उज्जुणक्षिति समनुपश्चित । न मनोनामा उज्जुणक्षिति समनुपश्चित । न मनोनामा साञ्चिमिति समनुपश्चित । न मनोनामा साञ्चिमिति समनुपश्चित । न मनोनाम साञ्चिमिति समनुपश्चित । न मनोनाम साञ्चिमिति समनुपश्चित । न मनोनाम संक्षेणित समनुपश्चित । न मनोनाम स्वेष्णिक्ति समनुपश्चित । न मनोनाम संसार्मिति समनुपश्चित ।

न धर्मानाम नित्यादित समनुपय्यति। न धर्मानामाऽनित्या-दित समनुपय्यति। न धर्मान्नाम सुखाद्दति समनुपय्यति। न धर्मान्नाम दुःखादित समनुपय्यति। न धर्मान्नामाऽक्तानदिति समनुप्यति। न धर्मान्नामाऽनात्मानदिति समनुपय्यति। न धर्मान्नाम प्रान्तादित समनुपय्यति। न धर्मान्नाम प्रान्तादित समनुपय्यति। न धर्मान्नाम प्र्न्याद्दति समनुपय्यति। न धर्मान्नाम प्र्न्याद्दति समनुपय्यति। न धर्मान्नाम प्र्न्यादित समनुपय्यति। न धर्मान्नाम प्राप्टिता- इति समनुपद्यति । न धर्मानासाऽप्रणिहिताइति समनुपद्यति । न धमान्त्राम संक्षातादति समनुपम्यति। न धमान्त्रामाऽसंक्षातादति समनुपम्यति। न धर्माचाम संक्षेणाइति समनुपम्यति। न धर्माचाम व्यवदानाइति समनुपश्वति। न धर्मान्नामोत्पादाइति समनुपश्वति। न धर्मात्रामा निरोधाइति समनुपश्चति । न धर्मान्नाम विविका-इति समनुपम्यति। न धर्माचामाऽविविकाइति समनुपम्यति। न धर्मानाम कुणलादति समनुपश्यति। न धर्मानामाऽकुणलादति समनुपम्यति । न धमान्त्राम सावद्याद्ति समनुपम्यति । न धमान न्नामाऽनवद्यादति समतुपछति। न धर्मान्नाम सात्रवादति समतु-पश्चति । न धर्माचामाऽनाअवाद्दति समनुपश्चति । न धर्माचाम संक्षेणाइति समनुपम्यति। न धर्मान्नाम निःक्षेणाइति समनुपम्यति। न धर्मान्नाम लौकिकाइति समनुपश्चति। न धर्मान्नाम खोको-त्तराइति समनुपय्यति । न धर्मान्नाम संसाराइति समनुपय्यति । न धर्मानाम निर्वाणादति समनुपष्यति ।

न मनोविज्ञानं नाम नित्यमिति समनुपश्यति। न मनो-विज्ञानं नामाऽनित्यमिति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नाम सुखमिति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नाम दुःखमिति समनु-पश्यति। न मनोविज्ञानं नामाऽऽत्मेति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नामाऽनात्मेति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नाम ग्रान्तमिति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नामाऽग्रान्तमिति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नाम श्रूत्यमिति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नामाऽश्र्त्यमिति समनुपश्यति। न मनोविज्ञानं नाम निमन्त- मिति समन्प्रकृति। न मनोविज्ञानं नामाऽनिमित्तमिति समनु-प्रमाति। न मनोविज्ञानं नाम प्रणिहितमिति समतुपम्मति। न मनोविज्ञानं नामाऽप्रणिहितमिति समनुपश्चति। न मनो-विज्ञानं नाम संस्कृतमिति समनुप्रश्वति । न मनोविज्ञानं नामा-ऽसंस्त्रतमिति समनुपछति। न मनोविज्ञानं नाम संक्षेणिमिति समन्प्रयति । न मनोविज्ञानं नाम व्यवदानमिति समनुप्रयति । न मनोविज्ञानं नामोत्पादमिति समनुपश्चति । न मनोविज्ञानं नाम निरोधमिति समतुपग्यति । न मनोविज्ञानं नाम विविक्त-मिति समत्पर्यात । न मनोविज्ञानं नामाऽविविक्तमिति समत्-प्राप्ति । न मनोविज्ञानं नाम क्राम्लिमित समन्प्राप्ति । न मनो-विज्ञानं नामाऽक्ष्यक्रमिति धमनुपय्यति। न मनोविज्ञानं नाम साऽवद्यमिति समनुपछिति। न मनोविज्ञानं नामाऽनवद्यमिति समत्तपश्वति । न मनोविज्ञानं नाम साऽऽश्रवमिति समनुपश्वति । न मनोविज्ञानं नामाऽनाश्रवमिति समनुपश्यति । न मनोविज्ञानं नाम मंजेगमिति समन्तपराति । न मनोविज्ञानं नाम निःक्षेत्रमिति समनुपछित । न मनोविज्ञानं नाम खौकिकमिति समनुपछित । न मनीविज्ञानं नाम खोकोत्तरमिति समनुपश्चति। न मनो-विज्ञानं नाम संसार्मिति समतुपग्राति। न मनोविज्ञानं नाम निर्वाणमिति समन्प्रयति।

न मनः षंस्पर्भे नाम नित्यमिति समतुपय्यति । न मनः संस्पर्भे नामाऽनित्यमिति समनुपय्यति । न मनः संस्पर्भे नाम सुखमिति समनुपय्यति । न मनः संस्पर्भे नाम दुःखमिति समनुपय्यति । न मनः संस्थीं नामाऽऽत्मेति समनुपछति। न मनः संस्थीं नामाऽनात्मेति समन्प्रस्ति। न मनः संस्पर्भं नाम प्रान्तमिति समनुप्रस्ति। न मनः संस्पर्धे नामाऽपान्तमिति समत्पर्धिति । न मनः संस्पर्धे नाम ग्रन्थमिति समनुप्रस्रति । न मनः संख्या नामाऽग्रन्थमिति समनु-पश्चति । न मनः संस्पर्भं नाम निमित्तमिति समतुपश्चति । न मनः संसार्थं नामाऽनिमित्तमिति समनुपच्छति। न मनः संसार्थं नाम प्रणिहितसिति समन्प्रयति । न मनः संस्थों नामाऽप्रणिहितसिति समनुप्रयति। न मनः संस्पर्धे नाम संस्तृतमिति समनुप्रयति। न मनः संस्पर्भं नामाऽसंख्वतमिति समनुपश्वति । न मनः संस्पर्भं नाम संक्षेत्रमिति समनुपछति। न मनः संस्पै नाम व्यवदानमिति समनु-प्रमति। न मनः संख्या नामोत्पाददति समनुप्रमति। न मनः संख्या नाम निरोधद्ति धमनुपश्चति । न मनः संख्या नाम विविक्तमिति समन्प्रायति । न मनः संस्पर्भे नामाऽविविकामिति समन्प्रायति । न मनः संस्थीं नाम कुप्रकमिति समनुपष्यति । न मनः संस्थीं नामाऽक्षणक्रमिति समनुपय्यति । न मनः संख्यां नाम साऽवद्यमिति समन्प्रायति । न मनः संस्पाः नामाः नवद्यमिति समन्प्रायति । न मनः गंखर्भे नाम साऽऽश्रवमिति समनुपश्चति । न मनः संख्रेभं नामाऽनाञ्रवमिति समतुपग्रति । न मनः संस्पर्भ नाम संक्षेत्रमिति ममनुपर्यात । न मनः संस्थीं नाम निःक्षेत्रमिति समनुपर्यात । न मनः संस्पर्भं नाम जौकिकमिति समनुपष्यति । न मनः संस्पर्भं नाम खोकोत्तर्मिति धमनुपथ्यति । न मनः धंस्पर्धं नाम संसारद्रति समनुपग्यति । न मनः संस्पर्भे नाम निर्वाणमिति समनुप्रयति ।



यदपि तनानो धर्ममनो विज्ञानमनः संस्पर्गप्रत्ययाद्त्पद्यते । वेदियतं सुखं वा दुःखं वा ऋदुःखाऽसुखं वा तदिपि नाम न नित्यमिति समनुपग्यति । नाऽनित्यमिति समनुपग्यति । न सुख-मिति समनुपश्चित । न दुःखिमिति समनुपश्चिति। नाऽत्मेति समनु-पश्चति । नाऽनात्मेति समनुपश्चति । न ग्रान्तमिति समनुपश्चति । नाऽग्रान्तिमिति समनुपय्यति । न ग्रून्यमिति समनुपय्यति । नाऽग्रन्यमिति समनुपम्यति। न निमित्तमिति समनुपम्यति। नाऽनिमित्तमिति समनुपय्यति । न प्रणिहितमिति समनुपय्यति । नाऽप्रणिहितमिति समनुपग्रति। न संस्कृतमिति समनुपग्रति। नाऽसंस्कृतमिति समनुपग्यति । न संक्षेत्रमिति समनुपग्यति । न व्यवदानमिति समनुपश्चति। नोत्पादमिति समनुपश्चति। न निरोधद्ति समनुपश्यति। न विविक्तमिति समनुपश्यति। नाऽविविक्तमिति समनुपग्यति। न सुग्रसमिति समनुपग्यति। नाऽकुग्रलमिति समनुपय्यति। न साऽवद्यमिति समनुपय्यति। नाऽनवद्यमिति समनुपद्यति। न साऽऽश्रवमिति समनुपद्यति। नाऽनाश्रवमिति समनुपय्वति। न संज्ञेगदति समनुपय्वति। न निःक्षेग्रद्ति समनुपम्यति। न खौकिकमिति समनुपम्यति। न जोकोत्तर्मिति समनुपछिति। न संसार्मिति समनुपछिति। न निर्वाणिमिति समत्पायित ।

तत्कस्य हेतोस्त्रया हि बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मिताया-स्रुरंसाञ्च प्रज्ञापार्मितां तच्च बोधिसत्तं तच बोधिसत्तनाम न संस्तृतधातौ समनुपश्चति । नाऽसंस्तृतधातौ समनुपश्चति । तत्कस्य हेतोस्तथा हि सुस्रते बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितानास न समनुप्रथ्यति । न बोधिसत्त्वं समनुप्रथ्यति । न बोधिसत्त्वनाम समनुप्रथ्यति । न बुद्धं समनुप्रथ्यति । न बुद्धनाम समनुप्रथ्यति । न सम्बक् प्रहीणभावनायै प्रज्ञापार्मितायां चरति । न च प्रज्ञा-पार्मितां समनुप्रथ्यति । न च प्रज्ञापार्मितानाम समनुप्रथ्यति । न बोधिसत्त्वं समनुप्रथ्यति । न बोधिसत्त्वनाम समनुप्रथ्यति । न बुद्धं समनुप्रथ्यति । न बुद्धनाम समनुप्रथ्यति ।

नर्हिपादभावनताये प्रज्ञापार्सितायां चरति। न च प्रज्ञा-पार्सितां समनुपग्यति। न च प्रज्ञापार्सितानाम समनुपग्यति। न बोधिसत्तं समनुपग्यति। न बोधिसत्तनाम समनुपग्यति। न बुद्धं समनुपग्यति। न बुद्धनाम समनुपग्यति।

नेन्द्रियभावनताये प्रज्ञापार्यमितायां चरति । न च प्रज्ञापार्-मितां समनुपग्रति । न च बोधिसच्चं समनुपग्रति । न च बोधिसच्चनाम समनुपग्रति । न बुद्धं समनुपग्रति । न बुद्धनाम समनुपग्रति ।

त्रश्चात्मग्रुन्यताभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरति। न च प्रज्ञापारिमतां समनुपग्चति। न च प्रज्ञापारिमतानाम समनु-पग्वति। न बोधिसत्तं समनुपग्वति। न बोधिसत्त्वनाम समनु-पग्वति। न बुद्धं समनुपग्वति। न बुद्धनाम समनुपग्वति।

विद्धांश्र्न्थताभावनताये प्रज्ञापार्रामतायां चरति। न च प्रज्ञा-पार्रामतां ममनुपश्चिति। न च प्रज्ञापार्रामतानाम ममनुपश्चिति। न बोधिमत्तं समनुपश्चिति। न बोधिमत्त्वनाम समनुपश्चिति। न बुद्धं समनुपश्चिति। न बुद्धनाम समनुपश्चिति। श्रध्यात्मविस्द्वांश्र्यताभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरति । न च प्रज्ञापारिमतां समनुपय्यति । न च प्रज्ञापारिमतानाम समनु-पय्यति । न बोधिसत्तं समनुपय्यति । न बोधिसत्तनाम समनु-पय्यति । न बुद्धं समनुपय्यति । न बुद्धनाम समनुपय्यति ।

श्च्यताऽश्च्यताभावनतायै प्रज्ञापार्मितायां चर्ति। न च प्रज्ञा-पार्मितां समनुपश्चिति। न च प्रज्ञापार्मितानाम समनुपश्चिति। न बोधिमत्तं समनुपश्चिति। न बोधिसत्तनाम समनुपश्चिति। न बुद्धं समनुपश्चिति। न बुद्धनाम समनुपश्चिति।

महाश्रन्थताभावनताये प्रज्ञापार्मितायां चरति । न च प्रज्ञा-पार्मितां समनुपथ्यति । न च प्रज्ञापार्मितानाम समनुपथ्यति । न बोधिसत्तं समनुपय्यति । न बोधिसत्तनाम समनुपथ्यति । न बुद्धं समनुपथ्यति । न बुद्धनाम समनुपथ्यति ।

परमाऽर्थश्र्न्थताभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरति। न च प्रज्ञापारिमतां समनुपश्चित। न च प्रज्ञापारिमतानाम समनु-पश्चिति। न बोधिसत्तं समनुपश्चिति। न बोधिसत्तनाम समनु-पश्चिति। न बुद्धं समनुपश्चिति। न बुद्धनाम समनुपश्चिति।

यंक्ततश्चनाभावनताये प्रज्ञापार्रामतायां चरति। न च प्रज्ञापार्रामतां समनुपण्यति। न च प्रज्ञापारमितानाम समनु-पण्यति। न बुद्धं समनुपण्यति। न बुद्धनाम समनुपण्यति।

श्रत्यन्तश्रन्थताभावनताये प्रज्ञापार्मितायां चरति। न च प्रज्ञापार्मितां समनुपय्यति। न च प्रज्ञापार्मितानाम समनु-पय्यति। न बोधिसत्त्वं समनुपय्यति। न बोधिसत्त्वनाम समनु-पय्यति। न बुद्धं पमनुपय्यति। न बुद्धनाम समनुपय्यति। श्चनवराग्रश्च्यताभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरित । न च प्रज्ञापारिमतां समनुपश्चित । न बोधियत्तं समनुपश्चित । न बोधियत्त्वनाम समनुपश्चित । न बुद्धं समनुपश्चित । न बुद्धनाम समनुपश्चित ।

श्चनवकारग्रुत्यताभावनताये प्रज्ञापार्मितायां चरति। न च प्रज्ञापार्मितां समनुपम्यति। न च प्रज्ञापार्मितानाम समनु-पम्यति। न बोधिसत्तं समनुपम्यति। न बोधिसत्तनाम समनु-पम्यति। न बुद्धं समनुपम्यति। न बुद्धनाम समनुपम्यति।

प्रकृतिग्रून्थताभावनतायै प्रज्ञापार्यमतायां चरति । न च प्रज्ञा-पार्यमितां समनुपग्रति । न च प्रज्ञापार्यमितानाम समनुपग्रति । न वोधिसत्तं समनुपग्रति । न वोधिसत्तनाम समनुपग्रति । न बुद्धं समनुपग्रति । न बुद्धनाम समनुपग्रति ।

सर्वधक्षेग्रुत्यताभावनतायै प्रज्ञापार्तमतायां चरति। न च प्रज्ञापार्तमितां समनुपग्रति। न च प्रज्ञापार्तमितानाम समनु-पग्रति। न बोधिसत्तं समनुपग्रति। न बोधिसत्तनाम समनु-पग्रति। न बुद्धं समनुपग्रति। न बुद्धनाम समनुपग्रति।

स्ववचणश्च्यताभावनताये प्रज्ञापार्मितायां चर्ति। न च प्रज्ञापार्मितां समनुपय्यति। न च प्रज्ञापार्मितानाम समनु-पय्यति। न बोधिसच्चं समनुपय्यति। न बोधिसच्चनाम समनु-पय्यति। न बुद्धं समनुपय्यति। न बुद्धनाम समनुपय्यति।

श्रनुपलस्मग्रस्थताभावनताये प्रज्ञापारमितायां चरति । न च प्रज्ञापारमितां समनुपन्थति । न च प्रज्ञापारमितानाम समनु- पथ्यति । न वोधिसत्तं समतुपथ्यति । न वोधिसत्तनाम समतु-पथ्यति । न वृद्धं समतुपथ्यति । न वृद्धनाम समतुपथ्यति ।

श्रभावग्र्न्यताभावनतायै प्रज्ञापारिमतायां चरति। न च प्रज्ञा-पारिमितां समनुपग्यति। न च प्रज्ञापारिमितानाम समनुपग्यति। न बोधिसत्तं समनुपग्यति। न बोधिसत्तनाम समनुपग्यति। न बुद्धं समनुपग्यति। न बुद्धनाम समनुपग्यति।

स्वभावश्र्-स्थताभावनतायै प्रज्ञापारिमतायां चरति । न च प्रज्ञा-पारिमतां समनुपम्यति । न च प्रज्ञापारिमतानाम समनुपम्यति । न बोधिसत्तं समनुपम्यति । न बोधिसत्तनाम समनुपम्यति । न बुद्धं समनुपम्यति । न बुद्धनाम समनुपम्यति ।

श्रभावस्त्रभावश्र्स्यताभावनताये प्रज्ञापार्मितायां चरति । न च प्रज्ञापार्मितां समतुपश्यति । न च प्रज्ञापार्मितानाम समतु-पश्यति । न बोधिसत्तं समनुपश्यति । न बोधिसत्त्वनाम समनु-पश्यति । न बुद्धं समनुपश्यति । न बुद्धनाम समनुपश्यति ।

स्रत्युपस्थानभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरित । न च प्रज्ञा-पारिमितां समनुपस्थित । न च प्रज्ञापारिमितानाम समनुपस्थित । न बोधिसत्त्वं समनुपस्थित । न बोधिसत्तनाम समनुपस्थित । न बुद्धं समनुपस्थित । न बुद्धनाम समनुपस्थित ।

श्रार्थ्यस्यभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरित । न च प्रज्ञा-पारिमितां समनुपय्यति । न च प्रज्ञापारिमितानाम समनुपय्यति । न बोधिसत्तं समनुपय्यति । न बोधिसत्तनाम समनुपय्यति । न बुद्धं समनुपय्यति । न बुद्धनाम समनुपय्यति । ध्यानभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरित । न च प्रज्ञापारिमतां समतुपग्रति । न च प्रज्ञापारिमतानाम समतुपग्रति । न बोधि-सन्तं समतुपग्रति । न बोधिसत्तनाम समतुपग्रति । न बुद्धं समतुपग्रति । न बुद्धनाम समतुपग्रति ।

श्चप्रमाणभावनतायै प्रज्ञापार्सितायां चरति। न च प्रज्ञा-पार्सितां समतुपग्रति। न च प्रज्ञापार्सितानाम समतुपग्रति। न बोधिसत्त्वं समतुपग्रति। न बोधिसत्त्वनाम समतुपग्रति। न बुद्धं समतुपग्रति। न बुद्धनाम समतुपग्रति।

त्रारूषसमापत्तिभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरति। न च प्रज्ञापारिमतां समनुपक्षति। न च प्रज्ञापारिमतानाम समनु-पक्षति। न बोधिसत्तं समनुपक्षति। न बोधिसत्तनाम समनु-पक्षति। न बुद्धं समनुपक्षति। न बुद्धनाम समनुपक्षति।

श्रष्टिविमोचभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरति । न च प्रज्ञा-पारिमतां समनुपग्यति । न च प्रज्ञापारिमतानाम समनुपग्यति । न बोधिसत्तं समनुपग्यति । न बोधिसत्तनाम समनुपग्यति । न बुद्धं समनुपग्यति । न बुद्धनाम समनुपग्यति ।

नवाऽत्तपूर्व्वविद्यारसमापत्तिभावनताचे प्रज्ञापारिमताचां चरति।
न च प्रज्ञापारिमतां समतुपग्रति। न च प्रज्ञापारिमतानाम समतुपग्रति। न बोधिसत्तं समतुपग्रति। न बोधिसत्तनाम समतुपग्रति। न बुद्धं समतुपग्रति। न बुद्धनाम समतुपग्रति।

ग्रुत्यताविमोचसुखभावनताचे प्रज्ञापारिमताचां चरति। न च प्रज्ञापारिमतां समनुपग्रयति। न च प्रज्ञापारिमतानाम समनु- पम्यति । न वोधिमत्तं समतुपम्यति । न वोधिमत्तनाम समतु-पम्यति । न बुद्धं समतुपम्यति । न बुद्धनाम समतुपम्यति ।

श्रानिमित्तिविभोचभावनताये प्रज्ञापारिमितायां चरित । न च प्रज्ञापारिमितां समनुपय्यति । न च प्रज्ञापारिमितानाम समनु-पय्यति । न बोधिसत्तं समनुपय्यति । न बोधिसत्तनाम समनु-पय्यति । न बुद्धं समनुपय्यति । न बुद्धनाम समनुपय्यति ।

श्रप्रणिहितविमोचभावनताये प्रज्ञापार्मितायां चरति । न च प्रज्ञापार्मितां समनुपश्चति । न च प्रज्ञापार्मितानाम समनु-पश्चति । न बोधिसत्तं समनुपश्चति । न बोधिसत्तनाम समनु-पश्चति । न बुद्धं समनुपश्चति । न बुद्धनाम समनुपश्चति ।

श्रभिज्ञाभावनताये प्रज्ञापार्यमतायां चरति । न च प्रज्ञापार्-मितां समनुपश्यति । न च प्रज्ञापार्यमितानाम समनुपश्यति । न बोधिसत्तं समनुपश्यति । न बोधिसत्तनाम समनुपश्यति । न बुद्धं समनुपश्यति । न बुद्धनाम समनुपश्यति ।

समाधिभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरित । न च प्रज्ञापार-मितां समनुपम्यति । न च प्रज्ञापारिमतानाम समनुपम्यति । न बोधिमत्तं समनुपम्यति । न बोधिसत्तनाम समनुपम्यति । न बुद्धं समनुपम्यति । स बुद्धनाम समनुपम्यति ।

धारणीसुखभावनताये प्रज्ञापर्मितायां चरति । न च प्रज्ञा-पार्मितां समनुपग्यति । न च प्रज्ञापार्मितानाम समनुपग्यति । न बोधिसत्तं समनुपग्यति । न बोधिसत्तनाम समनुपग्यति । न बुद्धं समनुपग्यति । न बुद्धनाम समनुपग्यति । द्श तथागतयत्त्रभावनताये प्रज्ञापारिमतायां चरति । न च प्रज्ञापारिमतां समनुपम्यति । न च प्रज्ञापारिमतानाम समनु-पम्यति । न वोधिसत्तं समनुपम्यति । न वोधिसत्तनाम समनु-पम्यति । न बुद्धं समनुपम्यति । न बुद्धनाम समनुपम्यति ।

चतुर्वेशारद्यभावनताये प्रज्ञापार्मितायां चरति। न च प्रज्ञा-पार्मितां समनुपग्यति। न च प्रज्ञापार्मितानाम समनुपग्यति। न बोधिसत्तं समनुपग्यति। न बोधिसत्त्वनाम समनुपग्यति। न बुद्धं समनुपग्यति। न बुद्धनाम समनुपग्यति।

प्रतिसम्बद्भावनतायै प्रज्ञापार्मितायां चरति । न च प्रज्ञा-पार्मितां समनुपग्यति । न च प्रज्ञापार्मितानाम समनुपग्यति । न बोधिसक्तं समनुपग्यति । न बोधिसक्तनाम समनुपग्यति । न बुद्धं समनुपग्यति । न बुद्धनाम समनुपग्यति ।

श्राविणिकवुद्धधर्मभावनतायै प्रज्ञापारिमतायां चरति। न च प्रज्ञापारिमतां समनुपश्चिति। न च प्रज्ञापारिमतानाम समनु-पश्चिति। न बोधिसच्चं समनुपश्चिति। न बोधिसच्चनाम समनु-पश्चिति। न बुद्धं समनुपश्चिति। न बुद्धनाम समनुपश्चिति। श्रन्यन सर्व्वाकारज्ञतासनसिकारात्।

तेन वोधियत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता धर्माणां धर्म्मक्चणं सुप्रतिविद्धं भवति। यच धर्माणां धर्म्मक्चणं तन्न मंक्षियते न व्यवदायते। एवं खलु सुभूते वोधियत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरतानाममङ्केतिकीधर्मप्रज्ञतिर्ववोद्धवा। सनाममङ्केतिकीं धर्माणां प्रज्ञतिमवव्ध न रूपमभिनिवेच्यते। न

वेदनामभिनिवेच्छते। न संस्कारानभिनिवेच्छते। न विज्ञानमभि-निवेच्यते । न चचुरभिनिवेच्छते । न रूपमभिनिवेच्छते । न चचु-र्विज्ञानमभिनिवेच्छते । न चचुः संस्पर्थमभिनिवेच्छते । यदपि तचनुरूपचनुर्विज्ञान चनुःसंसार्गप्रत्ययादुत्पद्यते वेद्धितं सुखं वा दुःखं वा श्रदुःखाऽधुखं वा तदपि नाभिनिवेच्छते। न श्रोनमिभ-निवेच्छते। न प्रब्दमभिनिवेच्छते। न श्रोचिवज्ञानमभिनिवेच्छते। न श्रोचसंस्पर्धमिनिवेच्यते। यदपि तच्छोचग्रब्द श्रोचविज्ञान श्रोच-मंखर्भ प्रत्ययादृत्पद्यते वेदियतं सुखं वा दुःखं वा श्रदुःखाऽसुखं वा तदपि नाऽभिनिवेच्छते। न प्राणमभिनिवेच्छते। न गन्धानभि-निवेच्छते। न प्राणविज्ञानमभिनिवेच्छते। न प्राणमंस्पर्गमभिनिवे-च्छते । यद्पि घाणगन्ध घाणविज्ञान घाणसंस्पर्भ प्रत्ययाद्तपद्यते वेदियतं सुखं वा दुःखं वा ऋदुःखाऽसुखं वा तदिप नाऽभिनिवेच्छते। न जिज्ञामभिनिवेच्यते। न रमानभिनिवेच्यते। न जिज्ञाविज्ञान-मभिनिवेच्यते । न जिज्ञामंस्पर्भमभिनिवेच्यते । यदपि तिज्जिज्ञार्य जिकाविज्ञान जिकासंस्पर्भ प्रत्ययादुत्पद्यते वेदियतं सुखं वा दुःखं वा श्रमुखाऽदुःखं तद्पि नाऽभिनिवेच्यते । न कायमभिनिवेच्यते । न सुष्ट्यमिनिवेच्छते। न कायविज्ञानमिनिवेच्छते। न काय-संस्पर्भमभिनिवेच्छते। यद्पि तत्कायसुष्टच कायविज्ञान कायसंस्पर्भ प्रत्ययाद्त्यद्यते वेदियतं सुखं वा दुःखं वा ऋदुःखाऽसुखं वा तदिप नाऽभिनिवेच्यते । न मनोऽभिनिवेच्यते । न धर्मानभिनिवेच्यते । न मनोविज्ञानमभिनिवेच्छते । न मनः एंखर्पमभिनिवेच्छते । यदपि तनानोधर्मा मनोविज्ञा मनःसंस्पर्धप्रत्ययादुत्पद्यते वेद्वितं सुखं वा दुःखं वा त्रदुःखाऽसुखं वा तद्पि नाऽभिनिवेच्छाते।

संस्त्रतधातौ नाऽभिनिवेच्छते। त्र्रमंक्ततधातौ नाऽभिनिवेच्छते। दानपारिमतायां नाऽभिनिवेच्छते। ग्रीखपारिमतायां नाऽभि-निवेच्यते। चान्तिपारमितायां नाऽभिनिवेच्यते। वीर्थ्वपारमितायां नाऽभिनिवेच्छते। ध्यानपार्मितायां नाऽभिनिवेच्छते। प्रज्ञापार्-मितायां नाऽभिनिवेच्छते। न नाऽत्यन्तेऽपि खचणेऽप्यामां नाऽभि-निवेच्यते । बोधिकाये नाऽभिनिवेच्यते । मांसचनुषि नाऽभि-निवेच्यते । दिव्यचनुषि नाऽभिनिवेच्यते । प्रज्ञाचनुषि नाऽभि-निवेच्छते। धर्म्यचनुषि नाऽभिनिवेच्छते। बुद्धचनुषि नाऽभि-निवेच्यते । श्रभिज्ञापारमितायां नाऽभिनिवेच्यते । श्रधातमग्रून्य-तायां नाऽभिनिवेच्छते । विधिर्ध ग्रून्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । त्रश्चाताविहर्धाग्रुन्यतायां नाऽभिनिवेच्यते । ग्रून्यताग्रुन्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । महाग्रुत्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । परमाऽर्थग्रुत्य-तायां नाऽभिनिवेच्छते । संक्षतग्र्न्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । श्रसं-स्कृतग्रुन्यतायां नाऽभिनिवेच्छते। त्रत्यनाग्र्न्यतायां नाऽभिनिवे-च्छते । श्रनवराऽग्रश्चन्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । श्रनवकारश्चन्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । प्रकृतिश्र्न्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । सर्वधर्म-शुन्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । खन्नचणशून्यतायां नाऽभिनिवेच्छते । श्रनुपलभग्रू-यतायां नाऽभिनिवेच्छते। श्रभावग्रू-यतायां नाऽभि-निवेच्छते । खभावग्र्यायां नाऽभिनिवेच्छते । अभावखभावग्र्य-तायां नाऽभिनिवेच्छते । स्रत्युपस्थानेषु नाऽभिनिवेच्छते । सम्यक्-प्रहाणेषु नाऽभिनिवेच्यते । चद्धिपादेषु नाऽभिनिवेच्यते । इन्द्रि-चेषु नाऽभिनिवेच्छते । बलेषु नाऽभिनिवेच्छते । बोध्यङ्गेषु नाऽभि- निवेच्यते । श्रार्थाष्टाऽङ्गमार्गेषु नाऽभिनिवेच्यते । श्रार्थसत्वेषु नाऽभिनिवेच्यते । धानेषु नाऽभिनिवेच्यते । अप्रमाणेषु नाऽभि-निवेच्यते । श्रारूप्यसमापत्तिषु नाऽभिनिवेच्यते । श्रष्टसु विमोचेषु नाऽभिनिवेच्यते। नवखनुपूर्वविद्यारेषु नाऽभिनिवेच्यते। ग्र्न्यतायां नाऽभिनिवेच्छते। त्रानिमित्ते नाऽभिनिवेच्छते। त्रप्रणिहिते नाऽभि-निवेच्यते। त्रभिज्ञासु नाऽभिनिवेच्यते। समाधिषु नाऽभिनिवेच्यते। धारणीमुखेषु नाऽभिनिवेच्छते। दश्रतथागतबलेषु नाऽभिनिवेच्छते। चतुर्षु वैशारचेषु नाऽभिनिवेच्छते। धर्मधातौ नाऽभिनिवेच्छते। चतसृषु प्रतिमस्त्रितु नाऽभिनिवेच्छते । महामैच्यां नाऽभिनिवेच्छते । महाकरणायां नाऽभिनिवेच्छते। श्रष्टाद्यावेणिक बुद्धधर्मेषु नाऽभिनिवेच्छते । तथतायां नाऽभिनिवेच्छते । भूतकोच्यां नाऽभि-निवेच्छते। धर्माधातौ नाभिनिवेच्छते। सलपरिपाके नाऽभिनिवे-च्छते । बुद्धचेत्रपरिशुद्धौ नाऽभिनिवेच्छते । उपायकौगले नाऽभि-निवेच्यते । तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि ते सर्वधर्मान संविद्यन्ते । यञ्चा-ऽभिनिविभेत । येन वा ऽभिनिविभेत । यत्र वा ऽभिनिविभेत ।

एवं खबु सुस्ते वोधिसत्तोमहासत्तोऽनिमिनिविष्टः सर्वधर्षेषु प्रज्ञापारमितायां चरन् दानपारिमतायां वर्हते। श्रीकपारिमतायां विवर्हते। वान्तिपारिमतायां विवर्हते। वार्निपारिमतायां विवर्हते। वार्यपारिमतायां विवर्हते। श्रज्ञापारिमतायां विवर्हते। श्रज्ञापारिमतायां विवर्हते। वोधिसत्तन्याममवक्रामत्यवेवित्तिकां स्वीममाक्रामात्यभिज्ञाः परिपूर्ये वृद्धचेत्रेण वृद्धचेत्रं संकामित। सतान् परिपाठयन् वृद्धान् भगवतः सत्कुर्यन् गुरू कुर्व्यन् मानयन् पूजयन् वृद्धचेत्र परिशोधनताये।

बुद्धानां भगवतां दर्भनाये तां भगवतो दृष्टायेः सुप्रसम्से-राकाङ्क्षियने । तान बुद्धान् भगवतः सत्कर्त्तं ग्रस्कर्त्तं मानियतं पूजियतं तानि वाऽस्य सुप्रसम्सानि प्रादुर्भविय्यन्ति । तेरेव-सुप्रसम्से तेषां बुद्धानां भगवतामिन्ति प्रादुर्भविय्यन्ति । तेषाञ्च बुद्धानां भगवतामिन्ति धर्भं श्रोय्यन्ति । यथा श्रुतस् सधर्मीनजालो-स्केस्थते । यावदनुत्तरां सम्यक्षमनोधिमभिषमोत्स्यते । धारणी-सुखानि च प्रतिस्थाते । समाधिसुखानि च प्रतिस्थाते ।

एवं खलु सुभूते बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारमितायां चरतानाम मङ्केतिकीधर्मप्रज्ञप्तिरवबोद्धवा। यः पुनः सुस्रतिरेवमाइ बोधिमलोमहामलद्रति भगवनुच्यते । तत् किं मन्यसे सुस्रते रूपं बोधिसत्तदति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं सन्यसे समृते उन्यच रूपाद्वीधिसलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते इपे बोधिसलद्ति। श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् कि मन्यसे सुभूते बोधिसन्ते रूपमिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते त्रारूपि बोधिसल्दर्ति। त्राह नोहीदं भगवन। भगवा-नाइ। तत किं मन्यसे सुभूते वेदना बोधिसन्बद्दति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते ऋन्यच वेदनायां बोधिमलद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वेदनायां बोधिसनदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् विं मन्यसे सुभृते बोधिसत्ते वेदनेति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते अवेदना बोधिसत्तद्रति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञा बोधिसन्तद्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्यत्र संज्ञाया बोधिसत्तद्ति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे मंज्ञायां बोधिसचदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसत्ते मंज्ञीति। श्राह नोहीदं भगवन्। भग-वानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते ऋषंज्ञा बोधिमन्बद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे सुभूते संस्कारा बोधिमचदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यच संस्कारेभ्यो बोधिसलद्ति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते संस्कारेषु बोधिमच-इति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् विं मन्यसे सुभृते बोधिसचे संस्कारा इति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते अमंस्कारा वोधिसचदति । आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानं बोधि-मलदति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुऋतेऽन्यच विज्ञानाद्वीधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवान। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते विद्याने बोधिसचद्रति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसने विज्ञानमिति । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रविज्ञानो बोधिसन्तद्रति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभृते चनुर्वी धिसत्तद्रति।

म्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्रते श्रन्यत्र चचुषो बोधिसत्तद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते चनुषि बोधिसत्तद्रित । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसले चचुरिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रते श्रवचुर्वीधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मत्यसे सुभृते श्रोचं बोधिसल्द्रति । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यच श्रोचाद्वोधिसत्तद्दति। श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते श्रोचे बोधिमत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन्। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिमले श्रोचिमति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रश्नोचो बोधिसलद्ति । श्राह नोहीदं भग-वन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते घाणं वोधिसत्त्वदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते Sन्यच व्राणाद्वोधिसत्तद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वाणे बोधिसत्तद्रति। श्राह नोहीदं भग-वन्। भगवानाइ। तत् निं मन्यसे सुस्रतेऽघाणो बोधिसन्बद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्ते जिङ्गा बोधिमलद्रति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यच जिज्ञाया बोधिसत्तरति। श्राह नोहीदं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभूते जिज्ञायां बोधिसन्त-दति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगनवानाह । तत् किं मन्यसे सम्रते जिज्ञा वोधिसलेति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रते त्राजिज्ञो वोधिसलद्दति। त्राह नोहीदं भग-वन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रते कायो वोधिसलद्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रतेऽन्यन्न कायाद्वोधिसलद्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रते काये वोधिसलद्दति। त्राह नोहीदं भग-वन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रते वोधिसल्ले काय दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रते त्रकायो वोधिसलद्दति। त्राह नोहीदं भगवन।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते मनो बोधिसलद्गति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते- उन्यनमनसः बोधिसलद्गति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते मनिस बोधिसलद्गति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसले मनद्गति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रमनस्को बोधिसलद्गति। श्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवाना । तत् किं मन्यसे सुभूते रूपं बोधिन्त दिति। प्राह नोही दं भगवन्। भगवाना ह। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽत्यन्न रूपा दोधिसन्त दित्ता । त्राह नोही दं भगवन्। भगवाना ह। तत् किं मन्यसे सुभूते रूपे बोधिसन्त दित्ता। त्राह नोही दं भगवन्। भगवाना ह। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसन्ते रूपभिति। त्राह नोही दं भगवन्। भगवाना ह। तत् किं मन्यसे सुभूते त्राह्मपो बोधिसन्त दित्। त्राह नोही दं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते प्रब्दो बोधिसत्तर्ति।
श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यच
प्रब्दाद्वोधिसत्तरि। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते प्रब्दे बोधिसत्तर्ति। श्राह नोहीदं भगवन्।
भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसत्तं प्रब्दर्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्राब्दो बोधिसत्तर्दति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभृते गन्थो बोधिसन्दर्ति।
श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभृतेऽन्यष गन्धाद्वोधिसन्दर्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभृते गन्धे बोधिसन्दर्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभृते बोधिसन्ते गन्ध दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभृते श्रगन्थो बोधिसन्दर्ति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते र्घोबोधिसन्तइति।
श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यच
रसाद्दोधिसन्तद्दत्ति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं
मन्यसे सुभृते रचेबोधिसन्तद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्।
भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसन्ते रसद्दति। श्राइ
नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते श्ररकोन्
वोधिसन्दद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते स्पर्णाबोधिमत्तद्ति।

त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्यच स्पर्भाहोधिसत्तदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते स्पर्भ नोधिसत्तदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते नोधिसत्ते स्पर्भ दित। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते त्राधिसत्ते त्रस्पर्भानोधिसत्तदति। त्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते धर्मावोधिमत्तद्दति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यत्र धर्मांभो वोधिसत्तदति। आइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते धर्माषु वोधिसत्तद्दति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते वोधिसत्ते धर्मा दति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते अधर्मा वोधिसत्तद्दति। आह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते चचुर्धातुर्व्वीधिसत्तद्दति।
ग्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यद्र चचुर्धातोर्व्वीधिसत्तद्दति। ग्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते चचुर्धातौ नोधिसत्तद्दति। ग्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते नोधिसत्ते चचुर्धातु-दिति। ग्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते ग्राचचुर्धातुर्वीधिसत्तदति। ग्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते रूपधातुर्व्वीधिसत्तद्दति। त्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यक् रूपधातोर्ब्वीधिसत्तद्दित। त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुक्षते रूपधातो नोधिसत्तद्दित। त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुक्षते नोधिसत्ते रूपधातुरिति। त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुक्षते श्रद्धपधातुर्व्वीधिसत्तद्दित । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते चनुर्व्विज्ञानधातुर्व्विधि-सन्तद्दि। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यच चनुर्व्विज्ञानधातोर्व्विधिसन्तदित। त्राइ नोहीदं भग-वन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसन्ते चनुर्व्वि-ज्ञानधातुरिति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते त्राचनुर्व्विज्ञानधातुर्व्वोधिसन्तद्दति। त्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रोवधात्र व्याधिसन्तद्दि।
श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यव श्रोवधातो व्याधिसन्तद्दित । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रोवधातौ वोधिसन्तद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते वोधिसन्ते श्रोव-धातुरिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रशोवधातु व्याधिसन्तद्दित । श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते अन्यच प्रब्दधातुर्वेधि-सत्तदति। आइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते अन्यव प्रब्द्धातोर्वेधिसन्तद्दति। आइ नोहीदं भगवन्। भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभ्रते प्रब्दधाती बोधिसत्तर्ति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभ्रते बोधिसत्ते प्रब्दधातुरिति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभ्रते त्रप्रब्दधातुर्व्वोधिसत्तदति । त्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रोचिक्वानधातुर्व्वीधि-सल्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यच श्रोचिक्वानधातोव्वीधिमच्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रोचिक्वानधातौ बोधि-सच्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिमचे श्रोचिक्वानधातुरिति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रशोचिक्वानधातुर्व्वीधिमच-दति। श्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते प्राणधातुर्वेधिसत्तरि। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उत्यव प्राणधातोर्वेधिसत्तरित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते प्राणधातौ वोधिसत्तरित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते वोधिसत्ते प्राणधातिरिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते श्राणधातुर्वेधिसत्तरित। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते गन्धधातुर्वेधिसत्तदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यत्र गत्यधातोर्व्वीधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते गत्यधातौ वोधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसत्ते गत्यधातिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्राम्यधातुर्व्वीधिसत्तद्वति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते प्राणविज्ञानधातुर्वेधि-सन्तद्गति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यच प्राणविज्ञानधातो व्वाधिसन्तद्गति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते प्राणविज्ञानधातौ वोधिसन्त-द्गति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसन्ते प्राणविज्ञानधातुरिति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते त्रप्राणविज्ञानधातुर्वोधिसन्त-दति। त्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते जिज्ञाधातुर्व्वीधिसल-इति । त्राह नोहीदं भगवन् । तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यन्न जिज्ञाधातोर्व्वीधिसल्दिति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते जिज्ञाधातौ बोधिसल्दिति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसल्वे जिज्ञाधातुरिति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते त्रजिज्ञाधातुर्व्वीधिसल्दिति । त्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते रसधातुर्वेशिधसन्दरि।

त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे सुभूतेऽन्यच रमधातोर्व्वोधिमलद्रति। श्राह नोहीदं भगवान्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे सुभूते रसधातौ वोधिमलद्रति।
श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे सुभूते
वोधिमले रमधातुरिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह।
तत् किं मन्यमे सुभूते श्ररमधातुर्व्वोधिमलद्रति। श्राह नोहीदं
भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे सुभूते जिङ्गाविज्ञानधातुव्वीधिमलद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं
मन्यमे सुभृतेऽन्यच जिङ्गाविज्ञानधातोर्व्वोधिमलद्रति। श्राह नोहीदं
भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे सुभूते जिङ्गाविज्ञानधातौ
वोधिमलद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं
मन्यमे सुभूते वोधिमले जिङ्गाविज्ञानधातुरिति। श्राह नोहीदं
भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे सुभूते श्राजङ्गाविज्ञानधातुव्वीधिमलद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुश्वते कायधात्रव्याधियत्वद्दि। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुश्वतेऽत्यच कायधातार्व्याधियत्त्वदित। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुश्वते कायधाता वोधियत्वदित। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुश्वते वोधियत्त्वे कायधात्ति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुश्वते श्राइ नोहीदं भगवन्। सुश्वते श्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते सुष्टव्यधातुर्वेधिसन्तरति।

श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुक्ष्तेऽन्यत्र स्पृष्टव्यधातोर्व्वीधिसन्दर्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुक्ष्ते स्पृष्टव्यधातौ बोधिसन्वद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुक्ष्ते बोधिसन्वे सुष्टव्यधात्रिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुक्षते श्रस्पृष्टव्यधातुर्व्वीधिसन्वद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते कायविज्ञानधातुर्व्वोधि-सन्तर्ति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृतेऽन्यत्र कायविज्ञानधातोव्वीधिसत्तरति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते कायविज्ञानधातो बोधिसन्तर्दति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसन्ते कायविज्ञानधातुरिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते श्रकायविज्ञानधातु-व्वीधिसन्तर्दति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते मनोधातुर्व्वाध्यसन्दित ।

श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रतेऽन्यम्

मनोधातोर्व्वाधिसन्बद्दति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह ।

तत् किं मन्यसे सुम्रते मनोधातौ बोधिसन्बद्दति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते बोधिसन्व मनोधातुरिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते धर्माधातुर्वीधिसन्तरति।

श्राह नोहीरं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुश्लतेऽन्यव धर्मधातोर्व्वीधिसत्तद्दति। श्राह नोहीरं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुश्लते धर्मधातौ नोधिसत्तदित। श्राह नोहीरं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुश्लते नोधिसत्ते धर्म-धात्रिति। श्राह नोहीरं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुश्लते श्रधर्मधातुर्व्वीधिसत्तद्दति। श्राह नोहीरं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते मनोविज्ञानधातुर्वेधि-सल्हिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यन मनोविज्ञानधातोर्वेधिमल्हिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते मनोविज्ञानधातौ वोधिमल-हित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसले मनोविज्ञानधातुरिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवा-नाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रमनोविज्ञानधातुर्वेधिसल्हिति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते पृथिवीधात् वीधिषत्त-इति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृतेऽन्यच पृथिवीधातोन्वीधिसत्त्रदित। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते पृथिवीधातो बोधिसत्त्रदित। त्राइ नोहीदं भगवन्। मगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते वोधिसत्ते पृथिवीधात्रिति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते त्रपृथिवीधात्वीधिसत्त्रदित। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृतेऽस्थात्वीधि- सत्तद्ति। आहं नोहीदं भगवन्। भगवानाहा तत् किं मन्यसे सुस्तेऽन्यवाऽव्यातोर्व्योधिसत्तद्ति। त्राह नोहीदं भगवन्। भग-वानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽध्यातौ वोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवाना ह। तत् किं मन्यसे सुभृतेबोधिसच्देऽस्थातुरिति। श्राइ नोहीट भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽनन्था-तुर्वे। धिमलद्ति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभुते तेजोधातुर्व्वीधिसन्तद्ति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यचतेजोधातोर्वेधिसन्त-इति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् कि मन्यसे सुभूते तेकोधातौ बोधियलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसचे तेजोधातुरिति । श्राह नोहीदं भगवन् भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते श्रतेजोधातु-वीधिसत्तद्वति । श्राह नोहीद् भगवन् । भगवानाह । तत् विं मन्यमे सुभूते वायुधातुर्वे।धिमलद्दति । श्राह नोहीदं भगवन । भगवानाह । तत् कि मन्यमे सुभूतेऽन्यन वाय्धातोबीधिमल-इति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानांह । तत् कि मन्यसे सुभृते वायुधातौ बोधिसलइति । श्राहं नोहीदं भगवन् । भग-वानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते बोधिमले वायधातुरिति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् कि मन्यसे सुभृते श्रवायुधातुर्वेधिमलद्रति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते श्राकाशधातुर्वेधिसत्तद्दित । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यचा- काग्रधातोवीधिसत्तद्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाहः। तत् किं मन्यसे सुभूते त्राकाग्रधातौ बोधिसत्तद्दति। त्राह नोहीदं भग-वन्। भगवानाहः। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसत्ते त्राकाग्रधातु-रिति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाहः। तत् किं मन्यसे सुभूते त्रनाकाग्रधातुवीधिसत्तद्दति। त्राह नोहीदं। भगवन्। भगवानाहः।

तत किं मन्यसे सुभू ते विज्ञानधातुर्वीधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यच विज्ञानधातो-र्वीधिसलदति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानधातौर्व्वीधिसत्तद्दति। श्राह नोहीदं भगवन् । भग-वानाइ। तत् किं मन्यमे सुभृते वोधिमचे विज्ञानधातुरिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मनसे सुभःते त्रविज्ञानधातुर्वेधिमलद्रति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रविद्या वोधिसन्तद्दति । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यचाविद्यायाः बाधिमलद्रति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुस्रते अविद्यायां वोधिसन्तरति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसचेऽविद्येति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूतेऽनिवद्यो-बोधिसत्तद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभ्रते संस्कारावोधिसत्तद्वत । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुमृतेऽन्यचसंस्कारेभ्योबोधियलदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते संस्कारेषु बोधिसन्त-

इति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानां तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिमत्ते संस्कारादति। श्राह नोहीदं मगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रसंस्कारोबोधियलद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ । तत् किं मन्यसे मुभूते विज्ञान बोधिसत्त्वं इति। श्राप्त नोहीदं भगवन्। भगवानाहः। तत विं मन्यसे सुभूते श्रन्यत्र विज्ञानाद्वीधिसत्तद्वति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञाने वोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसचे विज्ञान-मिति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्से सुभूते श्रविज्ञानोबोधियत्तद्वति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते नामक्पं बोधिसलइति। श्राह नोहीदं भगवन। भगवानाइ। तत् विं मन्यसे सुभूते श्रन्यच नामकृपादोधिसलद्ति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते नाम-रूपेबोधिसत्तद्वति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिमत्ते नामक्पमिति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभृते श्रनामस्पोबोविसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते षड़ाय-यतनं वोधिसत्तद्रति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते अन्यव षडायतनाद्वीधियत्तद्ति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानासः। तत् किं मन्यसे सुभृते षड़ायतने बोधिसत्त्व इति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसले षड़ायतनमिति। श्राह नौहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रषड़ायतनोवोधिमनद्ति । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुक्षते सार्भीबोधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगगन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्य-चसार्पादोधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते सार्भे वेशियनद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते वे।धिमचेसार्गद्रति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते सार्गीवीधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तत् विं मन्यसे सुभृते वेदना बोधिमत्त्वहति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रन्यच वेदनाया वोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते वेदनायां बोधिमचद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिमचे वेदनेति। श्राह नोहीदं भगवन्। भग-वानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रवेदनो बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते हण्णा बोधि-मन्तद्रति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते श्रन्यच त्रणाया बोधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते खणायां वीधिसन्दर्ति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसन्वे हम्पेति। माह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्धसे सुभृते श्रहणाबोधिसलद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते जपादानं बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते ऋन्यवोपादानाद्वोधि-सत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्रते खपादाने वोधिमत्तदति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसचे उपादानमिति । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मत्यसे सुभूते श्रनुपादानोवोधिसल-इति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते भवोबोधिमत्तद्ति। श्राह् नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यच भवादोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते भवे बोधिसन्तद्रति । श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधि-सन्ते भवद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रभवोबोधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे मृभूते जातिव्वीधिसत्तरि। श्राह नोही इं भगवन् [ भगवानाह। तत् किं मन्दसे मुस्ते श्रन्य व जाते-व्याधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभः ते जातौवोधिसत्तद्रति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवाना ह। तत् किं मन्य से मुभ्दते बोधि सचे जातिरिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते अजातिर्वी-धिमचदिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यमे स्मृते जरामरणं बोधिसत्तद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवा-नाइ। तत् किं मन्यसे सुश्वते श्रन्यच जरामरणादोधिसन्दरित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्ते जरा- मर्णे वोधिमत्तदति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते वोधिसत्ते जरामर्णमिति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते अजरामर्णोबोधिसत्तदति। आह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभः ते या रूप खतयतासाबी धिसन्त इति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्रते श्रन्यत्र रूपतथतायाबोधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् कि मन्ध्से सुभूते रूपतथतायां बोधिसच्च ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाछ। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिमले रूपतथतेति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्ये स्मूते ऋष्पतथतोबोधिसत्तद्ति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ । तत् किंमन्यसे सुभ्दते या वेदना। तथतासाबोधिसत्तद्दति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं यन्यसे सुभृते श्रन्यचवेदनातथतायाबोधियत्तदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुस्रते वेदना-तथतायां बोधिसत्तद्रति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुम्हते बोधिसचे वेदनातथतेति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्ते अवेदनातयतोबोधि-सन्तद्रति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे मुम्द्रते या मंज्ञातथतामावोधिमलद्ति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे मुस्ते अन्यव संज्ञातयतायाबोधि-षत्तरि । त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे मुखते र्बज्ञातथतायां वोधिसत्त्वद्गति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानःह। तत् किं मन्यसे सुभृते बोधियले संज्ञातथतेति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्रते ऋसंज्ञातथतोबोधि-सत्तदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यस सुमृते या संस्कारतथतासाबोधिसन्तद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रन्यच संस्कारतथताया-बोधिसत्तद्दति। श्राष्ट्र नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यस सुमृते संस्कारतयतायां बोधिसच्चदति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ । तत् किं मन्य से मुस्ते बोधिमचेषंस्कार-तथतेति । त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् कि मन्यसे सुभूते श्रमंस्कारतथतोवोधिसत्तद्दति । श्राह नोहीदं भगवन्। भग÷ वानाइ। तत् किं मन्यसे सुक्षते या विज्ञानतथतासाबौधिसन्त-इति । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुमृति अन्यव विज्ञानतथतायाबोधिसत्तद्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्रते विज्ञानतथतायां वोधिसन्तद्रति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् क्रिं मन्यसे मुम्द्रते वोधिमन्त्रविज्ञानतथतेति। श्राहः नोहीदं भगवन्। भगवाना ह। तत् किं मन्यसे सुक्षते अविज्ञानत यतो वो धिसन्तद्रति। त्राहः नोहीदं भगवन्। भगवानाहः। तत् किं मन्यसे सुभूते या तत्तुस्वयतासा वोधिसलदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं सन्यसे सुरुते अन्यच चनुस्तयताया बोधिसचहति । अवह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे मुस्ते चचुसायतायां बोधिमलद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं. मन्यसे सुभृते बोधिसले चनुस्तथतेति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रचनुस्तथतोबोधिसलद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे मुस्ते या श्रोचस्तयता सा बोधिसन्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे मुस्ते श्रम्भव श्रोचतयताया बोधिसन्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे मुस्ते श्रोचतयतायां बोधिसन्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे मुस्ते बोधिसन्ते श्रोचतयतेति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे मुस्ते श्रशोचतयतो बोधिसन्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे मुस्ते श्रशोचतयतो बोधिसन्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुमूते या प्राणतयता सा बीधियन्तदति । याह नोहीदं भगवन् । भगवानाह तत् किं मन्यसे सुमूते व्यापतयताया बोधियन्तदति । याह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुमूते प्राणतयतायां बोधियन्तदति । याह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुमूते बोधियन्ते प्राणतयतीवा । याह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुमूते बोधियन्ते प्राणतयतीवोधियन्तदति । याह नोहीदं भगवन् । याह नोहीदं भगवन् । याह नोहीदं भगवन् । याह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुस्ते या जिज्ञातथता सा बोधिसच्चद्रति । श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं सन्यये सुभृते श्रन्थच जिज्ञातथतायावोधियन्वद्दि । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यये सुभृते जिज्ञातथतायां बोधियन्वद्दि । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यये सुभृते बोधियन्वे जिज्ञातथतेति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यये मुभृते श्रिज्ञातथतो बोधियन्वद्दि । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते या कायतयता सा वोधिसच्दित । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते अन्यत्र कायतथताया वोधिसच्दित । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते कायतथतायां वोधिसच्दित । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसच्चे कायतथतित । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते अकायतथतो वोधिसच्चदित । आह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते या मनस्वयता सा बोधि-सन्तरि । याह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते व्यन्य मनस्वयताया बोधिसन्तरि । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते मनस्वयतायां बोधिसन्तरि । याह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसन्ते मनस्वयता रति । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते व्रमनस्वयतो बोधिसन्तरि । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह। तत् किं मन्यने सुभूते या रूपतथता सा बोधि-सलइति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यने सुभूते श्रन्थत्र रूपतथताया वोधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यने सुभूते रूपतथतायां वोधिसत्तदिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यने सुभूते बोधिसत्ते रूपतथतिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यने सुभूते श्ररूपतथतो वोधिसत्तदति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमूते या प्रव्यतयता सा बोधिसलद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं सन्यसे सुमूते श्रन्यच प्रव्यतयताया बोधिसलद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुमूते प्रव्यतयतायां बोधि-सलद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुमूते बोधिसले प्रव्यतयति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुमूते श्राब्यतयतो बोधिसलद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या गन्धतयता सा वोधिसत्त-इति। श्राइ नोहीदं मगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यच गन्धतयताया वोधिसत्तइति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते गन्धतयतायां वोधिसत्तइति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसत्ते गन्धतयतेति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रगन्थतथतो बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ । तत् किं मन्येषे सुभूते या रसतथता सा बोधिसचरित । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्येषे सुभूते श्रन्यच रमतथताया बोधिसचरित । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्येषे सुभूते रसतथतायां बोधि-सचरित । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्येषे सुभूते बोधिसच्चे रसतथतेति। श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्येषे सुभूते श्ररसतथतो बोधिसच्चरित । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते यास्पर्धतयाता वोधि-सन्दिति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यच स्पर्धतयताया बोधिसन्दिति। श्राइ नोहींदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते स्पर्धतयतायां बोधिसन्दिति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसन्ते स्पर्धतयतेति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रस्पर्धतयतोबोधिसन्दिति। श्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं कन्यसे सुश्रुते या धर्म्मतयता सा वोधि-सन्दर्ति। श्राइ नोहोद भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुश्रुते श्रुन्यव धर्म्मतयताया वोधिसन्त इति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुश्रुते धर्म्मतयतायां बोधिसलद्गि । त्राह नोहींदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसले धर्म्मतयतेति । त्राह नोहींदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते त्रधर्म्मतयतोबोधिसलद्गि । त्राह नोहींदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या चनुर्धात्स्वायता सा बोधिसत्तद्वति। त्राइ तोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते त्रान्यचा वोधिसत्तद्वति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते चनुर्धात् तयतायां वोधिसत्तद्वति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसत्ते चनुर्धात्तयतेति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते त्राह्मनोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते त्राह्मनोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते त्राह्मनोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुभूते या रूपधातुतथता बोधि-सन्तर्तत । त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुभृते त्रन्यच रूपधातुतथताया बोधिसन्तर्तत । त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुभृते रूपधातुतथतायां बोधिसन्तर्तत । त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तृत किं मन्यये सुभृते बोधिसन्ते रूपधातुतथतेति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यये सुभृते त्ररूपधातुतथतोवोधिसन्तरति। त्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते या चचुर्विज्ञानधातुतथता सा बोधिसन्तद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मत्यसे सुभ्रते श्रन्यत्र चनुर्विज्ञानधात् तथाया बोधिसन्तरि। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् कि मन्यसे सुभ्रते सनुर्विज्ञानधातुतथतायां बोधिसन्तरित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् कि मन्यसे सुभ्रते बोधिमन्ते चनुर्विज्ञानधात् तथ-तेति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् कि मन्यसे सुभ्रते श्रवन् विज्ञानधात् तथतो बोधिसन्तरित। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते या श्रोवधातुतयता सा वोधिसन्दर्ति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यसे सुम्द्रते श्राच्य श्रोवधातुतयताया वोधिसन्दर्दि । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते श्रोव-धातुतयतायां वोधिसन्दर्दि । श्राह नोहीदं एगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते वोधिसन्वे श्रोवधातुतयतिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते श्रश्रोव-धातुतयतोवोधिसन्दर्दि । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते या प्रव्हधात्तयता सा वोधिमचहित। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते प्रन्यच प्रव्हधात्तयताया वोधिमचहित। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते प्रव्हधात्तयतायां वोधिमचहित। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते वोधिमच्चे प्रव्हधात्तयतीति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते त्रप्रवह्धात्तयतीन वोधिमचहित। त्राइ नोहीदं प्रगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते त्रप्रवह्धात्तयतीन वोधिमचहित। त्राइ नोहीदं प्रगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या श्रोचिवज्ञानधातुतयता सा वोधिसलद्दित। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्य श्रोचिवज्ञानधातुतयताया वोधिसलद्दित। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रोचिवज्ञानधातुतयतायां वोधिसलद्दित। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते वोधिमले श्रोचिवज्ञानधातुन्तयतीत। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् कि मन्यसे सुभृते श्रश्चोचिवज्ञानतयतोवोधिसलद्दित। श्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् कि मन्यथे सुभूते या प्राणधातुतथता सा बोधिसन्तदति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् कि मन्यथे सुभूते अन्यच घाणधातुतथताया बोधिसन्तदति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् कि मन्यथे सुभूते घाणधातु-तथतायां बोधिसन्तदति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् कि मन्यथे सुभूते घाणधातु-तयतायां बोधिसन्तदति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् कि मन्यथे सुभूते अघाणधातुतथतोन् बोधिसन्तदति। आह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या गन्धधातुतयता सा बोधिसच्हित। भाइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते भन्यन गन्धधातुतयताया बोधिसच्हित। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते गन्धधातु-तयतायां बोधिसच्हित। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसच्च गन्धधातुत्वित। श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यते सुश्रुते त्रगन्धधातुतयतो-बोधिसच्दति । त्राइ नोहोट भगवन् ।

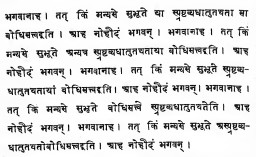
भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या प्राणिवज्ञानधातुतयता सा बोधिसन्तदति। श्राइ नोंहीरं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं भन्यसे सुभूते श्रन्थत्र प्राणिवज्ञानधातुतयताया बोधिसन्तदति। श्राइ नोहीरं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते प्राणिवज्ञानधातुतयतायां बोधिसन्तदति। श्राइ नोहीरं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधियन्ते प्राणिवज्ञानधातु-तयतेति। श्राइ नोहीरं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रद्वाणिवज्ञानधातुतयतोबोधिसलद्दति। श्राइ नोहीरं भगवन्।

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते या जिज्ञाधात्त्तवता सा बोधिसन्तर्तत । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते श्रन्य जिज्ञाधात्त्तवताया बोधिसन्तर्दत । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते जिज्ञा-धात्तवायायां बोधिसन्तर्दति। श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते बोधिसन्ते जिज्ञाधात्त्तवति । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभृते श्रजिङ्गा-धात्तव्यतोबोधिसन्तर्दति । श्राइ नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभ्रते या रसधातुतथता सा बोधितलद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं अन्यसे सुभ्रते श्रन्थच रसधातुतथताया बोधिसलद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते रसधातु-तायां बोधिसत्तद्दति। श्वाह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसत्ते रसधातुतथतेति। श्वाह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्वरसधातुतथतो-बोधिसत्तद्दति। श्वाह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या जिङ्काधातुतयता सा वोधिसत्तरित । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यच जिङ्काविज्ञानधातुतथताया वोधिसत्तरित । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते जिङ्काविज्ञानधातुतथतायां वोधिसत्तरित । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसत्ते जिङ्काविज्ञानतथतेति। श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्राक्काविज्ञानधातुतथतोवोधिसत्तरित । श्राइ नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते या कायधातुतथता सा बोधिसन्बद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते श्रन्यच कायधातुतथताया बोधिसन्बद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते कायधातुन्तथतायां बोधिसन्बद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते बोधिसन्व कायधातुतथतेति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुमृते श्रनायधातुतथतोन्बोधिसन्वद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्।



भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते या कायविज्ञानधातुत्रयता सा वोधिसच्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यच कायविज्ञानधातुत्रयताया वोधिसच्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते कायविज्ञानधातुत्रयतायां वोधिसच्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसच्चे कायविज्ञानधातुत्रयतायां वोधिसच्चे सुभूते वोधिसच्चे कायविज्ञानधातुत्रयतीत। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रावविज्ञानधातुत्रयतीवोधिसच्दति। श्राह नोहीदं भगवन्।

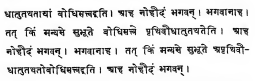
भगवानाइ। तत् किं मन्येषे सुभूते या मनोधातुतथता सा बोधिसन्तद्दति। आह नोही हं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्येषे सुभूते अन्यव मनोधातुतथताया बोधिसन्तद्दति। आह नोही हं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्येषे सुभूते मनोधातुतथतायां बोधिसन्तद्दति। आह नोही हं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्येषे सुभूते बोधिसन्दर्दति। आह नोही हं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्येषे सुभृते बोधिसन्ते भगविज्ञानधातुतथतेति। आह

नोहीटं भगवन। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुसूते श्रमनोधातु-तथतोबोधिमत्तद्दति। श्राह नोहीटं भगवन्।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते या धर्मधातुतथता सा बोधिसन्तद्दित । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते अन्यच धर्मधातुतथताया बोधिसन्तद्दित । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते धर्मधातु-तथतायां बोधिसन्तदित । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते धर्मधातु-तथतायां बोधिसन्तदित । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्रते अधर्मधातुतथतो – वोधिसन्तदित । त्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभूते या मनोविज्ञानधात्तयता सा बोधिसल्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभूते श्रन्य मनोविज्ञानधात्तयताया बोधिसल्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभूते मनोविज्ञानधात्तयतायां बोधिसल्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभूते बोधिसल्चे मनोविज्ञानधात्तत्यतायां बोधिसल्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यथे सुभूते श्रमनोविज्ञानधात्तयत्यतोवोधिसल्दित। श्राह नहीदं भगवन।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुद्धते या पृथिवीधात्तयता सा बोधिसल्द्रति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुद्धते त्रन्यत्र पृथिवीधातुतयताया बोधिसल्द्रति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुद्धते पृथिवी-



भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते या ऽभात्तवता सा बोधिसलदित । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते अन्यनाऽभात्तवताया बोधिसलदित । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते ऽभात्तवतायां बोधिसलदित । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसले ऽभात्तवत्रविति । आह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते उनभात्तवयावोधिसलदित । आह नोहीदं भगवन् ।

भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते था तेजोधातुतयता सा बोधिसच्चद्रति । श्राह नोही दं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते श्रन्यत्र तेजोधातुतयताया बोधिसच्चद्रति । श्राह नोही दं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते तेजोधातु-तयतायां बोधिसच्चद्रति । श्राह नोही दं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते वोधिसच्चे तेजोधातुत्यतेति । श्राह नोही दं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुम्द्रते श्रतेजों-धातुतयतोवोधिसच्चद्रति । श्राह नोही दं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या वायुधातुतथता सा बोधिसत्तद्वति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते त्रन्यच वायुधात्ततथताया बोधिसचहित। त्राह गोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वायुधातु-तथतायां बोधिसच्चहित। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसचे वायुतथतेति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते त्रवायुतथतोबोधि-सच्चहित। त्राह नोहीदं भगवन्।

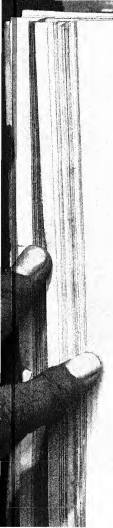
भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुस्ते या आकाशधातुतथता— सा वोधिमन्दति । आह नोही दं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुस्ते अन्यवाकाशधातुतथताया वोधिमन्दति । आह नोही दं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुस्ते आकाश-धातुतथतायां वोधिमन्दति । आह नोही दं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुस्ते वोधिमन् आकाशधातुतथतिति । आह नोही दं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुस्ते अनाकाश-धातुतथतोवोधिमन्दति । आह नोही दं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुस्ते या विज्ञानधात्तवयता सा वोधिसन्तद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुस्ते श्रन्यत्र विज्ञानधात्तवयताया वोधिसन्तद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुस्ते विज्ञानधात्तवयतायां वोधिसन्तद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुस्ते वोधिसन्ते विज्ञानधात्तवयतीत। श्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुस्ते श्रविज्ञानधात्तवयतीवोधिसन्तद्दति। श्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाह । तत् किं मन्यये सुभूते या ऽविद्यातयता सा बोधिसच्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यये सुभूते श्रन्यचाविद्यातयताया बोधिमच्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यये सुभूते श्रविद्यातयतायां बोधिमच्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यये सुभूते वोधिसच्चे श्रविद्यातयतेति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यये सुभूते श्रनविद्यातयतोवोधिसच्चदिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यये सुभूते श्रनविद्यातयतोवोधिसच्चदिति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते या संस्कारतथता सा वोधिसलद्गति । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्थच संस्कारतथताया वोधिसलद्गति । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते संस्कारतथतायां वोधिसलद्गति । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसले संस्कारतथतिति । श्राइ नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रसंस्कारतथतोवोधिसलद्गति । श्राइ नोहीदं भगवन् । सगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रसंस्कारतथतोवोधिसलद्गति । श्राइ नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या विज्ञानतथता सा बोधिसन्तइति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यत्र विज्ञानतथताया बोधिसन्तइति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञान-तथतायां बोधिसन्तइति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसन्ते विज्ञानतथतेति। श्राह नोहीदं

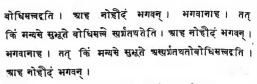


भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुश्दते श्रविज्ञानतयतो-बोधिसत्तदति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते या नामरूपतथता सा बोधिसत्त्वद्दि । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्य नामरूपतथताया बोधिसत्त्वद्दि । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते नाम-रूपतथतायां बोधिसत्त्वद्दि । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसत्ते नामरूपतथतीति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रनामरूपतथतो - वोधिसत्त्वद्दि । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते या षड़ायतनतथता सा वोधिसल्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रन्यत्र षड़ायतनतथताया वोधिसल्दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते षड़ायतनतथतायां वोधिसल्य-दिति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसल्वे षड़ायतनतथतेति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रष्ठायतनतथतोवोधिसल्वदित । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्दते या सार्धतयता सा वोधिसन्तदति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्दते श्रन्यच सार्धतयताया वोधिसन्तदति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुम्दते सार्धतयतायां



भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्रते या वेदनातथता सा वोधिसन्तदति। प्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्रते प्रन्यच वेदनातथताया वोधिसन्तदति। प्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्रते वेदनातथतायां वोधिसन्तदति। प्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्रते वोधिसन्ते वेदनातथतीति। प्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्रते वोधिसन्ते वेदनातथतीति। प्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्रते प्रवेदनातथतीवोधिसन्तदति। प्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या हण्णातयता सा वोधिसत्तरति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते अन्यच हण्णातयताया वोधिसत्तरति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते हण्णातयतायां वोधिसत्तरति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते वोधिसत्ते हण्णातयतेति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते अहण्णातयतोवोधिसत्तरति। आह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते अहण्णातयतोवोधिसत्तरति। आह नोहीदं भगवन्।

भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुश्रुते या उपादानतयता सा बोधिसचद्गति । स्त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं



मन्यसे सुभूते श्रन्थनोपादानतथताया बोधिमलद्दति। श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते खपादान-तथतायां बोधिमलद्दति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिमले खपादानतथतित । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते श्रनुपादानतथतो-बोधिमलद्दति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्द्रते या भवतथता सा बोधि-सन्दर्ति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्द्रते बन्यच भवतथताया बोधिसन्दर्ति। त्राइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुम्द्रते भवतथतायां बोधिसन्दर्ति। बाइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्द्रते बोधिसन्ते भवतथतेति। बाइ नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुम्द्रते त्रभवतथतोबोधिसन्दर्ति। बाइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते या जातितयता सा बोधिसल्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते त्रान्यत्र जातितयताया बोधिसल्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते जातितयतायां बोधिसल्दति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते बोधिसल्व जातितयतेति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते बोधिसल्व जातितयतेति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यमे सुभूते त्राजातितयतोबोधिसल्दति। त्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते या जरामर्णतथता सा बोधिसल्दिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽन्यच जरामर्णतथताया बोधिसल्दिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते जरामर्णतथतायां बोधिसल्दिति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते बोधिसले जरामर्णतथतेति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते श्रजरामर्णतथतो नोधिसल-दति। श्राह नोहीदं भगवन्।

भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुसूते ऋर्यवमं सन्पायन्नेवं वद्सिं।

न रूपं वोधिमत्तरित । नाऽन्यच रूपाद्दोधिमत्तरित । न रूपे वोधिमत्तरित । न वोधिमत्तेरूपिमिति । नाऽरूपोवोधिमत्तरित । न वेदनावोधिमत्तरित । नाऽन्यच वेदनाया वोधिमत्तरित । न वेदनायां वोधिमत्तरित । न वोधिमत्ते वेदनेति । नाऽवेदनो-

<sup>\*</sup> मन्यसे इत्यधिकं प्रतिभाति किन्तु एक्तक चतुष्ट्येऽपिविद्यते ।

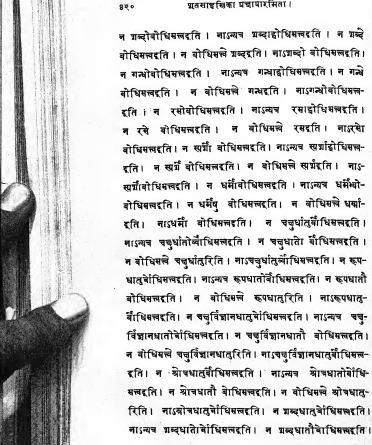
<sup>ं</sup> चर्यस्य विषयस्य रूपादेर्वेष्रमधीनं प्रध्यन् जानन् इत्यर्धः। विषया-चिलमङ्गीक्षत्य किमेतददसीति भगवतः प्रश्नाऽभिष्रायः॥ वाह्याच्तित्व वादिनां मते विषयस्य प्रत्यच्चं प्रति कारणलान्युपगमात् त्या यदिचानस्य विषय-धीनत्यमन्युपगम्यते तदा वाह्याचित्वं वनादापतित तथाच श्रूष्णतावाद भङ्गप्रसङ्गः इति इदयम्।

<sup>्</sup>री बोधिसावस्य रूपाद्यन्यतादिकं किं विषयस्य परमार्थं सत्त्वाप्रयुक्तं इति प्रश्नप्रमामिप्रायः।

बोधिमलद्दित । न मंज्ञाबोधिमलद्दित । नाऽन्यत्र मंज्ञायाबोधि-मलद्दित । न मंज्ञायां बोधिमलद्दित । न बोधिमले मंज्ञित । नाऽमंज्ञोबोधिमलद्दित । न संस्काराबोधिमलद्दित । नाऽन्यत्र मंस्कारेभ्यो बोधिमलद्दित । न संस्कारेषु बोधिमलद्दित । नाऽन्यत्र संस्कारेबोधिमलद्दित । निवज्ञानं बोधिमलद्दित । नाऽन्यत्र विज्ञानाद्दोधिमलद्दित । न विज्ञाने बोधिमलद्दित । नाऽविज्ञानो-बोधिमलद्दित ।

न चर्नुवीधिमलद्दित। नाऽन्यच चर्नुषो वोधिमलद्दित। न चर्नुषि वोधिमलद्दित। न वोधिमले चर्नुदिति। नाऽचर्नुर्व्वाधि-मलद्दित। न श्रोचं वोधिमलद्दित। नाऽन्यच श्रोचाद्दोधिमलद्दित। न श्रोचवोधिमलद्दित। न वोधिमले श्रोचिमिति। नाऽश्रोचोवोधि-मलद्दित। न द्राणं वोधिमलद्दित। नाऽन्यच द्राणाद्दोधिमलद्दित। न प्राणं वोधिमलद्दित। न वोधिमले द्राणमिति। नाऽद्राणो वोधिमलद्दित। न जिङ्का वोधिमलद्दित। नाऽन्यच जिङ्काया-वोधिमलद्दित। न जिङ्कायां वोधिमलद्दित। न वोधिमले जिङ्कित। नाऽजिङ्कोवोधिमलद्दित। न काघावोधिमलद्दित। नाऽन्यचकायाद्दोधिमलद्दित। न कायवोधिमलद्दित। न वोधिमले कायद्दित। नाऽकायो वोधिमलद्दित। न मनोवोधिमलद्दित। न वोधिमले मनदेत। नाऽमनो वोधिमलद्दित।

न रूपं वेाधिसत्तद्दति। नाऽन्यच रूपाद्वोधिसत्तद्दति। न रूपे वेाधिसत्तद्दति। न वेाधिसत्ते रूपमिति। नाऽरूपे वोधिसत्तद्दति।

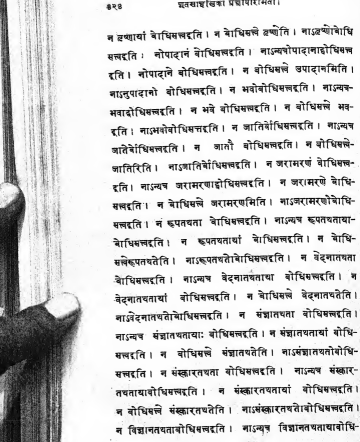


न बोधिसचे प्रव्दधातुरिति। नाऽप्रव्दधातुर्वोधिसचद्ति। न श्रीचित्रज्ञानधातुर्वेधिसत्तद्ति। नाऽत्यत्र श्रीचित्रज्ञानधातोवेधि-सत्तर्ति। न श्रीचविज्ञानधातौ बोधिसत्तर्ति। न बेधिसत्ते श्रीचे-विज्ञानधात्तरिति । नाऽश्रोचविज्ञानधातुर्व्वीधिसत्तरित । न घाण-धातुर्व्वीधिसत्तद्ति। नाऽन्यच घाणधातीर्वोधिसत्तद्ति। न घाण-धातौ बोधिसत्तद्दति। न बोधिमत्ते घाणधातुरिति। नाऽघाण-धातुर्वोधिसत्तद्ति । नगन्धधातुर्वोधिसत्तद्ति । नाऽन्यच गन्ध-धातोवीधिसत्तद्ति। न गन्धधातौ बोधिसत्तद्ति। न बोधिसत्ते गत्थधातुरिति। नाऽगत्थधातुर्वोधिमत्तदति। न प्राणविज्ञानधात-वीधिसत्तद्ति। नाऽन्यच प्राणविज्ञानधातीवीधिसत्तद्रति। न प्राण-विज्ञानधातौ बोधिमचद्ति। न बोधिमचे घाएविज्ञानधात-रिति । नाऽघाणविज्ञानधात्र्वे।धिमलद्ति । न जिज्ञाधात्र्वे।धि-सन्तर्ति। नाऽन्यत्र जिक्काधातीर्वोधिसन्तरति। न जिक्काधातौ बोधिमलद्ति । न बोधिमले जिङ्काधात्रिति । नाऽजिङ्काधात्-वीधिमलद्ति। न रमधातुवीधिमलद्ति। नाऽन्यच रमधातोवीधि-सलद्ति। नरसधातीबोधिमलदति। नबोधिमलरसधातरिति। नाऽरमधातुर्वोधिमलद्ति। न जिज्ञाविज्ञानधातुर्व्वोधिमलद्ति। नाऽन्यन जिक्काविज्ञानधातीर्ब्बीधिसलद्दति। न जिक्काविज्ञानधातौ-बोधिसलद्ति। न बोधिसले जिङ्ठाविज्ञानधात्ररिति। नाऽजिङ्ठा-विज्ञानधातुर्बीधिमलद्ति। न कायधातुर्बीधिमलद्ति। नाऽन्यच कायधाते। व्याधिमत्तद्ति। न कायधातौ बोधिमत्तद्ति। न बोधि-मले कावधातुरिति। नाऽकावधातुर्व्वेधिमलदित। न स्वष्टवधातु- व्वाधियसदित । नाऽन्य स्पृष्टवधाती व्वाधियसदित । न स्पृष्टवधाती वोधियसदित । न वोधियस्ते स्पृष्टवधातुरिति । नाऽस्पृष्टवधातु व्वाधियस्तदित । न कायिवज्ञानधातुर्व्वाधियस्तदित ।
नाऽन्य कायिवज्ञानधाते व्वाधियस्त्र ति । न कायिवज्ञानधातौ
वोधियस्त्र ति । न वोधियस्ते कायिवज्ञानधातुरिति । नाऽकायविज्ञानधातुर्व्वाधियस्त्र ति । न मनोधातुर्व्वाधियस्त्र ति । नाऽन्यत्रमनोधातार्व्वाधियस्त्र ति । न मनोधातौ वोधियस्त्र ति । नाऽन्यत्रमनोधातार्व्वाधियस्त्र ति । नाऽमनोधातार्व्वाधियस्त्र ति । न
धर्मधात् व्वाधियस्त्र ति । नाऽन्यत्र धर्मधातार्व्वाधियस्त्र ति । नाऽमन्धाता वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र धर्मधाता वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र धर्मधाता वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र धर्मधाता वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र सनोविज्ञानधाते वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र सनोविज्ञानधाते वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र सनोविज्ञानधाते वोधियस्त्र ति । न मनोविज्ञानधातो वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र सनोविज्ञानधातो वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र सनोविज्ञानधातो वोधियस्त्र ति । नाऽपात्र सनोविज्ञानधातो वोधियस्त्र ति । नाऽपात्र सनोविज्ञानधातो वोधियस्त्र ति । नाऽप्यत्र सनोविज्ञानधातो वोधियस्त्र ति । नाऽपात्र सनोविज्ञानधातो वोधियस्त्र ति । नाऽपात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र सनोविज्ञानधात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र सन्ति । नाऽपात्र विज्ञानधात्र विज्ञानधात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र सन्ति । नाऽपात्र विज्ञानधात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र सन्ति । नाऽपात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र विज्ञानधात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र सन्ति । नाऽपात्र विष्ठ सन्ति । नाऽपात्र सन्ति । सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति सन्ति सन्ति सन्ति सन्ति । सन्ति सन्ति

न पृथिवीधातुर्वोधिसच्चेद्दति । नाऽन्यच पृथिवीधाते विधिस्मन्द्दित । न पृथिवीधातौ वे धिसच्चद्दित । न वे धिसच्चे पृथिवीधातुर्वोधिसच्चद्दित । नाऽस्थातुर्वेधिसच्चद्दित । नाऽस्थातुर्वेधिसच्चद्दित । नाऽस्थातुर्वेधिसच्चद्दित । नाऽस्थात् वे धिसच्चद्दित । नाऽस्थात् वे बिधसच्चद्दित । न ते जोधातुर्वेधिसच्चद्दित । न ते जोधातुर्वेधिसच्चद्दित । न ते जोधातुर्वेधिसच्चद्दित । न ते जोधातौ वोधिसच्चद्दित । न वोधिसच्चेदेजेधातुर्वेधिसच्चद्दित । न ते जोधातौ वोधिसच्चद्दित । न वायुधातुर्वेधिसच्चद्दित । नाऽत्यच वायुधातुर्वेधिसच्चद्दित । नाऽत्यच वायुधातुर्वेधिसच्चद्दित । न वायुधातुर्वेधिसच्चद्दित । न वायुधातुर्वेधिसच्चद्दित । न वोधिसच्चे वायुधातुर्वेधिसच्चद्दित । न वोधिसच्चेष्ठित वायुधातुर्वेष्ठित वायुधातुर्वेष्ठित ।

रिति । नाऽवायुधातुर्वोधिसत्त्वद्गि । नाऽऽकाग्रधातुर्वोधिसत्त्वद्गि । नाऽन्यचऽऽाकाग्रधाताे वीधिसत्त्वद्गि । नाऽऽकाग्रधातौ वाधिसत्तद्गि । नवाधिसत्त्वे स्राकाग्रधातुरिति । नाऽनाऽऽकाग्रधातुर्वोधिसत्त्वद्गि ।

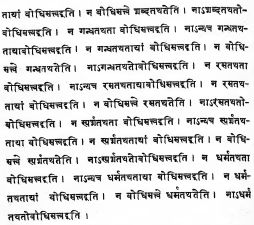
न विज्ञानधात्वेधिमत्तद्ति। नाऽन्यच विज्ञानधातावेधि-सत्तद्ति। न विज्ञानधातौ बाधिसत्तद्ति। न बाधिसत्ते विज्ञान-धातुरिति। नाऽविज्ञानधातुर्वेधिसत्तद्ति। नाऽविद्यावेधिसत्तद्ति। नाऽन्यवाऽविद्याया वाधिमत्तद्ति। नाऽविद्यायां वाधिमत्तदति। न वाधिमलेऽविद्यति । नाऽनविद्योवाधिमलद्ति । न मंस्कारावाधि यन्तद्ति। नाऽन्यच संस्कारेभ्या वोधिसन्तद्रति। न संस्कारेष् वाधि-सन्तदति। न वेाधिसन्तेसंस्कारादति। नाऽसंस्कारीवेाधिसन्तद्ति। विज्ञानं बाधिसत्तद्वति। नाऽन्यचविज्ञानाहोधिसत्तद्वति। न विज्ञाने बाधिसन्दर्ति। न बाधिसन्वेविज्ञानमिति। नाऽविज्ञानी बाधिसन्तद्रति। न नामरूपं बाधिसन्तद्रति। नाऽन्यत्र नामरूपा-दोधिसत्तद्ति। न नामक्षे वेाधिसत्तद्ति। न वेाधिसत्ते नाम-रूपमिति । नाऽनामरूपोवाधिमत्तद्ति । न षडायतनं वाधिमत्त-दति। नाऽन्यच षड्यतनाद्वीधिमत्तद्ति। न षड्यतनेबाधिमत्त-दति। न बाधिसने षड़ायतनमिति। नाऽषड़ायतनो बाधिसन्बद्ति। न सर्गीवोधिसलद्ति। नाऽन्यत्र सार्माद्वोधिसलद्ति। न सर्गी बोधिमलद्ति। न बोधिमले सर्प्रद्ति। नाऽसर्प्रोबोधिमलद्ति। न वेदनाबोधिसत्तद्ति। नाऽन्यच वेदनाया बोधिसत्तद्ति। न वेद-नायां बोधिसत्तद्दति । न बोधिसत्त्वेवदनेति । नाऽवेदनोबोधिसत्त-इति । न दृष्णाबोधिमल इति । नाऽन्यच दृष्णाया बोधिमलदृति ।



सत्तद्गि । न विज्ञानतथतायां वोधिसत्तद्गि । न वोधिसत्ते विज्ञानतथतेति । नाऽविज्ञानतथते।वोधिसत्तद्गि ।

न चनुस्तयता बोधिसत्तद्ति। नाऽन्यच चनुस्तयतायाबोधि-सत्तरति। न चनुसायतायां वोधिमलद्ति। न वोधिमले चनु-स्तथतेति । नाऽचनुस्तथते। नोधिमत्तद्ति । न श्रोचतथता बोधि-सत्तरति । नाऽन्यच श्रोचतथतायाबाधिसत्तद्ति । न श्रोचतथतायां बोधिसत्तद्ति । न बोधिसत्ते श्रीचतयतेति । नाऽश्रोचतयती बोधिमलद्ति। न प्राणतथता बोधिमलद्ति। नाऽन्यच्याणतथ-ताया बोधिमचद्ति। न प्राणतथतायां बोधिमचद्ति। न बोधि-सचे प्राणतयतेति । नाऽप्राणतयतोबोधिमचदति। न जिज्ञातयता बोधिसन्तर्ति। नाऽन्यच जिक्कातयताया बोधिसन्तर्ति। न जिज्ञातथतायां बोधिसत्तद्ति। न बाधिसत्ते जिज्ञातथतेति। नाऽजिक्कातयतावोधिसत्तद्ति। न कायतयता वेाधिसत्तद्ति। नाऽन्यत्र कायतथताया बोधिमत्तद्ति। न कायतथतायां बोधि-सन्तर्ति। न वेाधिसन्वे कायतयतेति। नाऽकायतयतोवेाधिसन्त-इति । न मनस्तयता बाधिसत्तद्वति । नार्यः मनस्तयताया बाधिसंत्वद्ति। नमनस्वयतायां नेाधिसत्तद्ति। न बाधिसत्ते मनस्तथतेति । नाऽमनस्तथतोबोधिसत्तदति ।

न रूपतथता वेधिसन्दति। नाऽन्यत्र रूपतथताया वेधिसन्दिति। न वेधिसन्दे रूपन्यतीयां वेधिसन्दिति। न वेधिसन्दे रूपन्यतीयां वेधिसन्दिति। न प्रव्दतथता वेधिसन्दिति। न प्रव्दतथता वेधिसन्दिति। न प्रव्दतथता वेधिसन्दिति। न प्रव्दतथतायावोधिसन्दिति। न प्रव्दतथन



न चतुर्धात्तयता बोधिसत्तद्दति । नाऽन्यच चतुर्धात्तयताया-बोधिसत्तदति । न चतुर्धात्तयतायां बोधिसत्तदति । न बोधि-सत्ते चतुर्धात्तयतेति । नाऽचतुर्धात्तयतोबोधिसत्तदति । न रूपधात्तयता बोधिसत्तदति । नाऽन्यच रूपधात्तयतायाबोधि-सत्तदति । न रूपधात्तययतायां बोधिसत्तदति । न बोधिसत्ते रूप-धात्तयति । नाऽरूपधात्तयत्रयतावोधिसत्तदति ।

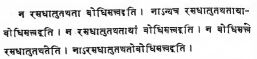
न चनुर्व्विज्ञानधात्तवयता वोधिमलद्गति। नाऽन्यच चनु-व्विज्ञानधात्तवयतायावोधिमलद्गति। न चनुर्व्विज्ञानधात्तवयतायां बोधिमलद्गति। न वोधिमले चनुर्व्विज्ञानधात्तवयतेति। नाऽचनु-व्यिज्ञानधात्तवयते।वोधिमलद्गति। न श्रोचधात्तवयता वोधिमल-



इति। नाऽन्यत्र श्रोत्रधातुतयतायावीधिमलद्ति। न श्रोत्रधातु-तथतायां बोधिमलद्ति। न बोधिमले श्रोचधात्तयतेति। नाऽश्रोचधात्ततथतो बेाधिमत्तदति। न गब्दधातुतथता बेाधि-सचरति। नाऽन्यत्र प्रब्दधात्तयतायावे।धिसचरति। न प्रब्द-धात्ततयतायां वाधिमत्तद्ति। न वाधिमत्ते प्रब्दधातुतयतेति। नाऽग्रब्दधात्त्वयतोवाधिसत्तद्ति । न श्रीचविज्ञानधात्त्वयता बाधिसचद्ति। नाऽन्यत्र श्रीचित्रानधात्त्रयतायावाधिसचद्ति। न श्रोचविज्ञानधातुतथतायां बोधिसत्तदति। न बोधिमत्वे श्रोच-विज्ञानधातुतयतेति । नाऽश्रोचविज्ञानधातुतयतो बोधिसचद्ति । न प्राणधातुतथता बोधिमचद्ति। नाऽन्यचघाणधातुतथताया बोधिमचदति। न प्राणधातुतयतायां बोधिमचदति। न बोधि-सले प्राणधातुतयतेति । नाऽप्राणधातुतयतोवोधिसलद्ति । न गन्धधातुतयता बोधिमत्तद्ति। नाऽन्यचगन्धधातुतयतायाबोधि-मलद्ति। न गन्धधातुतथतायां बोधिमलद्ति। न बोधिमले गत्थधातुत्रयतेति । नाऽगत्थधातुत्रयतोबोधिसत्तद्ति ।

न घाणविज्ञानधातुतयता बोधिमत्तदति। नाऽत्यत्र घाण-विज्ञानधातुतयतायावोधिमत्तदति। न घाणविज्ञानधातुतयतायां बोधिमत्तदति। न बोधिमत्ते घाणविज्ञानधातुतयतेति। नाऽप्राण-विज्ञानधातुतयतोवोधिमत्तदति।

न जिज्ञाधातुतथता बोधिसत्तरित । नाऽत्यविज्ञाधातुतथ-तायाबोधिसत्तरित । न जिज्ञाधातुतथतायां बोधिसत्तरित । न बोधिसत्त्वे जिज्ञाधातुतथतेति । नाऽजिज्ञाधातुतथतोबोधिसत्तरि ।



न जिझाविज्ञानधात्तयता बोधियत्तदति। नाऽन्यच जिझा-विज्ञानधात्तयताया बोधियत्तदति। न जिझाविज्ञानधात्तयतायां बोधियत्तदति। न बोधियत्ते जिझाविज्ञानधात्तयतेति। ना-ऽजिझाविज्ञानधात्तयतोबोधियत्तदति।

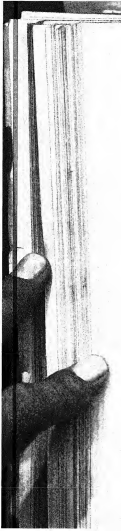
न कायधातुतथता बोधिसत्तद्रति। नाऽन्यवकायधातुतथताया-बोधिसत्त्वद्रति। न कायधातुतथतायां बोधिसत्तद्रति। न बोधिसत्ते कायधातुतथेति। नाऽकायधातुतथतोबोधिसत्तद्रति।

न स्पृष्टव्यधातुतयता बोधिसत्तदति। नाऽन्यत्र स्पृष्टव्यधातुतयतायां बोधिसत्तदति। न स्पृष्टव्यधातुतयतायां बोधिसत्तदति। न बोधिसत्ते स्पृष्टव्यधातुतयतोवोधिसत्त-दति।

न कायविज्ञानधात्तयता वोधिसत्तद्दति। नाऽत्यच काय-विज्ञानधात्तयतायावोधिमत्तद्दति। न कायविज्ञानधात्तयतायां वोधिमत्तद्दति। न वोधिमत्ते कायविज्ञातधात्तयतेति। नाऽकाय-विज्ञानधात्तयतोवोधिमत्तद्दति।

न मनोधात्त्तयता बोधिमत्तद्ति। नाऽन्यच मनोधात्त्तयताया-बोधिमत्तद्रति। न मनोधात्त्तयतायां बोधिमत्तद्रति। न बोधि-सत्ते मनोधात्त्तयतेति। नाऽमनोधात्त्तयतोवोधिमत्तद्रति।

न धर्मधातुतथता वोधिमचद्ति। नाऽन्यत्र धर्मधातुतथताया-



बोधिसत्तद्धति। न धर्मधातुतयतायां बोधिसत्तद्दति। न बोधिसत्ते धर्मधातुतयतेति। नाऽधर्मधातुतयतोवोधिसत्तदति।

न मनोविज्ञानधात्तयता बोधिसत्तरि। नाऽत्येष मनो-विज्ञानधात्तयतायाबोधिसत्तर्ति। न मनोविज्ञानधात्तयतायां बोधिसत्तर्ति। न बोधिमत्ते मनोविज्ञानधात्तयतेति। नाऽमनो-विज्ञानधात्तयतोबोधिमत्तर्ति।

न पृथिवीधात्तयता बोधिसत्तदति। नाऽन्यत्र पृथिवीधात्-तथतायाबोधिसत्तदति। न पृथिवीधात्ततथतायां बोधिसत्तदति। न बोधिसत्ते पृथिवीधात्ततथतेति। नाऽपृथिवीधात्ततथतोबोधि-सत्तदति।

नाऽआतुतथता वोधिमच्चइति। नाऽन्यचाऽआतुतथतायावोधि-मचद्गति। नाऽआतुतथतायां वोधिमचद्गति। न वोधिमच्छेऽआतु-तथतेति। नाऽनआतुतथतोवोधिमचद्गति।

न तेजोधातुतयता वोधिसत्तदति। नाऽन्यत्र तेजोधातुतयताया वोधिसत्तदति। न तेजोधातुतयतायां वोधिसत्तदति। न वोधि-सत्ते तेजोधातुतयतेति। नाऽतेजोधातुतयतोवोधिसत्तदति।

न वायुधातुतथता वोधिमत्तद्दति। नाऽन्यत्र वायुधातुतथताया-बोधिमत्तद्दति। न वायुधातुतथतायां वोधिमत्तद्दति। न बोधि-मत्त्वे वायुधातुतथतेति। नाऽवायुधातुतथतोबोधिमत्तद्दति।

नाऽऽकाग्रधात्,तथता वोधिसत्त्वद्दति । नाऽन्यचाऽऽकाग्रधात्,तथ-तायावोधिसत्तद्दति । नाऽऽकाग्रधात्,तथतायां वोधिमत्तद्दति । न वोधिसत्ते ऋकाग्रधात्,तथतेति । नाऽनाऽऽकाग्रधात्,तथतोवोधिसत्त-दति । न विज्ञानधात्त्तयता बोधिसलदित । नाऽन्यच विज्ञानधात्-तथतायाबोधिसलदित । न विज्ञानधात्त्तयतायां वोधिसलदित । न बोधिसले विज्ञानधात्त्तयेति । नाऽविज्ञानधात्त्तयतोबोधि-सलदित ।

नाऽविद्यातयता बोधिसत्त्वदति । नान्यवाऽविद्यातयतायाबोधि-सत्त्वदति । नाऽविद्यातयातायां बोधिसत्त्वदति । न बोधिसत्तेऽविद्या-तयतेति । नाऽविद्यातयतोबोधिसत्त्वदति

न संस्कारतथता बोधिसत्तंदति। नाऽन्यत्र संस्कारतथताया-बोधिसत्त्वदति। न संस्कारतथतायां बोधिसत्तदति। न बोधिसत्ते संस्कारतथतेति। नाऽसंस्कारतथतोबोधिसत्तद्दति।

न विज्ञानतथता बोधिसत्तदति। नाऽन्यत्र विज्ञानतथताया-बोधिसत्तदति। न विज्ञानतथतायां बोधिसत्तदति। न बोधिसत्ते विज्ञानतथतेति। नाऽविज्ञानतथतोबोधिसत्तदति।

न नामक्ष्पतथता बोधिसत्त्रदित । नाऽन्यच नामक्ष्पतथताया-बोधिसत्त्वद्दति । न नामक्ष्पतथतायां बोधिसत्त्वद्दति । न बोधिसत्ते नामक्ष्पतथतित । नाऽनामक्तयतो बोधिसत्त्वद्दति ।

न षड़ायतनतथता बोधिसचहित। नाऽन्यच षड़ायतनतथ-तायाबोधिसचहित। न षड़ायतनतथातायां बोधिसचहित। न बोधिसचे षड़ायतनतथतित। नाऽषड़ायतनतथतो बोधिसचहित।

न सार्थतयता वोधिसत्तदति। नाऽन्यच सार्थतयतायावोधि-सत्तद्दति। न सार्थतयतायां वोधिसत्तदति। न वोधिसत्ते सार्थतय-तिति। नाऽसार्थतयतोवोधिसत्तदति।



न वेदनातथता बोधिसत्तदति। नाऽन्यच वेदनातथताया-बोधिसत्तदति। न वेदनातथतायां बोधिसत्तदित। न बोधिसत्ते वेदनातथतिति। नाऽवेदनातथतोबोधिसत्तदिति।

न त्रण्यातथता बोधिसत्तदति । नाऽन्यच त्रण्यातथतायाबोधि-सत्त्वद्गति । न त्रण्यातथतायां बोधिसत्त्वद्गति । न बोधिसत्ते त्रण्या-तयतेति । नाऽत्रण्यातथतो बोधिसत्त्वद्गति ।

नोपादानतथता बोधिसत्तद्दति । नाऽन्यनोपादानतथताया-बोधिसत्तद्दति । नोपादानतथतायां बोधिसत्तद्दति । न बोधिसत्ते खपादानतथतेति । नाऽनुपादानतथतोबोधिसत्तद्दति ।

न भवतथता बोधिसत्तद्दति । नाऽन्यच भवतथतायाबोधिसत्त्र-द्दति । न भवतथतायां बोधिसत्तद्दति । न बोधिसत्त्रे भवतथतिति । नाऽभवतथतोबोधिसत्तद्दति ।

न जातितथता बोधिसत्तद्दति । नाउन्यच जातितथताथाबोधि-सत्तद्दति । न जातितथतायां बोधिसत्तद्दति । न बोधिसत्ते जाति-तथतेति । नाउजातितथतोबोधिसत्तद्दति ।

न जरामरणतथता बोधिसत्तद्दति। नाऽन्यच जरामर्णतथ-तायाबोधिमत्तद्दति। न जरामर्णतथतायां बोधिसत्तद्दति। न बोधिसत्ते जरामर्णतथतेति। नाऽजरामर्णतथतोबोधिसत्तद्दति। सुस्तिराह। \*त्रायन्ततया भगवन् बोधिसत्तोन संविद्यते

<sup>\*</sup> सुभूतिर्ब्वोधिसत्त्वसाऽसत्पदार्थलादेव न रूपादिखरूपल तदन्यलादिक्वं न वस्तु समावज्ञतमित्युत्तरवाक्येन दर्भयति खत्यन्ततयेत्वादिना। खत्यन्तवया नोधिसत्त्वस्य विद्यमानलामावः स्पन्तस्येरमावन्त्व देशतः कानतस्य सत्ता-

नोपसभ्यते । तत् सुतोरूपाऽधिवचनं बोधिसत्तोभविय्यति । सुतो-ऽन्यच रूपाद्वोधिसत्तोभवियति । सुतोरूपे बोधिसत्तोभविद्यति । सुतो बोधिसत्ते रूपं भविद्यति । सुतोऽरूपोवोधिसत्तोभवियति ।

श्रद्यन्ततया भगवन् बोधिसत्त्वोन संविद्यते नोपलभ्यते। तत् सुतोवेदनाऽधिवचनं बोधिसत्त्वोभविष्यति। सुतोऽत्यच वेदनाया बोधिसत्त्वो भविष्यति। सुतो वेदनायां बोधिसत्त्वोभविष्यति। सुतो बोधिसत्त्वे वेदना भविष्यति। सुतोऽवेदनोबोधिसत्त्वोभविष्यति।

श्रयम्ततया भगवन् बोधिसत्त्रोन संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतः संज्ञाऽधिवत्तनं बोधिसत्त्रोभिवव्यति। कुतोऽन्यत्र संज्ञाया-बोधिसत्त्रोभिवव्यति। कुतः संज्ञायां बोधिसत्त्रोभिवव्यति। कुतो बोधिसत्त्रे संज्ञा भविव्यति। कुतोऽसंज्ञोबोधिसत्त्रोभिवव्यति।

श्रयान्ततया भगवन् बोधिसत्तोन संविद्यते नोपसभ्यते । तत् सुतः संस्काराऽधिवचनं बोधिसत्तोभविष्यति । सुतोऽत्यच संस्कारेभ्यो बोधिसत्त्तोभविष्यति । सुतः संस्कारेषु बोधिसत्तोभविष्यति । सुतो बोधिसत्ते संस्कारा भविष्यन्ति । सुतोऽसंस्कारोबोधिसत्तोभविष्यति ।

श्रायन्ततया भगवन् वोधिमत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते । तत् सुतोविज्ञानाऽधिवचनं बोधिमत्त्रोभविष्यति । सुतोऽन्यच विज्ञाना-द्वोधिमत्त्रोभविष्यति । सुतोविज्ञाने बोधिमत्त्रोभविष्यति । सुतो-बोधिमत्त्रे विज्ञानं भविष्यति । सुतोऽविज्ञानोबोधिमत्त्रोभविष्यति ।

इमावः उपलब्धमावत्त्व न हि कास्मिश्चिहेशे कास्मिश्चलाले वा बोधिसन्तस्य विद्यमानता उपलब्धिको परमार्थतः सम्भवति खनीकालात् तथाच नाऽधैवग्रं सम्प्रश्लवेव वरामौति शुभूतेराग्रयः स्पाऽधिवचनं सपस्य वाचकं बोधिसन्तः बोधिसन्तपदमिति तदर्थः। एवं परच। श्रत्यन्ततया भगवन् बोधित्तोन संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कुतयुचुरधिवचनं बोधिसत्तोभविव्यति । जुतोऽत्यच चचुषोबोधि-सत्तोभविव्यति । जुतयुचुषि बोधिसत्तोभविव्यति । जुतोबोधिसत्ते चनुर्भविव्यति । जुतोऽचचुष्कोबोधिसत्तोभविव्यति ।

त्रत्यन्ततया भगवन् बोधिमन्तोन संविद्यते नोपलभाते। तत् कुतः श्रोचाऽधिवचनं बोधिमन्तोभविष्यति। कुतोऽन्यच श्रोचादोधि-सन्तोभविष्यति। कुतः श्रोचे बोधिमन्तोभविष्यति। कुतोबोधिमन्ते श्रोचं भविष्यति। कुतोऽश्रोचोबोधिमन्तोभविष्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधिसत्त्वोन संविद्यते नोपलस्ते । तत् कुतोप्राणाऽधिवचनं वोधिसत्त्वोमविव्यति । कुतोऽन्यच प्राणाद्वोधि-सत्त्वोमविव्यति । कुतोप्राणे वोधिसत्त्वोमविव्यति । कुतोबोधिसत्त्वे प्राणं भविष्यति । कुतोऽप्राणोबोधिसत्त्वोमविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधिसत्तोन संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कुतोजिङ्काऽधिवचनं वोधिसत्तोभविष्यति । कुतोऽन्यच जिङ्काया-वोधिसत्तोभविष्यति । कुतोजिङ्कायां वोधिसत्तोभविष्यति । कुतो-वोधिसत्ते जिङ्का भविष्यति । कुतोऽजिङ्कोवोधिसत्तोभविष्यति ।

श्रयः नतया भगवन् बोधिसत्तोन संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतः कायाऽधिवचनं बोधिसत्तोभविव्यति। कुतोऽत्यत्र काया-द्वोधिसत्तोभविस्यति। कुतः काये वोधिसत्तोभविव्यति। कुतो-बोधिसत्ते कायोभविष्यति। कुतोऽकायोबोधिसत्तोभविव्यति।

श्रयन्ततया भगवन् बोधिसत्त्रोन संविधते नोपस्रथते । तत् कुतोमनोऽधिवचनं बोधिसत्त्रोभविष्यति । सुतोऽन्यच सनस्रोबोधि- सत्त्वोभविष्यति । कुतोमनिस बोधिसत्त्वोभविष्यति । कुतोबोधिसत्त्वे मनोभविष्यति । कुतोऽमनस्त्रोबोधिसत्त्वोभविष्यति ।

श्रायन्ततया भगवन् बोधिसत्त्वोन संविद्यते नोपलम्यते। तत् कुतोरूपाऽधिवत्तनं बोधिसत्त्वोभविद्यति। कुतोऽन्यत्र रूपाद्दोधिसत्त्वो-भविद्यति। कुतोरूपे बोधिसत्त्वोभविद्यति। कुतोबोधिसत्ते रूपं भविद्यति। कुतोऽरूपोबोधिसत्त्वोभविद्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्त्वोन संविद्यते नोपस्थते। तत् कुतः ग्रब्दाऽधिवचनं बोधिसत्त्वोभविष्यति। कुतोऽन्यच ग्रब्दाद्दोधि-सत्त्वोभविष्यति। कुतः ग्रब्दे बोधिसत्त्वोभविष्यति। कुतोबोधिसत्त्वे ग्रब्दोभविष्यति। कुतोऽग्रब्दोबोधिसत्त्वोभविष्यति।

श्रव्यक्ततथा भगवन् वोधिमत्त्वोन संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतोगन्धाऽधिवचनं वोधिमत्त्वोभविव्यति। कुतोऽन्यच गन्धाद्वोधि-मत्त्वोभविव्यति। कुतोगन्धे वोधिमत्त्वोभविव्यति। कुतोवोधिमत्त्वे गन्धोभविव्यति। कुतोऽगन्धोवोधिमत्त्वोभविव्यति।

श्रयन्तया भगवन् वोधिसत्तोन संविधते नोपत्तभ्यते । तत् कुतोरसाऽधिवचनं वोधिसत्तोभविष्यति । कुतोऽन्यच रसाद्दोधिसत्तो-भविष्यति । कुतोर्से वोधिसत्तोभविष्यति । कुतोवोधिसत्ते रसो-भविष्यति । कुतोऽरसोवोधिसत्तोभविष्यति ।

त्रत्यस्ततया भगवन् बोधिसत्तोन संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतः स्पर्गाऽधिवचनं बोधिसत्तोभविद्यति। कुतोऽत्यच स्पर्गाद्वोधिम् सत्तोभविद्यति। कुतः स्पर्गे बोधिसत्तोभविद्यति। कुतोबोधिसत्ते स्पर्गाभविद्यति। कुतोऽस्पर्गोबोधिसत्तोभविद्यति।



श्रयम्ततया भगवन् बोधिसक्तोन संविद्यते नोपसभ्यते । तत् स्रुतोधसांऽधिवषनं बोधिसक्तोभित्वृत्यति । स्रुतोऽन्यप्त धर्माद्वोधि-सक्तोभिवित्यति । स्रुतोधर्मं बोधिसक्तोभिवित्यति । स्रुतो बोधिसक्ते धर्माभिवित्यति । स्रुतोऽधर्माबोधिसक्तोभिवित्यति ।

श्रयन्ततया भगवन् वोधिसत्तोन संविद्यते नोपलभ्वते। तत् कुतस्रचुर्धावधिवचनं बोधिसत्तोभविव्यति। कुतोऽन्यच चचुर्धातो-न्वोधिसत्तोभविव्यति। कुतोस्रचुर्धातौ बोधिसत्तोभविव्यति। कुतो-बोधिसत्ते चचुधातुर्भविव्यति। कुतोऽचचुर्धातुर्व्वोधिसत्तोभविव्यति।

श्रत्यन्ततंथा भगवन् बोधिमत्तो न संविद्यते नोपत्तभ्यते । तत् कुतोरूपधात्तधिवत्तनं बोधिमत्तोभविव्यति । कुतोऽत्यत्र रूपधातो-ब्बोधिमत्तोभविव्यति । कुतोरूपधातौ बोधिमत्तोभविव्यति । कुतो बोधिमत्त्रे रूपधातुर्भविव्यति । कुतोऽरूपधातु ब्बोधिमत्त्रोभविव्यति ।

श्रयम्तया भगवन् वोधिमलो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतयनुर्विज्ञानधालधिवचनं बोधिमलोभविव्यति। कुतोऽन्यम चनु-विज्ञानधातोर्व्वोधिमलोभविव्यति। कुतयनुर्व्विज्ञानधातौ बोधि-सलोभविव्यति। कुतोबोधिमले चनुर्विज्ञानधातुर्भविक्यति। कुतो-ऽचनुर्विज्ञानधातुर्व्वोधिमलोभविक्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतः श्रोचधालधिवचतं बोधिसत्तोभविष्यति। कुतोऽत्यच श्रोच-धातोर्ब्योधि सत्तोभविष्यति। कुतः श्रोचधातौ बोधिसत्तोभविष्यति। कुतोबोधि-सत्ते श्रोचधातुर्भविष्यति। कुतोऽश्रोचधातुर्ब्वोधिसत्तोभविष्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिमन्त्रो न संविद्यते नोपसभ्यते । तत्

कुतः प्रब्दधातधिवचनं बोधिमचोभविव्यति । जुतोऽत्यच प्रब्द्धातोर्ब्वोधिमचोभविव्यति । जुता प्रब्दधातौ बोधिमचोभविव्यति । जुतोऽप्रब्दधातुर्वेधिमचोन् भविव्यति । जुतोऽप्रब्दधातुर्वेधिमचोन् भविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपक्षभ्यते । तत् कुतः श्रोचविज्ञानधालधिवचनं वोधिसत्तोभविष्यति । कुतोऽन्यम् श्रोचविज्ञानधातोर्ब्वाधिसत्त्वोभविष्यति । कुतः श्रोचविज्ञानधातौ वोधिसत्त्वोभविष्यति । कुतोवोधिसत्त्वे श्रोचविज्ञानधातुर्भविष्यति । कुतोऽश्रोचविज्ञानधातुर्ब्वोधिसत्त्वोभविष्यति ।

श्रयन्तया भगवन् बोधिसलो न संविधते नोपलस्यते । तत् कुतोप्राणधालधिवचनं बोधिसत्तोभविद्यति । कुतोऽत्यच प्राणाधाती-र्व्वाधिसत्तोभविद्यति । कुतोप्राणधातौ बोधिसत्तोभविद्यति । कुर्तो-बोधिसत्ते प्राणधातुर्भविद्यति । कुर्तोऽप्राणधातुर्व्वाधिसत्तोभविद्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नोपस्तभ्यते । तत् सुतोगन्धधालधिवचनं बोधिसत्तोभविद्यति । सुतोऽत्यच गन्धधातो-र्व्वाधिसत्तोभविद्यति । सुतोगन्धधातौ बोधिसत्तोभविद्यति । सुतोन् बोधिसत्ते गन्धधातुर्भविद्यति । सुतोऽगन्धधातुर्व्वाधिसत्तोभविद्यति ।

श्रयम्ततया भगवन् वोधिषत्वो न संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कुतोन्नाणविज्ञानधालधिवचनं वोधिषत्वोभविय्यति । कुतोऽन्यच न्नाणविज्ञानधातोब्बोधिषत्वोभविय्यति । कुतोन्नाणविज्ञानधातौ वोधिषत्वोभविय्यति । कुतोबोधिषत्वे न्नाणविज्ञानधातुर्भविय्यति । कुतोऽन्नाणविज्ञानधातुर्व्वोधिषत्वोभविय्यति । श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नोपस्थते । तत् कुतोजिङ्गाधालधिवचनं बोधिसत्तोभवियति । सुतोऽन्यच जिङ्गा-धातोर्ब्वोधिसत्तोभवियति । सुतोजिङ्गाधातौ बोधिसत्तोभवियति । सुनोबोधिसत्ते जिङ्गाधातुर्भवियति । सुतोऽजिङ्गाधातुर्व्वोधिसत्तो-भवियति ।

्रत्रयन्त्रया भगवन् बोधिमत्तो न संविद्यते नोपलस्यते । तत् कुतोरमधालधिवचनं बोधिमत्त्रोभविष्यति । कुतोऽन्यच रमधातो-न्वीधिमत्त्रोभविष्यति । कुतोरमधातौ बोधिमत्त्रोभविष्यति । कुतो-बोधिमत्त्रे रमधातुर्भविष्यति । कुतोऽरमधातुर्व्वीधिमत्त्रोभविष्यति ।

श्रयन्ततया भगवन् वोधिसन्तो न संविद्यते नोपन्तस्यते । तत् कुतोजिङ्गाविज्ञानधालधिवननं बोधिसन्तोभविष्यति । कुतोऽन्यच जिङ्गाविज्ञानधातोर्ब्बोधिसन्तोभविष्यति । कुतोजिङ्गाविज्ञानधातौ बोधिसन्तोभविष्यति । कुतोवोधिसन्ते जिङ्गाविज्ञानधात्भैविष्यति । कुतोऽजिङ्गाविज्ञानधातुर्म्बोधिसन्तोभविष्यति ।

्यायान्ततया भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपलभाते। तत् कुतः कायधालधिवचनं वोधिसत्तोभविद्यति। कुतोऽत्यच काय-धातोर्व्वोधिसत्तोभविद्यति। कुतः कायधातौ वोधिसत्तोभविद्यति। कुतोवोधिसत्ते कायधातुर्भविद्यति। कुतोऽकायधातुर्व्वोधिसत्तो-भविद्यति।

त्रयान्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविधते नोपन्नभाते । तत् कुतः सुष्टयधालधिवचनं बोधिसत्तोभविद्यति । कुतोऽन्यच सुष्टय-धातोर्ब्वोधिसत्तोभविद्यति । कुतः सुष्टयधातौ वोधिसत्तोभविद्यति । कुतोबोधिमचे स्पृष्टव्यधातुर्भविष्यति । कुतोऽस्पृष्टव्यधातुर्व्वोधिमची-भविष्यति ।

त्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसचो न संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कृतः कायविज्ञानधालधिवचनं बोधिसच्चोभविव्यति । कृतोऽन्यन्न कायविज्ञानधातोर्व्वोधिसच्चोभविव्यति । कृतः कायविज्ञानधातौ बोधिमच्चोभविव्यति । कुतो बोधिसच्चे कायविज्ञानधातुर्भविव्यति । कृतोऽकायविज्ञानधातुर्भविव्यति ।

श्रव्यन्ततया भगवन् बोधिसचो न संविद्यते नोपस्थते।
कृतोमनोधालधिवत्तनं बोधिसचोभिविद्यति। कृतोऽन्यत्र मनोधातोव्वीधिसचोभिविद्यति। कृतोमनोधातौ बोधिसचोभिविद्यति। कृतोबोधिमचे मनोधातुर्भविद्यति। कृतोऽमनोधातुर्व्वोधिसचोभिविद्यति।
श्रव्यन्ततया भगवन् बोधिसचो न संविद्यते नोपस्यते। तत्
कृतोधर्मधालधिवत्तनं बोधिसचो भविद्यति। कृतोऽन्यत्र धर्मधातोव्वीधिसचोभिविद्यति। कृतोधर्मधातौ बोधिसचोभिविद्यति। कृतोऽन्यत्र व्याधिसचोभिवद्यति। कृतोधर्मधातौ बोधिसचोभिवद्यति।

श्रयन्ततया भगवन् वोधिसलो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कृतोमनोविज्ञानधालधिवचनं वोधिसल्वोभविव्यति । कृतोऽन्यव मनोविज्ञानधातोब्वाधिसल्वोभविव्यति । कृतोमनोविज्ञानधातौ वोधिसल्वोभविव्यति । कृतोवोधिसल्वे मनोविज्ञानधातुर्भविव्यति । कृतोऽमनोविज्ञानधातुर्व्वाधिसल्वोभविव्यति ।

न्त्रत्यन्ततथा भगवन् बोधिसत्त्वो न संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कृतः पृथिवीधालधिवसनं बोधिसत्त्वोभविद्यति। कृतोऽन्यत्र पृथिवी- धातोर्ब्बाधिमचोभवियति । कुतः पृथिवीधानौ बोधिमचोभवियति । कुतोबोधिमचे पृथिवीधातुर्भवियति । कुतोऽपृथिवीधातुर्भवियति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपलस्वते । तत् कुतोऽश्चालधिवचनं वोधिसत्तोभवित्यति । कुतोऽत्यनाऽश्चातोर्व्वोधि-सत्त्वोभवित्यति । कुतोऽश्चातौ वोधिसत्त्वोभवित्यति । कुतोवोधि-सत्त्वेऽश्चातुर्भवित्यति । कुतोऽनश्चातुर्व्वोधिसत्त्वोभवित्यति ।

श्रायन्त्तया भगवन् बोधिसत्तो न पंविद्यते नोपकस्वते । तत् कृतस्त्रेजोधालधिवचनं बोधिसत्तोभविष्यति । कृतोऽन्यच तेजो-धातोर्ब्बोधिसत्तोभविष्यति । कृतस्त्रेजोधातौ बोधिसत्तोभविष्यति । कृतोबोधिमत्ते तेजोधातुर्भविष्यति । कृतोऽतेजोधातुर्ब्बोधिसत्तो-भविष्यति ।

श्रयमतया भगवन् वोधिसको न पविद्यते नोपक्षभ्यते । तत् कृतो वायुधालधिवचनं वोधिसकोभविव्यति । कुतोऽन्यच वायु-धातोवीधिसकोभविव्यति । कुतोवायुधातौ वोधिसकोभविव्यति । कुतोवोधिसके वायुधातुर्भविव्यति । कुतोऽवायुधातुर्वोधिसको-भविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपक्रथते। तत् कुतश्राकाशधालधिवचनं वोधिसत्तोभविव्यति । तत् कुतोऽन्यचा-काशधातोवेधिसत्तोभविव्यति । कुतश्राकाशधातौ वोधिसत्तो भविव्यति । कुतोदेशियत्ते श्राकाशधात्रभविव्यति । कुतोदेशियत्ते । स्वार्वेधिसत्ते ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधियाची न यंतियते नोपलम्बते । तत्

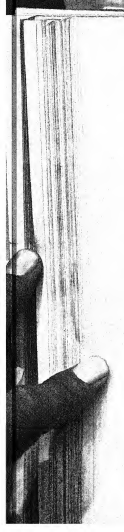
सुतो विज्ञानधालधिवचनं बोविसत्तोभविष्यति । सुतोऽस्यच विज्ञान धातोबीधिसत्तोभविष्यति । सुतो विज्ञान धातौ बोधिसत्ते। भविष्यति । सुतोबोधिसत्ते विज्ञानधातुर्भविष्यति । सुतोऽविज्ञान-धातुर्व्वाधिसत्त्वोभविष्यति ।

श्रत्यन्ततया भगतन् वोधिषत्वो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतोऽविद्याऽधिवचनं वोधिषत्वोभविद्यति। कुतोऽन्यवाऽविद्याया-बोधिमत्त्वोभविद्यति। कुतोऽविद्यायां बोधिमत्त्वोभविद्यति। कुतो बोधिमत्त्वेऽविद्याभविद्यति। कुतोऽनविद्यावोधिमत्त्वोभविद्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिमत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् स्ताः संस्ताराऽधिवचनं बोधिमत्तोभविव्यति। स्ताऽन्यच संस्तारेभ्या-बोधिमत्तोभविव्यति। स्ताः संस्तारेषु बोधिमत्तोभविव्यति। स्तातो बोधिमत्ते संस्तारो भविव्यति। स्ताऽसंस्तारोबोधिमत्त्रोभविव्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिमत्त्रो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् स्ताविज्ञानाऽधिवचनं बोधिमत्त्रोभविव्यति। स्ताऽन्यच विज्ञानाः-द्वोधिमत्त्रोभविव्यति। स्ताविज्ञाने बोधिमत्त्रोभविव्यति। स्तातो-बोधिमत्त्रो विज्ञानं भविव्यति। स्ताऽविज्ञानोबोधिमत्त्रोभविव्यति।

श्रह्मन्तर्या भगवन् बोधिमन्तो न संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कुतोनामक्पाऽधिवचनं बोधिमन्ते।भविद्यति । जुतोऽन्यत्र नामक्पा-द्वोधिमन्ते।भविद्यति । जुतोनामक्पे बोधिमन्ते।भविद्यति । जुतो-बोधिमन्ते नामक्पं भविद्यति । जुतोऽनामक्पोबोधिमन्ते।भविद्यति ।

त्रत्यन्ततया भगवन् बोधिमचो न मंत्रियते नोपजभ्यते। तत् कृतः षड्रायतनाऽधिवचनं बोधिमचोभवियति । कृतोऽन्यन षड्राय-



तनाङ्कोधिसन्त्रोभविष्यति । कृतः षड्ायतना बोधिसन्त्रोभविष्यति । कृतोबोधिसन्ते षड्ययतनं भविष्यति । कृतोऽषड्यतनोबोधिसन्त्रो-भविष्यति ।

श्रव्यन्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नोपन्थते। तत् कृतः साम्रोऽधिवचनं बोधिसत्तोभविष्यति। कृतोऽन्यच साम्रोडोधि-सत्त्वोभविष्यति। कृतःसाम्रे बोधिसत्त्वोभविष्यति। कृतोबोधिसत्त्वे साम्रोभविष्यति। कृतोऽसाम्रोबोधिसत्त्वोभविष्यति।

श्रत्यन्तत्या भगवन् नेधिमत्तो न पंविद्यते नोपसम्यते तत् सुतोवेदनाऽधिवचनं नोधिमत्तोभविव्यति । सुतोऽन्यचवेदनाया-नोधिमत्तोभविव्यति । सुतो नेदनायां नेधिमत्तोभविव्यति । सुतोवोधिमत्ते वेदना भविव्यति । सुतोऽवेदनोनोधिमत्तोभवि

श्रव्यन्ततया भगवन् बाधियत्तो न पंविद्यते नेापलभ्यते । तत् कुतत्तृष्णाऽधिवत्तनं वेाधियत्तोभविव्यति । कुतीऽन्यत्त व्याणायावाधिन् पत्तोभविव्यति । कुतत्तृष्णायां वेाधियत्तोभविव्यति । कुतोबोधिन् सत्ते व्याणा भविव्यति । कुतोऽव्यणोवोधियत्तोभविव्यति ।

्व श्रत्यन्ततयाः भगवन् बाधिसत्तो न संविद्यते नोपल्यते । तत् कुतवपादानाऽधिवचनं बाधिसत्तोभविष्यति । कुतोऽत्यचोपादाना-द्वोधिसत्तोभविष्यति । कुतवपादाने बाधिसत्तोभविष्यति । कुतो-बोधिसत्ते वपादानं भविष्यति । कुतोऽत्तपादाने बिधसत्तोभविष्यति ।

त्रत्यन्ततया भगवन् वेरधिमन्त्रो न मंतियते नोपल्यते तत् कृतोभवाऽधिवचनं वोधिमन्त्रोभविखति। कृतोऽन्यन् भवाद्रोधिमन्त्रो- भविव्यति । कुतोभवे बोधिमचोभविव्यति । कुतोवेाधिमचे भवो-भविव्यति । कुतोऽभवेा वेाधिमचोभविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वेाधिसत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कुतोजात्यधिवचनं वोधिसत्तोभविव्यति । कुतोऽन्यच जातेवीधि-सत्त्वोभविव्यति । कुतोजातौ वेाधिसत्त्वोभविव्यति । कुतोवेाधिसत्ते जातिभविव्यति । कुतोऽजातिवीधिसत्त्वोभविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधियन्तो न संविद्यते । नोपलभ्यते तत् कुतोजरामरणाऽधिवचनं बोधियन्तोभविव्यति । कुतोऽन्यच जरा-मरणाद्दोधियन्तोभविव्यति । कुतोजरामरणे बोधियन्तोभविव्यति । कुतोबोधियन्ते जरामरणं भविव्यति । कुतोऽजरामरणो वाधियन्तो-भविव्यति ।

श्रव्यन्ततया भगवन् नेषिषस्ते न संविद्यते । नेपासभ्यते तत् कृतोद्ध्यतपताऽधिवचनं नोधिषत्तोभविव्यति । कृतोऽन्यत्र इपतय-तायानेषिषत्तोभविव्यति । कृतोद्ध्यतयायां नेषिषस्त्तोभविव्यति । कृतोनेषिषस्त्रेह्पतयता भविव्यति । कृतोऽह्यतयतोनोधिषस्त्रो-भविव्यति ।

श्रयन्तरया भगवन् बेधिसत्तो न संविद्यते नेपलस्ते । तत् कृतोबेदनातयताऽधिवचनं बेधिसत्तोभविद्यति । कृतोऽन्यच बेदना-तयताया बेधिसत्तोभविद्यति । कृतो वेदनातयतायां बोधि-सत्तोभविद्यति । कृतोबोधिसत्ते बेदनातयताभविद्यति । कृतोऽवे-द्रनातयतोबोधिसत्तोभविद्यति ।

श्रत्यन्तत्या भगवन् वेाधिसत्त्वो न संविद्यते नापलभाते । तत्

कृतः मंज्ञातयताऽधिवचनं बेाधिमत्त्रोभवियाति । कृतोऽन्यच मंज्ञा-तयतायाबेाधिमत्त्रोभवियति । कृतः मंज्ञातयतायां बेाधिमत्त्रो-भवियति । कृतोबोधिमत्त्रे मंज्ञातयता भवियति । कृतोऽमंज्ञा-तथतोबोधिमत्त्रोभवियति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वेधिमचो न संविद्यते नेपाकभ्यते। तत् कृतः संस्काराऽधिवचनं वेधिमचोभिविष्यति। कृतोऽन्यच संस्कारः तयतायावेधिमचो भविष्यति। कृतः संस्कारतयतायां वेधिमचो-भविष्यति। कृतः वेधिमचे संस्कारतयता भविष्यति। कृतोः ऽसंस्कारतयतोवोधिमचोभविष्यति।

श्रायान्तत्या भगवन् बेाधिसत्तो न संविद्यते नेापलस्यते। तत् जुतोविज्ञानतथताऽधिवचनं बेाधिसत्ते।सविव्यति। जुतोऽन्यच विज्ञानतथतायावेाधिसत्ते।भविव्यति। जुतोविज्ञानतथतायां बेाधि-सत्ते।भविव्यति। जुतोवेाधिसत्ते विज्ञानतथता भविव्यति। जुतो-ऽविज्ञानतथतोवेाधिसत्ते।भविव्यति।

श्रद्यन्ततया भगवन् वेधिमन्ते। न मंविद्यते नेपन्तभ्यते। तत् कृतश्चनुन्तथताऽधिवचनं वेधिमन्ते।भवित्यति। कृतोऽन्यच चनु-न्नयतायावेधिमन्ते।भवित्यति। कृतश्चनुन्तथतायां वेधिमन्ते।भवि-त्यति। कृते। वेधिमन्तेषनुन्तथता भवित्यति। कृतोऽचनुन्तथतो-वेधिमन्ते।भवित्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् विधिषत्ते न संविद्यते नेपालभ्यते । तत् कृतः श्रोचतयताऽधिवचनं वेाधिषत्ते।भविद्यति । कृतोऽन्यच श्रोच-तयतायावेाधिषत्ते।भविव्यति । कृतः श्रोचतयतायां वेाधिषत्ते।- भविव्यति । कुतोबोधिमचे श्रोचतयता भविव्यति । कुतोऽश्रोच-तयतोबोधिमचोभविव्यति ।

श्रत्यन्ततथा भगवन् बाधिमत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कृतोान्नाणतथताऽधिवत्तनं बाधिमत्तोभविव्यति। कृतोाऽन्यत्र प्राण तथताथाबेाधिमत्तोभविव्यति। कृतोान्नाणतथताथां बाधिमत्तो-भविव्यति। कृतोबोधिमत्ते प्राणतथता भविव्यति। कृतोऽन्नाण-तथतोबोधिमत्तोभविव्यति।

श्रयानतया भगवन् वेधिमलो न पंतिवाते नेपापस्थते। तत् कृतोजिङ्कातयताऽधिवचनं वेधिमलो भविव्यति। कृतोऽत्यम जिङ्कातयतायावेधिमलोभविव्यति। कृतोजिङ्कातयतायां वेधि-मलोभविव्यति। कृतोवेधिमले जिङ्कातयता भविव्यति। कृतो-ऽजिङ्कातयतोवोधिमलोभविव्यति।

श्रत्यन्ततया गववन् वेाधिसत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कृतः कायतयताऽधिवचनं वेाधिसत्तोभविष्यति। कृतोऽन्यच काय-तयतायावेाधिसत्तोभविष्यति। कृतः कायतयतायां वेाधिसत्तो-भविष्यति। कुतोवोधिसत्ते कायतयताभविष्यति। कोतोऽकायतयता वोधिसत्तोभविष्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् वेधिसत्तो न सविद्यते नेपत्तते। तत् कृतामनत्त्रथताऽधिवचनं वेधिसत्तोभविद्यति। कृतोऽत्यव मनत्त्रथ-तायावेधिसत्तोभविद्यति। कृतोमनत्त्रथतायां वेधिसत्तेभवि-व्यति। कुतोवेधिसत्तेमनत्त्रथता भविद्यति। कृतोऽमनत्त्रथतो वोधि-सन्तोभविद्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् बेाधिसत्तो न संविद्यते नेापसम्यते । तत् कृतोरूपतथनाऽधिवचनं बोधिसत्तोभविव्यति । कृतोऽन्यचरूपतथन् तायाबेाधिसत्तोभविव्यति । कृतोरूपतथतायां बोधिसत्तोभविव्यति । कृतोबोधिसत्ते रूपतथता भविव्यति । कृतोऽरूपतथतोबोधिसत्ते। भविव्यति ।

श्रायान्ततथा भगवन् बेाधिमचो न संविद्यते नेापसभ्यते। तत् कृतः ग्रब्दतथताऽधिवचनं बोधिमचो भविव्यति। कृतोऽत्यव ग्रब्दतथतायाबेाधिमचोभविव्यति। कृतः ग्रब्दतथतायां बेाधि-मचोभविव्यति। कृतोवोधिमचे ग्रब्दतथता भविव्यति। कृतो-ऽग्रब्दतथतोबोधिमचोभविव्यति।

श्रायनतया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नेपान्तभ्यते। तत् कृतेगम्धतयताऽधिवचनं बोधिसत्तोभविद्यति। कृतेग्रन्थन् गम्ध-तथतायाबोधिसत्तोभविद्यति। कृतेगम्धतथतायां बोधिसत्तोभवि-व्यति। कृतेग्रायोधिसत्ते गम्धतथता भविद्यति। कृतेग्रिम्धतथता-बोधिसत्तोभविद्यति।

श्रायनतया भगवन् वेषिसत्तो न संविद्यते नेपलस्यते । तत् नुतोरसतयताऽधिवचनं बोधिसत्तोभविद्यति । ज्ञुतोऽत्यवरसतय-तायावोधिसत्तोभविद्यति । ज्ञुतोरसतयतायां बोधिसत्तोभविद्यति । ज्ञुतोवोधिसत्ते रसतयताभविद्यति । ज्ञुतोऽरसतयतो बोधिसत्तो-भविद्यति ।

्र श्रत्यन्ततयाः भगवन् बोधिसत्तो तः संविद्यते नोपन्नश्रते । तत् नुतः सर्गातवाराधिवचनं बोधिसत्त्रोभविव्यति । नुतेराज्यन स्पर्धतंत्रवतायाबोधिषस्त्रीभविव्यति । कृतः स्पर्धतंत्रयतायां बोधिषस्त्रो-भविव्यति । कृताबोधिषत्त्रे स्पर्धतंत्रयता भविव्यति । कृतोऽस्पर्ध-तयताबोधिषस्त्रोभविव्यति ।

श्रयम्ततया भगवन् बोधिसक्तो न संविद्यते ने। पक्षभाते । तत् कृतोधर्मातयताऽधिवचनं बोधिसक्तोभविद्यति । कृतोऽन्यन धर्मातय-तायाबोधिसक्तोभविद्यति । कृतोधर्मातयतायां बोधिसक्तोभविद्यति । कृतो बोधिसक्ते धर्मातयता भविद्यति । कृतोऽधर्मातयताबोधि-सक्तोभविद्यति ।

श्रवान्तया भगवन् बोधिषको न संविद्यते नोपक्षभ्यते। तत् कृतञ्चन्त्रधांत्ततथताऽधिवचनं बोधिषको भविव्यति। कृतोऽन्यच चनु-धांतुतथतायाबोधिषकोभविव्यति। कृतोऽन्यच चनुधांत्तथताया-बोधिषकोभविव्यति। कृतयुनुधांतुतथतायां बोधिषक्तोभविक्यति। कृतोबोधिषके चनुधांत्तथता भविव्यति। कृतोऽचनुधांत्तथता-बोधिषको भविव्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसचो न संविद्यते नेपास्त्रभ्यते । तत् नुतेरह्पधात्ततथताऽधिवचनं बोधिसच्चोभविव्यति । नुतेर्द्रस्य हृप-धात्तयतायाबोधिसच्चोभविव्यति । नुतेरहृपधात्ततथतायां बोधि-सच्चोभविव्यति । नुतेरबोधिसच्चे हृपधात्ततथताभविव्यति । नुतेर-ऽह्पधात्ततथतोबोधिसच्चोभविव्यति ।

श्रयन्तया भगवन् बोधिमचो न मंविद्यते नेापसम्थते । तत् कृतसुचुर्विज्ञानधात्तययताऽधिवचनं बोधिमचोभविव्यति । कृतोऽन्यच चनुर्विज्ञानधात्तयतायाबोधिमचोभविव्यति । कृतसुचुर्विज्ञानधातु- तथतायां बोधिषत्त्वोभविष्यति । कुतेविधिषत्ते चनुर्विज्ञानधातु-तथता भविष्यति । कुतेाऽचनुर्विज्ञानधातृतथते। बोधिषत्त्वोभवि-ष्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधियन्तो न संविद्यते नेरापसभ्यते । तत् कृतः श्रोनधात्ततयताऽधिवचनं वोधियन्तोभविव्यति । कृतोऽन्यन् श्रोनधात् तयतायावोधियन्तोभविव्यति । कृतः श्रोनधात्ततयतायां वोधियन्तोभविव्यति । कृतोवोधियन्ते श्रोनधात्ततयता भविव्यति । कृतोऽश्रोनधात्तत्वतो वोधियन्तोभविव्यति ।

श्रत्यक्ततया भगवन् बोधियक्ता न संविद्यते नेापसभ्यते । तत् कृतः ग्रब्दधातुनयताऽधिवचनं बोधियक्तोभविव्यति । कृतोऽन्यम् ग्रब्दधातुतयतायाबोधियक्तो भविव्यति । कृतः ग्रब्दधातुतयतायां बोधियक्तोभविव्यति । कृतोबोधियक्ते ग्रब्दधातुतयता भविव्यति । कृतोऽग्रब्दधातुतयतोबोधियक्तोभविव्यति ।

श्रयान्तया भगवन् बोधिसत्ते। न संविद्यते नेापलभ्यते। तत् कृतः श्रोषविज्ञानधात्तयताऽधिवत्तनं बोधिसत्ते।भवित्यति। कृता-उन्यत्र श्रोषविज्ञानधात्तयतायाबोधिसत्ते।स्वित्यति। कृतः श्रोष विज्ञानधात्तयतायां बोधिसत्ते।भवित्यति। कृतोबोधिसत्ते श्रोष-विज्ञानधात्तयता भवित्यति। कृतोऽश्रोषविज्ञानधात्त्तयते।बोधि-सत्ते।भवित्यति।

श्रयःनतया भगवन् बाधिसत्तो न संविद्यते नेापलस्थते । तत् कुतोघाणधात्तयताऽधिवचनं बेाधिसत्तेभविव्यति । कुताऽन्यनघाण-धातुतयतायाबोधिसत्तोभविव्यति । कुतोघाणधातुतयतायां बेाधि- मत्त्रोभविष्यति । कुतोबोधिमत्त्रे प्राणधातुतयता भविष्यति । कुतो-ऽप्राणधातुतयतोबोधिमत्त्रोभविष्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बेाधिसत्तो न संविद्यते नेापलभ्यते। तत् कृतागन्धधातुतथताऽधिवचनं बोधिसत्तोभविव्यति। कुतोऽन्यचगन्ध-धातुतथतायाबेाधिसत्तेोभविव्यति। कुतोगन्धधातुतथतायां बोधि-सत्तोभविव्यति। कुतोबोधिसत्ते गन्धधातुतथता भविव्यति। कुतो-ऽगन्धधातुतथतोबोधिसत्त्वोभविव्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बेाधियत्तो न संविद्यते नेापलभ्यते। तत् कृते। प्राष्ट्रविज्ञानधात्तत्रयताऽधिवचनं बेाधियत्तोभविव्यति । कृते।ऽन्यच-प्राप्ट्रविज्ञानधात्त्रयतायाबेाधियत्तोभविव्यति । कृते।प्राप्ट्रविज्ञान-धात्त्रयतायां बेाधियत्तोभविव्यति। कृते।बेाधियत्ते प्राप्ट्रविज्ञानधात्-तथता भविव्यति। कृते।ऽप्राप्ट्रविज्ञानधात्त्रयतोबेाधियत्तोभविव्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बेाधियत्तो न संविद्यते नेापलभ्यते। तत् कुतेाजिक्काधात्तत्रयताऽधिवचनं बेाधियत्तोमविव्यति। कुतेाऽन्यव निक्काधात्तत्रयताया बेाधियत्तो भविव्यति। कुतेाजिक्काधात्तत्रय-तायां बेाधियत्तोभविव्यति। कुतेा बेाधियत्ते जिक्काधात्तत्रयता भविव्यति। कुतेाऽजिक्काधात्तत्रयते।बेाधियत्तोभविव्यति।

श्रत्यन्ततथा भगवन् वेषिधन्तो न संविद्यते नेपासभ्यते। तत् कृतेरसधातः तथताऽधिवननं वेषिधम्त्तोभविव्यति। कृतेरस्य रसधातुतथतायावेषिधम्त्तोभविव्यति। कृतेरसधातुतथतायां वेषि-सत्तो भविव्यति। कृतेरवेषिधम्त्रे रसधातुतथता भविव्यति। कृतेरसधातुतथतोवोषिधम्त्तोभविव्यति। त्रत्यन्तत्यां भगवन् वेधिसत्तो न संविद्यते नेपषम्यते । तत् कुतीजिङ्गाविज्ञानधातुतयताऽधिवचनं वेधिसत्तोभविखति । कुती-ऽन्यच जिङ्गाविज्ञानधातुतयतायावोधिसत्तोभविखति । कुतीजिङ्गा-विज्ञानधातुतयतायां वोधिसत्तोभविखति । कुतोवोधिसत्ते जिङ्गा-विज्ञानधातुतयता भविखति । कुतोऽजिङ्गाविज्ञानधातुतयतोवोधि-सत्त्वोभविखति ।

श्रह्मन्ततथा भगवन् बोधिषत्तो न संविद्यते नेपालभ्यते। तत् कुतः कायधात्ततथताऽधिवचनं बोधिषत्ते। कुतः कायधात्तवथताथां कायधात्ततथतायावोधिषत्ते। कुतः कायधात्तवथताथां बोधिषत्त्रोभविष्यति। कुतोवोधिषत्ते कायधात्तवयता भविष्यति। कुतोऽकायधात् तथतोवोधिषत्ते।

श्रुत्यन्ततया भगवन् बोधिमत्तो न संविद्यते ने।पत्तभ्यते । तत् स्ताः स्पृष्ट्यधात्ततयताऽधिवत्तनं बोधिमत्त्रोभविव्यति । स्तृतोऽत्यत्र स्पृष्टयधात्ततयताया बोधिमत्त्रोभविव्यति । स्तृतः स्पृष्ट्यधात्ततयतायां बोधिमत्त्रोभविव्यति । स्तृतोबोधिमत्ते स्पृष्ट्य धात्तत्रयता भविव्यति । स्तृतोऽस्पृष्ट्यधात्ततयते बोधिमत्त्रो भविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधियत्तो न संविद्यते ने।पक्षभते। तत् कुतः कायविज्ञानधातुतयताऽधिवचनं बोधियत्तोभविव्यति। कुतो-ऽन्यम कायविज्ञानधातुतयताया बोधियत्तोभविव्यति। कुतः काय-विज्ञानधातुतयतायां बोधियत्तोभविव्यति। कुतोबोधियत्ते काय-विज्ञानधातुतयता भविव्यति। कुतोऽकायविज्ञानधातुतयतोबोधि-सन्तेभविव्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते । तत् कृतो मनोधात्तत्रयताऽधिवचनं बोधिसत्त्वोभविव्यति । कृतोऽन्यच मनोधात्तत्रयतायाबोधिसत्त्वोभविव्यति । कृतोमनोधात्त्रयतायां बोधिसत्त्वोभविव्यति । कृतोबोधिसत्त्वे मनोधात्त्तयता भविव्यति । कृतोऽमनोधात्त्तयतोबोधिसत्त्वोभविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिमत्तो न संविद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतोधर्म्यधातुतयताऽधिवचनं बोधिमत्त्रोभविद्यति। कुतोऽन्यन धर्म-धातुतयतायाबोधिमत्त्रोभविद्यति। कुतोधर्म्यधातुतयतायां बोधि-मत्त्रोभविद्यति। कुतोबोधिमत्त्रे धर्म्यधातुतयता भविद्यति। कुतो-ऽधर्म्यधातुतयतोबोधिमत्त्रोभविद्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधियत्तो न संविद्यते नोपक्षभयते। तत् कुतोमनोविज्ञानधातुतथताऽधिवचनं बोधियत्तोभविव्यति। कुतो-ऽत्यत्र मनोविज्ञानधातुतथतायांबोधियत्तीभविव्यति। कुतोमनो-विज्ञानधातुतथतायां बोधियत्तोभविव्यति। कुतोबोधियत्ते मनो-विज्ञानधातुतथताभविव्यति। कुतोऽभनोविज्ञानधातुतथतोबोधि-यत्तो भविव्यति।

श्रत्यक्ततया भगवन् वोधिसक्तो न संविद्यते नेापस्थते। तत् स्रुतः पृथिवीधात्तयताऽधिवकनं वेाधिसक्तोभविद्यति। स्रुतेऽज्यव पृथिवीधात्तयत्रयाया वेाधिसक्तोभविद्यति। स्रुतः पृथिवीधात्तयन्तायां वोधिसक्तोभविद्यति। स्रुतेविधात्तयत्ता-भविद्यति। स्रुतेऽपृथिवीधात्तयते वोधिसक्तोभविद्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधिसत्त्वा न संविद्यते नापसभ्यते । तन्

कुतोऽआत्तयताऽधिवचनं वेाधिमचोभवियति । कुतोऽन्यचाआतु-तयतायावाधिमचोभवियति । कुतोऽआत्तयतायां वाधिमचो भवियति । कुतोवाधिमचेऽआत्तयताभवियति । कुतोऽनआतु-तयतोवोधिमचोभवियति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वेश्विसत्तो न स्विद्यते नेपस्यते । तत् सुतस्ते जोधात्ततयताऽधिवचनं वेश्विसत्तोभवित्यति । सुतोऽन्यच तेजाधात्ततयताया वाधिसत्तोभवित्यति । सुतस्तेजाधात्ततयतायां वेश्विसत्त्वोभवित्यति । सुतोवेश्विसत्ते तेजाधात्ततयताभवित्यति । सुतोऽतेजाधात्ततयतो वेश्विसत्ते।भवित्यति ।

श्रत्यन्ततथा भगवन् नेाधियत्ते न संविद्यते नेापसम्यते । तत् स्तृतोवायुधात्ततथताऽधिवत्तनं बोधियत्ते। स्तृतोऽन्यत्र-वायुधात्ततथतायावेाधियत्ते।मिवस्यति । स्तृतो वायुधात्तयतायां बोधियत्त्ते।मिवस्यति । स्तृतोवोधियत्ते वायुधात्ततथताभविस्यति । स्तृतोऽवायुधात्ततथतोवोधियत्ते।मिवस्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बाधिमत्त्रो न संविद्यते नेपलभ्यते । तत् कृत श्राकाश्रधातुतयताऽधिवन्तं बाधिमत्त्रोभविव्यति । कृतोः उन्यनाकाश्रधातुतयतायाबाधिमत्त्रोभविव्यति । कृतश्राकाश्रधातुन् तयतायां बाधिमत्त्रोभविव्यति । कृताबोधिमत्त्रे श्राकाश्रधातुनयता भविव्यति । कृतोऽनाकाश्रधातुतथतो बोधिमत्त्रोभविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्त्रो न संविद्यते नोपसभ्यते । तत् सुतोविज्ञानधात्ततथताऽधिवचनं बोधिसत्त्रोभविष्यति । सुतोऽन्यच-विज्ञानधात्ततथतायाबोधिसत्त्रोभविष्यति । सुतोविज्ञानधात्तय- तायां बोधिसत्त्वोभविष्यति । कुतोवाधिसत्त्वे विज्ञानधात्ततथता भविष्यति । कुतोऽविज्ञानधातुतथतो बोधिसत्त्वो भविष्यति ।

श्रत्यन्ततथा भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपस्थते। तत् सुतोऽविद्या\* तथताऽधिवचनं वोधिसत्तोभविष्यति। सुतोऽत्यना-विद्यातथतायावोधिमत्त्रोभविष्यति। सुतोऽविद्यातथतायां बोधि-सत्त्रोभविष्यति। सुतोबोधिसत्तेऽविद्यातथता भविष्यति। सुतोऽन-विद्यातथतोबोधिसत्त्रोभविष्यति।

श्रत्यन्ततथा भगवन् वोधिसत्त्वो न संविद्यते नोपक्षभ्यते । तत् कुतः संस्कार् तथताऽधिवचनं वोधिसत्त्वोभविष्यति । कुतोऽत्यच संस्कारतथाया वोधिसत्त्वोभविष्यति । कुतः संस्कारतथतायां वोधि-सत्त्वोभविष्यति । कुतोवोधिसत्त्वे संस्कारतथताभविष्यति । कुतो-ऽसंस्कारतथतोवोधिसत्त्वोभविष्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपक्षभ्यते । तत् कुतोविज्ञानः तथताऽधिवचनं वोधिसत्तोभविव्यति । कुतोऽन्यच विज्ञानतथतायावोधिसत्त्तोभविव्यति । कुतोविज्ञानतथतायां वोधि-सत्त्तोभविव्यति । कुतोवोधिसत्ते विज्ञानतथताभविव्यति । कुतो-ऽविज्ञानतथतोवोधिसत्ते।भविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्तो न मंविद्यते नौपलभ्यते । तत्

<sup>\*</sup> च्रांबाकेषु स्थिरत्वबुद्धिरविद्या।

<sup>†</sup> शगदेवमोद्याः संख्वारा भवन्ति।

<sup>‡</sup> गर्भस्यस्यायं विज्ञानसुत्पद्यते''। तदेवात्रविज्ञान ग्रव्दार्थलेनाभि-प्रेतम्।

कुतोनामखरूप\*तथताऽधिवचनं बोधिसत्तोभविखति । कुतोऽन्यच-नामरूपतथताया बोधिसत्तोभविखति । कुतोनामरूपतथतायां बोधिसत्तोभविखति । कुतो बोधिसत्ते नामरूपतथताभविखति । कुतोऽनामरूपतथतोबोधिसत्तोभविखति ।

श्रायन्ततया भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपस्रभ्यते । तत् कुतः पड्डायतनतथताऽधिवचनं वोधिसत्तोभविव्यति । कुतो-ऽन्यचषड्रायातनतथतायावोधिमत्तोभविव्यति । कुतः षड्रायतनतथ-तायां वोधिसत्तोभविव्यति । कुतोवोधिसत्ते षड्रायतनतथताभवि-व्यति । कुतोऽषड्रायतनतथतोवोधिसत्ते।

श्रात्मनतया भगवन् वोधिसत्तो न संविद्यते नोपसभ्यते । तत् कुतःः सर्भातयताऽधिवत्तनं वोधिसत्तोभविव्यति । सुतोऽत्यत्र स्पर्भ-तयतायावोधिसत्तोभविव्यति । सुतः सर्भातयतायां वोधिसत्तो-भविव्यति । सुतोवोधिसत्ते स्पर्भतयता भविव्यति । सुतोऽस्पर्भतयतो-वोधिसत्ते।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिमत्त्रो न मंतिद्यते नोपलभ्यते। तत् कुतोवेदनातथतार्थेऽधिवचनं बोधिमत्त्रोभविव्यति । कुतोऽन्यच-

<sup>\*</sup> एथियादिचतुरुयं नामाश्रयलाद्वाम भवति । ततोरूपं सितासिता-त्मकं सुक्रग्रोशितं निष्पद्यते । गर्भस्यकषन नुदुदावस्त्रानामरूपभूद्धार्थे इति निष्कर्षे इति वेदान्तभाष्य टीकारत्न प्रमा ।

<sup>ं</sup> विज्ञानं एथियादिचतुष्टयं रूपचेति षडायतनानि यस्टेन्द्रियजातस्य तत् षडायतनम्।

<sup>🏻</sup> नामरूपेन्द्रियागां मिथः संयोगः सप्राः ॥

६ सखादिका वेदना।

वेदनातयतायाबोधियत्त्वोभिविष्यति । क्रुतोवेदनातयतायां बोधि-मत्त्वोभिविष्यति । क्रुतोबोधियत्त्वे वेदनातयता भविष्यति । क्रुतो-ऽवेदनातयतोबोधियत्त्वोभविष्यति ।

श्रत्यक्ततया भगवन् वोधिसक्तां न मंतिद्यते नेापकभश्ते। तत् कृतस्तृष्णाः तथताऽधिवचनं वोधिसक्तोभिवियति। कृतोऽत्यव द्वष्णातथतायावोधिसक्तोभिवियति। कृतस्तृष्णातथतायां वोधि-मक्तोभिवियति। कृतोवोधिसक्ते द्वष्णातथता भवियति। कृतोः ऽद्वष्णातथतोवोधिसक्तोभवियति।

श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नेापलभ्यते। तत् कृतां उपादानतयताऽधिवचनं बोधिसत्तोभविव्यति। कुतोऽन्यचो-पादानतयतायाबोधिसत्तोभविव्यति। कुतउपादान तयतायां बोधि-सत्त्वोभविव्यति। कुतोबोधिसत्ते उपादानतयता भविव्यति। कुतो-ऽसुपादानतयतोबोधिसत्त्वोभविव्यति।

श्रय्यन्ततया भगवन वोधिसत्तो न संविद्यते नोपसभ्यते।
तत् सुतोभवतयताऽधिवचनं वोधिसत्त्रोभविव्यति । सुतोऽन्यच
भवतथतायावोधिसत्ते। भविव्यति। सुतोभवतथतायां वोधिसत्त्रोन
भविव्यति। सुतोवोधिसत्ते भवतथताभविव्यति। सुतो ऽभवतथतोवोधिसत्त्रोभविव्यति।

<sup>\* &</sup>quot;तया पुनिब्बिय टिम्णा"। विषय भोगेच्छा इति यावत्।.

<sup>† &</sup>quot;तया प्रत्निक्षादानम्" । विषयमोगेच्छाजनिता प्रवृत्तिक्षादान-सित्वर्थः।

<sup>‡ &#</sup>x27;'तेन भवत्यसाज्जन्मेति भवोधमीहिः''। प्रवृत्तिजन्योधमीहिमीहिमी भवश्रव्यर्थः।

श्रास्त्रन्ततथा भगवन् बोधिसत्त्वो न संविद्यते नेरापसभ्यते । तत् कुतो ज्ञातितथताऽधिवचनं बोधिसत्त्वोभविव्यति । सुतोऽन्यच-ज्ञातितथताथा बोधिसत्त्वोभविव्यति । सुतोज्ञातितथतायां बोधि-सत्त्वोभविव्यति । सुतोबोधिसत्ते ज्ञातितथता भविव्यति । सुतो-ऽज्ञतितथतो बोधिसत्तो भविव्यति ।

श्रत्यक्ततया भगवन् बोधिसत्तो न संविद्यते नेपष्कभ्यते तत् सुतो जरामरणतयताऽधिवचनं वे।धिसत्त्तो भविद्यति । सुतोऽत्यचां जरामरणतथतायां वे।धिसत्त्ते। सुतोऽजरामरणतथतायां वे।धिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते।सिसत्ते

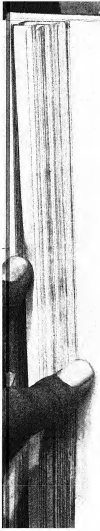
भगवानाइ। षाधु षाधु सभ्दते एवं खलुसुभ्दते बोधिसलेन महासलेन सलाउत्तपलिश्वतायां प्रज्ञापारिमताऽतुपलिश्वतायां ग्रिजितव्यम्। यत्पुनः सुभ्दतिरेवमाइ। कतमस्नेतद्वर्भखाऽधिवचनं यदुत्रवेशिसलद्दति। तत् किं मन्यसे सुभ्दते रूपस्थैतद्धिवचनं बोधिसलद्दति। श्राह नेहिदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभ्दते वेदनायाएतद्धिवचनं वोधिसलद्दति। श्राह

<sup>\*</sup> जाति देवजन्य पञ्च कान्यसमुदाय इति यावत्।

<sup>ं &</sup>quot;जातानां खान्यानां परिपाको जराखन्यः। नाश्रोमरणमितिरत्नप्रभा।

‡ व्यधिवचनं वाचकं। नोधिसत्त्व इति परं। रूपादि पदार्थानां
तदीयनिळताऽनिळलादिधन्माणाञ्च वाचकलं नोधिसत्त्वश्रव्यस्त्वास्तीति
सुभृति नैवपकाश्र्यितुं भगवान् एच्छ्ति तत् किं मन्यसे इत्यादिनारूपादीनां
तद्वम्माणाञ्चासळत्या तदाचकलं नोधिसत्त्व श्रव्यस्त्वारों'ति भावः।

नाहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञाया-एतद्धिवचनं वेाधिमत्तद्ति। श्राह नेाहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते संस्काराणामेतदधिवचनं बोधिसचदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगावानाह तत् किं मन्यसे सुस्ते विज्ञान-खैतद्धिवचनं बोधिसचहित । श्राह नाहीदं भगवन् । भगवानाह तत कि मन्यसे सुभूते रूपनित्यताया एतद्धिव पनं वोधिसत्तद्ति। श्राह नेाहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुस्रते रूपा-ऽनित्यताया एतद्धिवचनं बोधिसत्त्वद्ति । त्राह नेाहीदं भगवन् । भगवानाइ तत् किं भन्यसे सुभूते वेदनानित्यतायाएतदधिवचनं बोधिसत्तद्ति। श्राह नेहिदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते वेदनाऽनित्यताया एतद्धिवचनं बोधिसचद्ति। श्राह ने। हीदं भगवन् । भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते मंज्ञानित्य-ताया एतद्धिवचनं बोधिसत्तदति। त्राइ नेहिदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञाऽनित्यतायाएतदधिवचनं बोधिसत्तदति। श्राष्ठ नेाहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संस्कार्नित्यतायाएतदिधवचनं बोधिमत्तद्ति। श्राह नाहीदं भगवन् । भगवानाह तत् कि मन्यसे सुभूते संस्कारा-ऽनित्यताया एतद्धिवचनं बोधिमलद्रति । त्राह नाष्टीदं भगवन् । भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञाननित्यतायाएतद्धिवचनं बोधिसलद्दति। त्राइ नाहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञानाऽनित्यतायाएतद्धिवचनं बोधिसन्बद्दति। श्राइ नाहीदं भगवन।



भगवानाच तत किं मन्यसे सुभूते रूपसुखतायाएतदधि-वचनं बोधिसत्तद्दति। श्राह नेहिंदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते रूपद्:खतायाएतदधिवचनं बोधिमलद्गति। श्राष्ट नाहीदं भगवन। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते वेदनासुख-तायाएतदधिवचनं बोधिसत्तद्ति। श्राह नेाहीदं भगवन। भगवानाइ तत् किं मन्यमे सुभूते वेदनादुः खताया एतद्धिवचनं बोधिसत्तद्ति। त्राह नेहिदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञासुखतायाएतद्धिवचनं बोधिसलद्रति। श्राह नाहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञादःखताया एतद्धिवचनं बोधिसन्बद्ति। श्राह नेाहीदं भगवन । भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संस्कारसुखतायाएतदधिवचनं बोधिसच इति । श्राइ ने होदं भगवन् । भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते संस्कारदः खताया एतद्धिवचनं बोधिमचद्ति। श्राह ने।हीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं सन्यसे सुभूते विज्ञानसुखताया एतद्धिवचनं वोधिसत्तद्वति। श्राह नाहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञान दःखताया एतद्धिवचनं बोधि-मत्त्रति। श्राह नाहीदं भगवन्।

भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते रूपाऽऽत्मतायाएतद्धिवचनं बोधिसत्तद्दति। त्राह नेहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते रूपाऽनात्मतायाएतद्धिवचनं बोधिसत्तद्दति। त्राह नेहिदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते बेदनाऽऽत्मतायाएत-द्धिवचनं बोधसत्तद्दति। त्राह नेहिदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते वेद्नाऽनात्मताया एतद्धिवचनं वोधिसत्तरि।
श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञाऽऽत्मतायाएतद्धिवचनं वोधिसत्तद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्।
भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञाऽनात्मतायाएतद्धिवचनं
वोधिसत्तद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे
सुभूते संस्काराऽऽत्मतायाएतद्धिवचनं वोधिसत्तद्गति। श्राह
नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संस्काराऽनात्मतायाएतद्धिवचनं वोधिसत्त्वद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्।
भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानाऽऽत्मतायाएतद्धिवचनं
वोधिसत्त्वद्गति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे
सुभूते विज्ञानाऽनात्मताया एतद्धिवचनं वोधिसत्त्वद्गति। श्राह
नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते रूपप्रान्ततायाएतद्धि-वचनं बोधिमलद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते रूपाऽप्रान्ततायाएतद्धिवचनं बोधिमलद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते वेदना-प्रान्ततायाएतद्धिवचनं बोधिमलद्दति। श्राह नोहिदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते वेदनाऽप्रान्ततायाएतद्धि-वचनं बोधिमलद्दति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञापान्तताया एतद्धिवचनं बोधिमलद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञा-ऽप्रान्तताया एतद्धिवचनं बोधिमलद्दित। श्राह नोहोदं भगवन्। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते संस्कारणान्तताया एतद्धिवचनं बोधिमन्दति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संस्कराऽणान्ततायाएतद्धिवचनं बोधिसन्दर्ति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञान-णान्तताया एतद्धिवचनं बोधिसन्दर्ति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञानाऽणान्तताया एतद्धिवचनं बोधिसन्दर्ति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते रूपग्रन्यतायाएतद्धिवचनं बोधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन। भगवानाह तत किं मन्यसे सुभूते रूपाऽग्रन्यतायाएतद्धिवचनं बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते वेदना-ग्रन्यताया एतदधिवचनं बोधिसत्तदति। श्राह नोहीदं भगवन। भगवानाच तत किं मन्यसे सुभूते वेदनाऽश्रन्यतायाएतदधिवचनं बोधिसलद्ति। श्राह नोहीदं अगवन। अगवानाह तत किं मन्यसे सभू ते संज्ञाशुन्यताया एतद्धिवचनं बोधिसत्तद्वत्। श्राष्ट नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संज्ञा-ऽश्रन्यतायाएतदधिवचनं बोधिमलदति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवाना ह तत किं मन्यसे सुभूते संस्कार शून्यतायाएतद धिवचनं बोधिमलद्ति। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संस्काराऽग्रन्यताया एतद्धिवचनं बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहोदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञान-ग्रन्यतायाएतद्धिवचनं बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते विज्ञानाऽग्रुन्यतायाएतद्धिवचनं बोधिसचद्ति। श्राइ नोहीदं भगवन्।

भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते रूपनिमित्ततायाएतदधि-वचनं बोधिमत्तद्वति । श्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते रूपाऽनिमित्तताया एतद्धिवचनं बोधिमलदति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभःते। वेदना निमित्तताया एतद्धिवचनं बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहीदं भगवन। भगवानाह तत किं मन्यसे सुभूते वेदनाऽनिमित्तताया एतद्धि-वचनं बोधिसत्तद्ति। श्राह नोहौदं भगवन्। भगवानाह तत किं मन्यसे सुभूते संज्ञाऽनिमित्तताया एतद्धिवचनं वोधिसलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभूते संख्तार निमित्तताचा एतद्धिवचनं बोधिमलद्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ तत् किं मन्यसे सुभूते संस्काराऽनिमित्तताया एतदधि-वचनं बोधिसत्तद्ति । श्राह नेश्हीदं भगवन् । भगवानाह तत् कि मन्द्रमे सुभूते विज्ञाननिमित्तताचा एतद्धिवचनं बोधिसल-इति गाइ नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुस्ते विज्ञानाऽनिमित्तताया एतद्धिवचनं बोधिसलद्ति। श्राष्ठ नोहीदं भगवन ।

भगवाना ह तत् किं मन्यसे सुस्ते इत्पप्रणिहितताया एतद-धिवचनं वोधिसत्तदिति । आह नोहीदं भगवन् । भगवाना ह तत् किं मन्यसे सुस्ते इत्पाऽप्रणिहितताया एतद्धिवचनं वोधिसत्त-दति । आह नोहीदं भगवन् । भगवाना ह तत् किं मन्यसे सुस्ते वेदनाप्रिकित्ताया एतद्धिवचनं वोधिमचद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते वेदनाऽप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिमचद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते संज्ञाप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिसच्चदित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते संज्ञाऽप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिमचद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते संस्कारप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिमचद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते संस्कारप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिमचद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिमचद्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानप्रिकितायाएतद्धिवचनं वोधिमच्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिमच्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानप्रिकित्तायाएतद्धिवचनं वोधिमच्दित। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह तत् किं मन्यसे सुभृते विज्ञानप्रिकितायाएतद्धिवचनं वोधिमच्दित। श्राह नोहीदं भगवन्।

(१) ऋत्यन्ततया भगवन् रूपं न संविद्यते नोपलभ्यते । कुतो

<sup>(</sup>१) पूर्वे वोधिसत्त्वग्रब्दस्य रूपाद्यधिवचनलं निराक्षतः । सम्प्रति तच हेतुं प्रदर्भयति व्यव्यक्ततयेव्यादिना । यतोरूपादीनामव्यन्ततया विद्यमान त्वाभावः उपलब्धेरभावस्य कुतत्त्वेषामलीकानां ग्राग्रविषाग्यादिकत्त्यनां वाचर्क वोधिसत्त्वेति नाम भवेदिति सुमूतेरभिप्रायः । न संविद्यते इत्वने-नैवार्थसिद्धौ नोपलभ्यते इत्वाभिधानं व्यथिसति न वाच्यं उपलब्धेरभावेन विद्यमानत्वाभावः साधितः । स्थभाव प्रव्यच्चे उपलब्धेरभावस्य हेतुत्वमुक्तं भाषापरिक्हेटे । "विशेषग्रत्या तद्वदभावानां ग्रह्णोभवेत् । यदिस्या दुपन

क्रपाऽधिवचनं बोधिसच्चे।भविष्यति । ऋत्यन्तत्या भगवन् बेदना न संविद्यते नेापलभ्यते । सुतोवेदनाऽधिवचनं बोधिमचो।भविष्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् संज्ञा न संविद्यते ने।पलभ्यते। कुतः सज्ञाऽधि-वचनं बोधिसत्त्वाभविष्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् बोधिसत्त्रो न संवि-द्यते ने।पलभ्यते। क्रतः संस्काराधिवचनं वौधिसत्वीभविव्यति। त्रत्यन-तया भगवन बोधिसची न संविद्यते ने।पलभ्यते। कुतो विज्ञाना-ऽधिवचनं बोधिमलाभविष्यति । त्रत्यन्ततया भगवन् रूपनित्यता न संविद्यते नेापलभ्यते। कुतोरूपनित्यताऽधिवचनं बोधिशच्लोभविव्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् रूपाऽनित्यता न संविद्यते नेरापलभ्यते । सतो-रूपाऽनित्यताऽधिवचनं बोधिसत्त्वाभविष्यति । श्रत्यन्ततया भगवन वेदनानित्यतान संविद्यते नेापलभ्यते। सुती वेदनानित्यताऽधि-वचनं बोधिसत्त्वोभविष्यति । श्रत्यक्ततया भगवन् वेदनाऽनित्यता न मंविद्यते नेापसभ्यते । सुता वेदनाऽनित्यताऽधिवचनं बोधिसस्वो-भविष्यति । श्रत्यन्ततया भगवन् संज्ञानित्यता न संविद्यते नाप-लभाते। कुतः संज्ञानित्यताऽधिवचनं बोधिसच्चोभवित्यति।

कभीत एवं यच प्रसच्यते" इति । चतुपक्येः खतन्त्र प्रमाणलं मौमांसकैः खबीवतम् ।

पूर्वे रूपिनवाता रूपसुखता इत्यादि धर्ममपरनिर्देशेन निराक्षतम् इत्यापिनिवाताऽनिवाताविवर्यो धर्मपर रव निर्देशो वृध्यते। सुखदुःवादौ तु तदीषम्यं वृध्यते पूर्वानुसारेण सुखतादुःखता इत्यादि निर्देशोगुक्तः प्रतिभाति। श्रायम्तया भगवन् संज्ञाऽनित्यता न संविद्यतेने। स्वतः संज्ञाऽनित्यताऽधिवचनं वोधिसचोभविव्यति । श्रायमतया भगवन् संस्कारिनित्यता न संविद्यते ने।पलभ्यते । स्वतः संस्कारिनित्यता न संविद्यते ने।पलभ्यते । स्वतः संस्कारिनित्यता ऽधिवचनं वोधिसचोभविव्यति । श्रायमतया भगवन् संस्काराऽिनत्यताऽधिवचनं वोधिसचोभविव्यति । श्रायमतया भगवन् विज्ञानित्यता न संविद्यते ने।पलभ्यते । स्वतोविज्ञानित्यताऽधिवचनं वोधिसचोभविव्यति । श्रायमतया भगवन् विज्ञानित्यता भगवन् विज्ञानित्यता भगवन् विज्ञानित्यता । स्विद्यते ने।पलभ्यते । स्वतम्तया भगवन् विज्ञानाऽनित्यता न संविद्यते ने।पलभ्यते । स्वतम्तया भगवन् विज्ञानाऽनित्यता न संविद्यते ने।पलभ्यते । स्वतम्तया भगवन् विज्ञानाऽनित्यता न संविद्यते ने।पलभ्यते ।

"श्रयान्ततया भगवन् इत्पमुखं" न संविद्यते नेपाकस्यते । कुतः इत्यमुखाऽधिवचनं वोधिमचोभिविद्यति । श्रयान्ततया भगवन् इत्य दुःखं न संविद्यते नोपकस्यते । कुतोइत्यदुःखाऽधिवचनं वोधिमचोभिविद्यति । श्रयान्ततया भगवन् वेदनामुखं न संविद्यते नेपाकस्यते । कुतोवेदनामुखाऽधिवचनं वोधिमचोभिविद्यति । श्रयान्ततया भगवन् वेदनादुःखं न संविद्यते नेपाकस्यते । कुतो वेदनादुःखाऽधिवचनं वोधिमचोभिविद्यति । श्रयान्ततया भगवन् संज्ञामुखं न संविद्यते नेपाकस्यते । कुतः संज्ञामुखं न संविद्यते नेपाकस्यते । श्रयान्ततया भगवन् संक्षार्मुखं न संविद्यते नेपाकस्यते । श्रयान्तत्या भगवन् संक्षार्मुखं न संविद्यते नेपाकस्यते । श्रयान्तत्या भगवन् संक्षार्मुखं न संविद्यते नेपाकस्यते । श्रयान्तत्या भगवन् संक्षार्मुखं न संविद्यते नेपाकस्यते । श्रयान्तत्यां भगवन्तत्यां भगवन्तत्यां स्वयान्तत्यां स्वयान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्यान्यान्यत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्तत्यान्यत्यान्यत्यान्यत्यान्तत्या

श्रत्यन्तरया भगवन् विज्ञानसुखं न संविद्यते नेपष्तस्यते। कुतो-विज्ञानसुखाऽधिवचनं बोधियन्त्रोभविव्यति। श्रत्यन्तरया भगवन् विज्ञानदुःखं न संविद्यते नेपपत्तस्यते। कुतोविज्ञानदुःखाऽधिवचनं बोधिसन्त्रोभविव्यति।

श्रायम्तिया भगवन् रूपांक्षा न संविद्यते नेपाखस्थते। जुतो रूपात्माऽधिवचनं वोधिमच्नोभविव्यति। श्रायम्तिया भगवन् नेरात्यं न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतो रूपनेरात्याऽधिवचनं वोधिमच्नोभविव्यति। श्रायम्तिया भगवन् वेदनाऽऽत्मा न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतो वेदनात्माऽधिवचनं वोधिमच्नोभविव्यति। श्रायम्तिया भगवन् नेरात्यं न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतोवेदनानेरात्याऽधिवचनं वोधिमच्नोभविव्यति। श्रायम्तिया भगवन् संज्ञात्माऽधिवचनं वोधिमच्नोभविव्यति। श्रायम्तिया भगवन् संज्ञात्माऽधिवचनं वोधिमच्नोभविव्यति। श्रायम्तिया भगवन् संज्ञानेरात्या भगवन् संज्ञानेरात्या भगवन् संज्ञानेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संज्ञानेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संज्ञानेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। त्रायम्तिया भगवन् संज्ञानेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संज्ञानेरात्या भगवन् संज्ञानेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संज्ञानेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संक्षार्नेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संस्कार्नेरात्या न संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संविद्यते नेपाखस्यते। कुतः संविद्यते नेपाखस्थते। कुतः संविद्यते नेपाखस्यते।

<sup>\*</sup> पूर्वे रूपात्मता रूपानात्मता इत्यादिरूपेश निर्देशी दृश्यते इन्तु केवलमात्मेति नैरात्मेगित पाठः सर्वेच दृश्यते। पूर्व्वदेव निर्देशी चापि युक्तः।

विज्ञानात्माऽधिवचनं बोधिसचोभविव्यति । श्रत्यन्ततमा भगवन् विज्ञाननैरात्म्यं न संविद्यते नोपखभ्यते । सुतो विज्ञाननैरात्म्याऽधि-वचनं बोधिसचोभविव्यति ।

श्रत्यन्ततया भगवन् ग्रानं न विद्यते नोपलभ्यते । कुतो रूप-ग्रान्ताऽधिवचनं वोधिसन्तोभविय्यति । श्रत्यन्ततया भगवन् श्र्यान्तं न संविद्यते नोपलभ्यते । कुतो रूपाऽग्रान्ताऽधिवचनं वोधिसन्तो-भविय्यति । श्रत्यन्ततया भगवन् ग्रान्तं न संविद्यते नेपपलभ्यते । कुतोवेदनाग्रान्ताऽधिवचनं वोधिसन्तोभविय्यति । श्रत्यन्तत्या भगवन् श्रग्रान्तं न संविद्यते नोपलभ्यते । कुतोऽवेदनाऽग्रान्ताऽधिवचनं वोधि-सन्तोभविय्यति । श्रद्यन्ततया भगवन् ग्रान्तं न संविद्यते नोप-लभ्यते । कुतः संज्ञाग्रान्ताऽधिवचनं वोधिसन्तोभविय्यति ।

श्रायन्ततया भगवन् श्रामनं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतः संज्ञाऽप्रान्ताऽधिवचनं वोधिसक्तोभविव्यति। श्रायन्तत्या भगवन् ग्राम्नं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतः संस्कारणान्ताऽधिवचनं वोधिसक्तोभविव्यति। श्रायन्ततया भगवन् श्राप्तानं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतः संस्काराऽणान्ताऽधिवचनं वोधिसक्तोभविव्यति। श्रायन्ततया भगवन् ग्राम्नं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतोविज्ञान-ग्राम्ताऽधिवचनं वोधिसक्तो भविव्यति। श्रायन्ततया भगवन् श्राप्तानं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। श्राप्तानाऽधिवचनं वोधिसक्तोभविव्यति।

श्रत्यन्ततया भगवन् ग्र्न्यं न संविद्यते नोपक्षश्वते । कुतो रूपग्र्न्याऽधिवचनं बोधिसचोभविव्यति । श्रत्यन्ततया भगवन् श्रग्ल्यं न संविद्यते नोपलभ्यते। कुतोवेदनाय्ग्न्याऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। ऋत्यन्तत्याभगवन् ऋयून्यं न संविद्यते नोपलभ्यते।
कृतोवेदनाऽयून्याऽधिवचनं बोधिसक्तो भविव्यति। ऋत्यन्तत्या
भगवन् यून्यं न संविद्यते नोपलभ्यते। कुतः संज्ञायून्याऽधिवचनं
बोधिसक्तोभविव्यति। ऋत्यन्तत्या भगवन् ऋयून्यं न संविद्यते
नोपलभ्यते। कुतो संज्ञाऽय्याधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति।
ऋत्यन्तत्या भगवन् यून्यं न संविद्यते नोपलभ्यते। कुतः संस्कार्यून्याऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। ऋत्यन्तत्या भगवन् ऋयून्यं
न संविद्यते नोपलभ्यते। कुतः संस्काराऽयून्याऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। ऋत्यन्तत्या भगवन् यून्यं न संविद्यते नोपलभ्यते।
कुतोविज्ञानग्रुन्याऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। ऋत्यन्तत्या
भगवन् ऋयून्यं न संविद्यते नोपलभ्यते। कुतोविज्ञानग्रुन्याऽधिवचनं
बोधिसक्तोभविव्यति।

श्रयमतया निमित्तं न संविधते नोपलभ्यते। कुतोक्पनिमित्ताऽधिवचनं बोधिसत्त्वोभिविधितः। श्रयमतया भगवन्निमित्तं न संविधते नोपलभ्यते। कुतोक्षाऽनिमित्ताऽधिवचनं
बोधिसत्त्वोभिविध्यति। श्रयमतया भगवन् निमित्तं न संविधते
नोपलभ्यते। कुतोबेदनानिमित्ताऽधिवचनं बोधिसत्त्वोभिविधितः।
श्रयमतया भगवन् निमित्तं न संविधते नोपलभ्यते। कुतोबेदना
ऽनिमित्ताऽधिवचनं बोधिसत्त्वोभिविध्यति। श्रयमतया भगवन्
निमित्तं न संविधते नोपलभ्यते। कुतः संज्ञानिमत्ताऽधिवचनं
बोधिसत्त्वोभिविध्यति। श्रयमतया भगवन् निमित्तं न संविधते

न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतोक्ष्पाऽग्रुन्याऽधिवचनं बोधिसक्तो। भविव्यति। कुतः संज्ञाऽनिमिक्ताधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। श्रायक्ततया भगवन् निमिक्तं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतः संस्कार्-निमिक्ताऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। श्रायक्ततया भगवन् निमिक्तं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतः संस्कारानिमिक्ताऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। श्रायक्ततया भगवन् निमिक्तं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतोविज्ञाननिमिक्ताऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति। श्रायक्ततया भगवन् निमिक्तं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कुतोविज्ञाना-ऽनिमिक्ताऽधिवचनं बोधिसक्तोभविव्यति।

श्रयान्ततया भगवन् प्रणिहितं न संविद्यते नोपलस्यते। लुतोरूपप्रणिहिताऽधिवचनं वोधिसत्तोभविव्यति। श्रयान्ततया भगवन्
प्रणिहितं न संविद्यते नोपलस्यते। लुतोरूपाऽप्रणिहिताऽधिवचनं
वोधिसत्तोभविव्यति। श्रयान्तत्या भगवन् प्रणिहितं न संविद्यते
नोपलस्यते। लुतोवेदनाप्रणिहिताऽधिवचनं वोधिसत्तोभविव्यति।
श्रयान्ततया भगवन् प्रणिहितं न संविद्यते नोपलस्थते। लुतोवेदनाऽप्रणिहिताऽधिवचनं वोधिसत्त्तोभविव्यति। श्रयान्ततया भगवन्
प्रणिहितं न संविद्यते नोपलस्थते। लुतः संज्ञाप्रणिहिताऽधिवचनं
वोधिसत्त्रोभविव्यति। श्रयान्ततया भगवन् प्रणिहितं न संविद्यते
नोपलस्थते। लुतः संज्ञाऽपणिहिताधिवचनं वोधिसत्त्रोभविव्यति।
श्रयान्ततया भगवन् प्रणिहितं न संविद्यते नोपलस्थते। लुतः
संस्त्रारप्रणिहिताऽधिवचनं वोधिसत्त्रोभविव्यति। श्रयान्ततया भगवन्
प्रणिहिताऽधिवचनं वोधिसत्त्रोभविव्यति। श्रयान्ततया भगवन्
प्रणिहिताऽधिवचनं वोधिसत्त्रोभविव्यति। श्रयान्ततया भगवन्

वचनं बोधिसत्त्वोभविष्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् प्रणिहितं न संविद्यते नोपज्ञश्वते। जुतोविज्ञानप्रणिहिताऽधिवचनं वोधिसत्त्वोभविष्यति। श्रत्यन्ततया भगवन् प्रणिहितं न संविद्यते नोपज्ञश्वते। जुतोविज्ञान प्रणिहिताधिवचनं वोधिसत्त्वोभविष्यति।

भगवानाह। साधु साध् सुन्द्रते एवं खलु सुन्द्रते बोधिसलेन महा-चेन प्रज्ञापार्मितायां चरतारूपाऽधिवचनमनुपलस्थमानेन वेदना-ऽधिवचनमनुपलक्षमानेन संज्ञाऽधिवचनमनुपलक्षमानेन संस्कारा-ऽधिवचनमनुपलसमानेन विज्ञानाऽधिवचनमनुपलसामानेन। ६प-निलाऽधिवचनमनुपलसानोन रूपाऽऽनिलाऽधिवचनमनुपलसा-मानेन वेदनानित्याऽधिवचन मनुपलमामानेन वेदनाऽनित्याऽधि-वचनमन्पलसामानेन संज्ञानित्याऽधिवचनमनुपलसामानेन संज्ञा-ऽनिलाऽधिवचनमन्तपल्यामानेन संस्कारनिलाऽधिवचनमन्तपल्या-मानेन संस्काराऽनित्याऽत्रधिवचनमनुपलक्षमानेन विज्ञानित्या-ऽधिवचनमनुपलभामानेन विज्ञानाऽनित्याऽधिवचनमनुपलभामानेन। रूपसुखाऽधिवचनाऽनुपलसमानेन रूपद्:खाऽधिवचनमनुपलसमानेन वेदनासुखाऽधिवचनमनुपलकामानेन वेदनादुःखाऽधिवचनमनुपलस-मानेन । संज्ञासुखाऽधिवचनमनुपलस्थमानेन संज्ञादःखाऽधिवचन-मनुपलम्मानेन संस्कारसुखाऽधिवचनमन्पलम्भमानेन संस्कार-दु:खाऽधिवचनमनुपलसामानेन विज्ञानसुखाऽधिवचनमनुपलसामानेन विज्ञानद्ः खाऽधिवचनमनुपलमानोनं । रूपात्माऽधिवचनमनुपलमा-मानेन रूपानात्माऽधिवचनमनुपलभामानेन वेदनात्माऽधिवचन-मनुपलसमानेन वेदनानाताऽधिवचनमनुपलसमानेन संज्ञाताऽधि- वचनमनुपलक्षमानेन संज्ञानात्माऽधिवचनमनुपलक्षमानेन संस्कारा-त्याऽधिवचनमनुपलभामानेन संस्कारानात्याऽधिवचनमनुपलभामानेन विज्ञानात्माऽधिवचनमनुपलसमानेन विज्ञानानात्माऽधिवचनमनुप-सम्ममानेन रूपशानाऽधिवचनमनुपसमानेन रूपाशान्ताऽधिवचन-वेदनाग्रान्ताऽधिवचनमनुपलस्थमानेन मन्पलक्षमानेन संज्ञाशान्ताऽधिवचनमत्पस्तमः-ऽग्रान्ताऽधिवचनमन्,पलम्भमानेन मानेन संज्ञाऽग्रान्ताऽधिवचनमनुपलभमानेन संस्कार्ग्यान्ताऽधिवच-नमनुपन्नभागनेन संस्काराऽभानाऽधिवचनमनुपन्नभागेन विज्ञान-ग्रान्ताऽधिवचनमन्तपलसामानेन विज्ञानाऽग्रान्ताऽधिवचनमन्तपलसा-मानेन रूपशुन्याऽधिवचनमनुपलस्थमानेन रूपाशून्याधिवचनमनुप-लमामानेन वेदनाग्रन्याऽधिवचनमनुपलमामानेनवेदनाऽग्रन्याऽधि-वचनमनुपलकामानेन संज्ञाश्चाऽधिवचनमनुपलकामानेन संज्ञा-ऽग्रुन्याऽधिवचनमनुपलस्थमानेन संस्कारशून्याऽधिवचनमनुपलस्थ-मानेन संख्ताराऽश्रून्याधिवचनमनुपलस्ममानेन विज्ञानश्रन्याऽधि-वचनमनुपलभागोन विज्ञानाऽग्रुन्याऽधिवचनमनुपलमामानेन । रूपनिमित्ताऽधिवचनमत्तपलभागनेन रूपाऽनिमित्ताऽधिवचनमत्-पत्तक्षमानेन वेदनानिमित्ताऽधिवचनमनुपत्तक्षमानेन वेदना-ऽनिमित्ताऽधिवचनमत्तपलमामानेन । संज्ञानिमित्ताऽधिवचनमत्तप-लभागानेन मंज्ञाऽनिमित्ताऽधिवचनमनुपलभागानेन मंखारानिमि-त्ताऽधिवचनमनुपलक्षमानेन संस्काराऽनिमित्ताऽधिवचनमनुपलकाः मानेन विज्ञाननिमित्ताऽधिवचनमनुपलसामानेन विज्ञाननिमित्ता-ऽधिवचनमन्त्रपलसामानेन रूपप्रशिक्तिग्राऽधिवचनमन्त्रपलसामानेन

रूपाऽप्रणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षनेन वेदनापृणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन वेदनाऽपिलिहताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन संज्ञाप्रणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन संज्ञाऽप्रणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन संस्कार्प्रणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन संस्काराऽप्रणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन विज्ञानप्रणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन विज्ञानाऽपणिहिताऽधिवचनमसुपलक्षमानेन विज्ञानाऽपणिहिताऽधिवचनमसुमितायां गिलितयम् ।

यत् पुनः सुभृते वद्सि नाइं धमें ममनुपक्षामि यद्त वोधिमन्दित । न सुभृते धमीधमीधातं समनुपक्षति । न सङ्घा धातुधंभीधातं समनुपक्षति । न धमीधातः सज्ञाधातं समनुपक्षति ।

न संस्तारधातुध्मीधातं समनुपक्षति । न धमीधातः संस्तारधातं
समनुपक्षति । न विज्ञानधातुध्मीधातं समनुपक्षति । न धमीधातुः समनुपक्षति ।

न धमीधातुः समनुपक्षति । न चुधीत्धमीधातं समनुपक्षति ।

न धमीधातः चोचधातः समनुपक्षति । न जोचधात्धमीधातं समनुपक्षति ।

समनुपक्षति । न धमीधातः जोचधातं समनुपक्षति । न जिङ्गाधातं समनुपक्षति ।

समनुपक्षति । न धमीधातः समनुपक्षति । न प्रभीधातं समनुपक्षति ।

समनुपक्षति । न धमीधातः समनुपक्षति । न धमीधातः समनुपक्षति ।

समनुपक्षति । न भनीधात् समनुपक्षति । न धमीधातः समनुपक्षति ।

न धमीधातः समनुपक्षति । न मनोधात् धर्मीधातं समनुपक्षति ।

न धमीधातः समनुपक्षति । न मनोधात् धर्मीधातं समनुपक्षति ।

न धर्मधातः समनुपक्षति । न मनोधात् धर्मीधातं समनुपक्षति ।

न धर्मधातः समनुपक्षति । न मनोधात् धर्मीधातं समनुपक्षति ।

न धर्मधातः समनुपक्षति । न सनीधात् धर्मीधातं समनुपक्षति ।

न सुस्ते संस्कृतधातुरसंस्कृतुधातुं समनुपथाति । नाऽसंस्कृत धातुः संस्कृतधातुं समनुपथाति । न च संस्कृतधातुव्यतिरेतेणा- संक्षतं ग्राच्यं प्रज्ञपचितुं। नाऽसंख्यतव्यतिरेकेन संख्यतधातुः ग्राच्यः प्रज्ञपयितुं। एवं खल् सुभृते बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् न कञ्चिद्धभी समनुपश्चति । श्रसमनुश्चन् नो त्रस्वति । न सन्त्रकाति न सन्त्रासमापद्यते । न वास्य कसिंश्विद्धर्मीचित्तमवजी-यते। न विप्रतिसारीभवति मानसं। तत् कस्य हेतोस्तयाहि सुभृते बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् न रूपं समनुपछिति। वेदनां न समत्पर्यति। मंजां न समत्पर्यति। संस्काराच समत्-पम्यति । विज्ञानं न समनुपम्यति । चचुर्न समनुपम्यति । श्रोचं न समनुपय्यति। घाणं न समनुपय्यति। जिङ्कां न समनुपय्यति। कायं न समनुपछिति। मनो न समनुपछिति। इषं न समनुपछिति। ग्रब्दं न समनुपन्नति । गन्धं न समनुपन्नति । रसं न समनु-पग्रति । स्वर्भं न समनुषग्रति । धर्मां न समनुषग्रति । पृथिवी-धातुं न समनुपछाति। श्रव्धातुं न समनुपछाति। तेजोधातुं न ममनुपम्यति । वाय्धातुं न समनुपम्यति । त्राकामधातुं न समनु-पग्यति । विज्ञानधातुं न समनुपन्यति । श्रविद्यां न समनुपन्यति । संस्काराच समनुपश्चति । विज्ञानं न समनुपश्चति । नामरूपं न समनुपश्वति । षड्यतनं न समनुपश्वति । स्पर्धे न समनुपश्चति । वेंदनां न समनुपश्चित । त्व्यां न समनुपश्चित । अपादानं न समनुष्यति । भवं न समनुपष्यति । जातिं न समनुपष्यति । जरामरणं न समनुपायति । रागं न समनुपायति । देषं न यमनुपन्धति । मोहं न यमनुपन्धति । त्रात्मानं न यमनुपन्धति । यलं न समनुपश्वति । जीवं न समनुपश्चति । जन्तं न समनु-

पश्चित । पोषं न समनुपश्चित । पुरुषं न समनुपश्चित । मनुजं न समनुपश्चित । मानवं न समनुपश्चित । कारकं न समनुपश्चित । कारापं न समनुपश्चित । वेदकं न समनुपश्चित । वेदि थिटकं न समनुपश्चित । जानकं न समनुपश्चित । पश्चकं न समनुपश्चित । कामधातुं न समनुपश्चित । क्ष्मितुपश्चित । पश्चकं न समनुपश्चित । कामधातुं न समनुपश्चित । क्षावकिचनं न समनुपश्चित । क्षावकिचुद्धितं न समनुपश्चित । वोधिचित्तं न समनुपश्चित । क्षावकधिकां समनुपश्चित । प्रत्येकवुद्धिकां न समनुपश्चित । वोधिचनं न समनुपश्चित । क्षावकधिकां समनुपश्चित । वोधिमन्त्रिक्षां समनुपश्चित । वाद्यक्षिभां स्मनुपश्चित । वाद्यक्षिभां समनुपश्चित । न सन्त्रिक्षां समाप्यति ।

श्राह केन कार्णेन भगवन् वोश्विसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञा-पार्मितायां चरतः सर्वधर्मेषु चित्तं नाऽवक्षीयते । न संखीयते । भगवानाह । तथाहि सुभृते वोधिसत्त्वोमहासत्त्वश्चित्त्त्तंतिस्वतान् धर्मान् नोपलभते न समनुपम्यति । श्रनेन कार्णेन सुभृते वोधि-सत्त्वस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतः सर्व्वषु धर्मेषु चित्तं नाऽवक्षीयते । न संखीयते । श्राह । कथं भगवन् वोधिसत्तस्य महासत्त्वस्य मनोन सन्तासमापद्यते । भगवानाह । तथाहि सुभृते

<sup>\*</sup> चैतिसकाश्चित्तसम्बन्धिनः चाह उकारराग्रदेशादयः तान् धम्मीन् नोपलभते चतः कारणाद्वीधिसत्तस्य चित्तं। कुवापि नावलीयते न

वोधिसत्तोमहासत्तोमनश्च मनोधातुः वोपलभते। न समतुपर्यात। एवं खलु सुभृते वोधिमत्त्रस्य महासत्त्रस्य मनोन सन्त्रासमापद्यते। एवं हि सुभृते वोधिसत्ते महासत्ते प्रज्ञापार्मितायां चरितवः। स चेत् पुनः सुभृते वोधिसत्तेमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरं खां प्रज्ञापार्मितायां चरं खां प्रज्ञापार्मिता वोधसत्ते वोधिसत्ते वोधिसत्ते। तस्र वोधिसत्ते वोधिसत्त्रस्याः । एवेशव वोधिसत्त्रस्याः । एवेशवाऽत्र्यासनी ।

ग्रतसाहस्राः प्राज्ञापार्मिताया दितीयः परिवर्त्तः॥

तदाकारां दित्तं भजते। इत्यथं। तथा च भाखनिरुख्युद्धपाद्भा सन्तासपदार्थयुद्धाद्भाराभावेगाऽसम्मवः नह्युदासीनस्य दुःखसम्मावः नायां किस्यत् चस्यसि किन्तु खस्य सकीयस्य वा। तच ममेत्यद्वद्भार स्व हेतुः। उदासीने चहङ्काराभावात् न चासोदयः। स्वमचाऽिष बोधिसन्तस्य रूपादिस्कर्ये चहिमसीमागाभावाञ्चन्त्रारी च ममेन्त्र्याभावात् तेषामिन्यसम्भावना नोधिसन्तस्य न चासञ्चनय-तीति भगवतोऽिमप्रायः। स्तदिभप्रायकमेवोदाह्यतन्त्रस्य वचनं यथा। "प्राये गते यथा देषः सुखदुःखेन विन्द्ति। तथा चेत् प्रायायक्षोऽिष सक्वेत्रस्याथमेवसेदि"ति। तच्चः संस्कारोऽन्य संस्कार्यत्वस्यो। १। ५१। "तस्यापि निरोधे सर्वेनिरोधान्नवीं चः समाधिरि"ति। १। ५२। पातञ्जवदर्भनसमाधिपादस्चाभ्यामीनृग्र स्वार्थः प्रकटितः॥

## श्रय तृतीयपरिवर्त्तः।

श्रथायुश्वान् सुरुतिभैगवन्त सेतद्वोचत्। रूपं भगवन् परिज्ञाः त्यासेन वोधिष्ठलेन महाग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां णिवितव्यम्। वेदनां भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिष्ठलेन महाग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां णिवितव्यम्। यंज्ञां भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिष्ठलेन महाग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां णिवितव्यम्। संस्कारान् भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिष्ठलेन महाग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां णिवितव्यम्। विज्ञानं भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिष्ठलेन महाग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां णिवितव्यम्। यचुभैगवन् परिज्ञातुकामेन वोधि

अवायमभिप्रायः । सर्वे हि चित्रवायमेन रापादीनां पारमाधिन-सत्तं प्रतिसन्धाय तवाऽभिनिविग्रते सति च सुन्दे ऽभिनिवेग्रेन युग-सहस्रेणापि तेवामनुपग्रमाः ग्राच्यः समाविद्यं । ततस्य पूर्वपरिवर्कः स्रतोपदेग्रोविष्ठल एव भवति । खतस्तुद्रपपादनाय स्पादीनां सस्पप् परिचानमचोपदिग्रति । वस्तुतत्व पर्थाषोचनेक्कतेस्पादीनामसत्यतैव-परिग्रिय्येत । तथा च सति न कस्तित् तवाऽभिनिविग्रेत । नस्तुद्रक्ष-चन्त्रमाहर्तुं कस्तित् प्रेचावान् प्रवर्तते । तददविद्याप्रतिभासमाना चित्र स्पादयो न तत्त्वज्ञानां मनांस्यभिभवितु महिन्त । खतस्तुतीय परिवर्तस्यादी स्पादीनां परिज्ञानमेवोपदिग्रति रूपं भगवन परि-ज्ञातुकामेनेस्यादिना ।

सत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां शिचितव्यम्। श्रोचं भगवन परिजातकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां प्रिचि-तव्यम । प्राणं भगवन परिज्ञातुकासेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञा-पारमितायां प्रिचितव्यम् । जिक्कां भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधि-सत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितव्यम् । कायं भगवन परिजातकासेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां भिचि-तव्यम् । मनोभगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञा-पार्मितायां भिचितव्यम् । रूपं भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधि-सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां शिवितयम् । शब्दं भगवन परिज्ञातुकामेन बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारमितायां भिचि-तव्यम्। गन्धं भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यम् । रसं भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यम । सुप्रां भगवन परिज्ञातुकासेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां शिचितव्यम् । धर्मान् भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसलेन महा-सत्तेन प्रज्ञापारिमतायां ग्रिचितव्यम ।

चबुर्विज्ञानं भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां शिवितव्यम्। श्रोचिवज्ञानं भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां शिवितव्यम् । श्राण विज्ञानं भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञा-

अविद्यादयः पूर्वं व्याख्याताः अविद्यासारभ्य दौर्मनस्य पर्थ्यनां ज्ञासिक-कार्य्यप्रवाइः।

पारिमतायां भिचितवां। जिङ्काविज्ञानं भगवन् परिज्ञात्कामेन बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितवां। कायविज्ञानं भगवन् परिज्ञात्कामेन बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितवां। मनोविज्ञानं भगवन् परिज्ञात्कामेन बोधिमचेन महासचेन प्रजापारिमतायां भिचितवां।

चतुः मंस्यभं भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिसचेन महासचेन
प्रज्ञापारमितायां भिवितयं। श्रोद्धस्यभं भगवन् परिज्ञातुकामेन
बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां भिवितयं। ब्राएसंसभं
भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां
भिवितयं। जिङ्कासंस्यभं भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिसचेन
महासचेन प्रज्ञापारमितायां भिवितयं। कायसंस्यभं भगवन्
परिज्ञातुकामेन वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां भिवितयं। मनःसंस्यभं भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिसचेन महासचेन
प्रज्ञापारमितायां भिवितयम्।

चतुःसंस्पर्यजां वेदनां भगवन् परिज्ञातुकाभेन योधियस्तेन महायस्तेन प्रज्ञापारिमतायां जिचित्यं। श्रोचसंस्पर्यजां वेदनां भगवन् परिज्ञातुकाभेन वोधियस्तेन महायस्तेन प्रज्ञापारिमतायां जिचित्यं। प्राण्यसंस्पर्यजां वेदनां भगवन् परिज्ञातुकाभेन वोधियस्तेन महायस्तेन प्रज्ञापारिमतायां जिचित्यं। जिज्ञासंस्पर्यजां वेदनां भगवन् परिज्ञातुकाभेन वोधियस्तेन महायस्तेन प्रज्ञापारिमतायां जिचित्यं। स्तायारिमतायां जिचित्यं। सनः संस्पर्यज्ञां वेदनां भगवन् परिज्ञातुकाभेन वोधियस्तेन महायस्तेन प्रज्ञापारिमतायां जिचित्यं। सनः संस्पर्यज्ञां वेदनां भगवन् परिज्ञातुकाभेन वोधियस्तेन महायस्तेन प्रज्ञापारिमतायां ज्ञिचित्यं। सनः संस्पर्यज्ञां

वेदनां भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार-मितायां ग्रिचितवां। \*श्रविद्यां भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिएचेन महामलेन प्रजापार्मितायां शिचितयं। धंस्कारान् भगवन् परि-ज्ञातकामेन बोधियन्त्रेन महायन्त्रेन प्रज्ञापार्मितायां शिवितयां। विज्ञानं भगवन् परिज्ञातुकामेन वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार-मितायां प्रिचितव्यं। नामरूपं भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसत्त्वेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितयं। षड्यतनं भगवन् परि-ज्ञातकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितवं। स्पर्ध भगवन् परिचातुकामेन वीधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमि-तायां ग्रिचितव्यं। वेदनां भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसच्चेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचित्वं। त्व्यां भगवन परिज्ञातु-कासेन बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचित्यं। जपादानं भगवन् परिचातुकामेन बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापार-मितायां ग्रिचितव्यं। भवं भगवन् परिज्ञातुकामेन बोधिसचिन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितव्यं। जातिं भगवन परिज्ञात-कामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचित्यं। \*जरामर्णशोकपिरदेव दःखदौर्मनस्योपायासान् भगवन् परिचात-कासेनबोधिसचेन सहासचेन प्रज्ञापार सितायां प्रिचितयं।

विज्ञानपदं चच्चुरादीन्त्रियजयाज्ञानपरम्।

<sup>ं</sup> जातानां स्क्रत्यानां परिपाको जरास्क्रत्यः। नाष्प्रोमर्ग्यं, स्वियमानस्य प्रचादेःस्वेद्वादन्तर्राद्यः भ्रोकः, तेन द्या प्रचेत्वादि प्रजापः परिदेवना' स्वनिद्याद्यस्वोदुःखं तेन दुर्मनस्ता मानसीव्यथा इति रत्नप्रमा।

रागं प्रहातुकासेन वोधियत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापारिसतायां शिचितव्यं। देषं प्रहातुकामेन बोधिमन्वेन महासन्वेन प्रज्ञापार-मितायां गिचितव्यं। मोहं प्रहातुकामेन वोधिमव्येन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां गिचितयं। मल्कायदृष्टिं प्रहातुकामेन बोधि-सचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितयं। विचिकित्सां प्रहात्कामेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिकितवां। गीलव्रतपरामधं प्रहातुकामेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रजापार-मितायां भिचितवां। कामरागवापादं प्रहातुकासेन वोधिमलेन मद्दासचेन प्रज्ञापारमितायां भिचितयं। कामरागं प्रदातुकासेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारिमतायां प्रिचितव्यं। श्रक्षपरागं प्रहातुकामेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां शिचितयं। संयोजनानि प्रहातुकासेन बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितव्यं। ऋतुभयान् प्रहातुकामेन बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। पर्यक्ष्यानानि प्रशातुकामेन वोधि-सस्तेन महासस्तेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितव्यं। चतुर श्राहारान परिज्ञातुकासेन बोधिसलेन सहासलेन प्रज्ञापार्मितायां गिचि-तव्यं। चतुरीयोगान् परिज्ञातुकामेन बोधिमल्वेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। चतुरश्रोधान् प्रहातुकामेन वोधि-मस्तेन महामस्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितसं। चतुरोयन्यान् प्रहातुकासेन बोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां पिकितयं। चलार्थ्यपादानानि प्रहातुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रजापार-मितायां प्रिचितव्यं। चतुरोविप्रयामान् प्रहातुकामेन बोधिमचेन महास्रचेन प्रज्ञापारसितायां भिचितव्यं । दभाकुप्रचान् कर्म्यपथान् प्रहालुकासेन बोधिसचेन सहासचेन प्रज्ञापारसितायां भिचितव्यं ।

दशक्रालान कर्मापथान परिप्रयित्कामेन वोधिमलेन महा-सचेन प्रजापारिमतायां ग्रिचितयं। चलारिधानानि परिपर-यितकामेन बोधिसचेन महासचेन प्रजापार्मितायां प्रिचितयं : चलार्थ्यप्रमाणानि परिप्रयितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रजापारसितायां गिचितयं। चतस्रः श्रारुपसमापत्तीः परिपर-यित्तकामेन वोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवं। पञ्चाऽभिज्ञाः परिपर्श्वितुकामेन वोधिमलेन महामलेन प्रजापार-मितायां भिचितवं। दानपार्मिता परिपूर्यितुकामेन बोधिमचेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां शिचितवं। शीलपारमितां परिपर-यितकासेन बोधिसत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापारसितायां शिचितकं। चान्तिपार्मितां परिपूर्यितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रजा-पारमितायां भिचितवां। वीर्व्यपारमितां परिपर्यित्कासेन वोधि-सलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितवं। धानपारमितां परिप्रियत्कासेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारिसतायां शिचितवं। प्रज्ञापारिमतां परिप्रियतकामेन बोधिमलेन महा-सचेन प्रज्ञापारमितायां शिचितवं। श्रधातमग्रन्थतां परिपर्ययत-कासेन बोधिसत्त्रेन महासत्त्रेन प्रज्ञापार्सितायां भिज्ञित्यं। विद्धिश्रास्यतां परिपूरियतुकासेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञा-पार्मितायां गिचितयं। श्रधात्मवहिद्धांग्रुन्यतां परिपूर्यितुकामेन बोधियत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापार्मितायां जिचितवं। ग्रून्यताश्च्यतां परिपूरिवतुकासेन बोधियत्तेन महामत्त्वेन प्रज्ञापारिमतार्था ग्रिचितव्यं। महाग्र्न्यतां परिपूर्यितुकासेन वोधिसचेन महामचेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। परमाऽर्थशून्यतां परिपृर्थितुकारेन बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्सितायां प्रिचितव्यं। मंक्कतशस्यतां परिपूर्यितुकामेन बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवां। श्रमंक्षतग्र्त्यतां परिपूरियत्कासेन वोधिसत्त्वेन महा-सत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितव्यं। श्रत्यन्तश्च्यतां परिपूर्ययत्-कासेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। श्रनवराऽग्रशृत्यतां परिपूर्णयतुकासेन वोधिसत्त्वेन सहामत्त्वेन प्रज्ञा-पार्मितायां शिचितव्यं। अनवकारग्रत्यतां परिपूर्यितुकामेन बोधिमत्वेन महामत्वेन प्रज्ञापारिमतायां शिचितव्यं। प्रकृतिशुन्यतां परिपूर्यितुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितव्यं। सर्व्यधर्मग्रून्यतां परिपूरियतुकामेन वोधिमचेन महा-सचेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। खलचणग्रून्यतां परिपूर्ययत्-कामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां ग्रिचितव्यं। श्रतुपलक्षग्रूत्यतां परिपूरियतुकामेन वोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञा-पार्मितायां ग्रिचितव्यं। त्रभावश्च्यतां परिपृर्चितुकासेन बोधि-सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितवां। खभावशृन्यतां परिपूरियतुकासेन वोधिसचेन महामचेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितव्यं। श्रभावस्त्रभावशूत्यतां परिपूरियत्कामेन वोधिमचेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। चलारिसृत्यपसानानि परिपूरियतुकासेन वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां भिचितवां। चलारिसम्बक् प्रहाणानि परिपृर्धितुकासेन वोधि-सचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवं। चतुरऋद्विपादान् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां परिपर चित्रकासेन णिचितवं। पञ्चेन्द्रियाणि परिप्रियतुकासेन वोधिमन्तेन महा-सत्त्वेन प्रज्ञापारसितायां प्रिचितव्यं। पञ्च बलानि परिप्रयित्कासेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचितव्यं। सप्तवोध्यङ्गान परिप्रियतुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रजापारिमतायां शिचितवं। श्रार्थाऽष्टाऽङ्ग मार्गे परिपूर्यित्कासेन बोधिमन्तेन महामलेन प्रज्ञापार्सितायां भिचितवां। चलार्यार्थ्यसत्यानि परि-प्रियत्कासेन वोधिमलेन महासलेन प्रजापार्मितायां प्रिचितवं। त्रष्टौविमोचान् परिपूरियतुकासेन वोधिमचेन महामचेन प्रजा-पारमितायां भिचितव्यं। दशतयागत बलानि परिपरचितुकासेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्सितायां गिचितवां। चलारिवे-गारद्यानि परिप्रियत्कामेन बोधिमलेन महामलेन प्रजापार-मितायां ग्रिचितयं। चतसः प्रतिमम्बदः परिप्रियतुकासेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितव्यं। महामैचीं परिपूरचितुकामेन बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितव्यम् । महाकरणां परिप्रियत्कासेन बोधिमचेन सहा-यन्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितयं। ऋष्टाद्गाऽऽवेणिकान बृद्ध-धर्मान् परिपूर्यितुकामेन बोधिमचेन महासचेन प्रज्ञापारिमतायां णिचितवं। वोध्यक्षवतिं समाधिं समापन्तामेन बोधिसन्तेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचितव्यम् ।

यत्र प्रथमध्यानिर्रोधः समापवते । निर्गेधाञ्च त्वार्यं ध्यानं समापवते । दितायात् ध्यानाञ्च त्यायनिर्रोधः ममापवते । निरोधाञ्च त्वायात् ध्यानाञ्च त्यायनिर्रोधः समापवते । निरोधाञ्च त्याय निरोधः समापवते । निरोधाञ्च त्याय कर्षासमाधि समापवते । कर्षाममाधि समापवते । निरोधाञ्च त्याय मिन्रोधः समापवते । निरोधाञ्च त्याय स्वित्तासमाधि समापवते । निरोधाञ्च त्याय स्वित्तासमाधि समापवते । स्वत्तासमाधि समापवते । समापवते । स्वत्यसमाधि समापवते । स्वत्यसमाधि समापवते । स्वत

<sup>\*</sup> निरुधते प्रजाऽनेनेतिनिरोधः परं वैराग्यमिति पातञ्जनभाव्य वाच-स्प्रतिमित्रक्षतटीका।

<sup>†</sup> समाधिप्रज्ञाप्रभवः संस्कारोगुत्यानसंस्कारपेषं वाधते। युत्यान संस्काराऽभिभवात् तत् प्रभवाः प्रव्यया न भवन्तीति पातञ्जनदर्धनीय व्यासमाध्यम् तच्चः संस्कारोऽन्यसंस्कारप्रतिवन्धी। पातञ्जनदर्धनसमा-धिपाद ५१ स्त्रज्ञम्।

<sup>[</sup> मैनीकरणामुदितोपेन्द्रानां सखदुःखपुष्णाऽप्रस्यविषयाणां भावनाः तस्वित्त प्रसादनं। पातञ्जलदर्धन समाधिपाद (३३) सनम्। तन्न सर्वपाणिषु सुखसन्भोगापन्नेषु मेन्नीं भावयेत्। दुःखितेषु करणां। प्रस्थातकेषु—सुदितां। श्रप्तस्थातेषु पेन्द्राम्। एनमस्य-भावयतः श्रुक्तोधक्तं उपनायते। ततस्वितं प्रसीदित। प्रसन्नेकारां स्थितपदं लभने॥ पातञ्जलदर्धनसमाधिपाद (३३) स्वन्नभाष्यम्।

ऽऽनन्याऽयतनाद्यात्याय निरोधः समापद्यते । निरोधाद्यात्याय त्राकिञ्चन्याऽऽयतनं समापद्यते । त्राकिञ्चन्यायतनाद्वात्याय निरोधः ममापद्यते । निरोधाद्युत्याय विज्ञानानन्याऽऽयतनं समापद्यते । विज्ञानाऽऽनन्याऽयनाद्युत्याय निरोधः ममापद्यते । निरोधाद्युत्याय नैव संज्ञानाऽसंज्ञाऽऽयतनं समापद्यते । नैवसंज्ञानासंज्ञाऽऽयननाद्वा्त्याय निरोधः समापद्यते । निरोधाद्युत्याय सिंहविक्किस्मितं समाधि ममापत्त्वासेन वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचि-तयं। सिंहविक्रीड़ितं समाधिं समापत्तुकामेन बोधिसलेन महा-मचेन प्रजापार्मितायां शिचितयं। सर्वधारणीमुखसमाधिमुखानि प्रतिजञ्ज्ञामेन वोधिसत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। श्र्ङ्झमं ममाधिं समापत्तुकासेन बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार-मितायां शिचितयं। रत्नसुद्रां ममाधिं समापन्तामेन बोधिसचेन महामलेन प्रजापारमितायां प्रिचितवां। चन्द्रप्रमं समाधिं समा-पन्कामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां जिचितवं। चन्द्रध्वजनेतुं ममाधिं ममापत्तुनामेन वोधिमलेन महामलेन प्रज्ञा-पारमितायां णिचितवां। सर्वधर्मामुद्रागतं समाधिं समापत्तुकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। श्रवस्रोकित-सुद्रां समाधिं समापत्तुकासेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार-मितायां गिचितव्यं। धर्मधातुनियतं समाधिं ममापत्तुकामेन बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। नियतध्यज-केतुं समाधिं समापनुकामेन वोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार-मितायां प्रिचितयं। वज्रीपमं समाधिं समापत्त्वामेन वीधिसलेन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितयं ! सर्वधर्मप्रवेशमुखं मुमाधि समापनुकासेन बोधियचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां णिचि-तर्थं। समाधिराजं समाधिं समापनुकासेन वोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापारमितायां भिखितयं। राजसुद्रां समाधिं समापत्तृकासेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। वलव्यूहं समाधि समापत्त्वामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्यमतायां प्रिचित्यं। समुद्गतं समाधिं समापत्तुकासेन वोधिसचेन महा-सत्तेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। सर्व्यधर्मानिस्तिं नियतप्रवेगं समाधिं समापन्तुकासेन बोधिसन्तेन महासन्तेन प्रजापारिमतायां शिचितयं। सर्वधर्माज्ञानाऽधिवासनप्रवेशं समाधिं समापन्कासेन बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां शिचितवां। दशदिग्-व्यवलोकितं समाधिं समापन्तकामेन वोधिसलेन महामलेन प्रजा-पारमितायां प्रिचितवां। सर्वधारणीमुखसुद्रां समाधिं समापन्-कामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां पिचितव्यं। सर्वधर्माऽसम्प्रभेषं समाधिं समापन्तुकामेन बौधिमत्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां भिचितयं। सर्वेधर्मसमवगरणाकारसुद्रां ममाधि समापत्तुकासेन बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचि-तयं। त्राकाणसानस्थितं समाधिं समापत्तकामेन बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां प्रिचितव्यं। विमण्डलपरिगुद्धं समाधि समापनुकामेन बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां शिचितवं। श्रचुताऽभिज्ञां समाधिं समापत्तुकासेन वोधिसचेन महासचेन प्रजापारिमतायां गिचितवां। पाचगतं समाधिं समा-



पत्तुकासेन बोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां शिलितयं। ध्वजायकेयूरं समाधिं समापत्तुकासेन वोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां शिलितयं। सर्वक्वेशनिर्हहनं समाधिं समापत्तुकासेन बोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां शिलितयं। चतुर्मार्ववित्रक्षं समाधिं समापत्तुकासेन वोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां शिलितयं। चतुर्मार्ववित्रक्षं समाधिं समापत्तुकासेन वोधिसलेन सहासलेन प्रजापार्मितायां शिलितयं। आकाशाऽमङ्गविसुक्तिनिह्पलेपं समाधिं समापत्तुकासेन वोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां शिलितयं। इति ह्येतात्यत्यानि च समाधिसुखानि प्रतिलक्ष्वकासेन वोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां शिलितयं।

पुनरपरं भगवन् सर्व्यस्तानामभिप्रायान् परिपूर्यितुकाक्षेन वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्यमतायां शिचितव्यं। पुनरपरं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन कुग्रजस्तानिपरिपूरियतुकामेन थै: कुग्रजस्तेः परिपूर्णां नाऽपायेषु पति । नहीनकूलेषूपपद्यते । न श्रावकश्रमौ न प्रत्येकवृद्धस्मौ तिष्ठति । न च वोधिसत्तो महा-सत्तो स्थानं पततीति । प्रज्ञापार्यमतायां शिचितव्यं।

श्रथायुषाञ्कारदतीषुत्र श्रायुष्मनं सुमृतिमेतद्वोचत् । कथ-मायुषान् सुमृते वोधिसत्तो महासत्तो मूर्धानं पति । एव सुक्ते श्रायुषान् सुमृतिरायुष्मनं शारदतीषुत्रमेतद्वोचत् । यदायुषान्

मूर्धानं इति पुस्तकपञ्चले पाठः सुधाग्रव्दो व्यर्थायः व्यामोधमी-ट्रणा ततच व्यर्थधमीमिलाध इति तदयैः। सुधाग्रव्दोङ्ग्रवादः प्रतिमाति।

गारदतीपुच बोधिमत्तो महामत्तोऽनुपाय कौगलेन षट्स पार-मितासु चर्ति। श्रनुपायकौ प्रलेन श्रन्यतानिमित्ताऽप्रणिहितान् ममाधीनागम्य नैव श्रावकभूमौ पति । न प्रत्येकबुद्धभूमौ पत्ति । नैव बोधिसलन्यासमवकासेति । श्रयसुच्यते बोधिसलस्य महासल-स्वामः । त्राह । केन कारणेनायुषान् सुभूते त्र्रयं वोधिमत्त्रस्य महासत्त्वस्थामः । सुम्हतिराह । श्रामद्रत्यायुश्रञ्कारदतीपुत्र उच्यते बोधिसत्तस्य महामत्तस्यामः । धर्माहण्याः । श्राह । नतमा श्राय्-यान् सुभूते धर्मात्वणाः । सुभूतिराह । इहाय्याञ्कारद्वतीपुत्र बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपं शून्यमित्यभिनि-विश्रतेऽधितिष्टति संजानाति । वेदनाशून्येत्यभिनिविश्रतेऽधिति-ष्टति संजानाति । संज्ञाग्रुन्येत्यभिनिविमतेऽधितिष्टति संजानाति । मंस्कराः ग्रन्यादत्यभिनिविभतेऽधितिष्ठति संजानाति । विज्ञानं श्चिमित्यभिनिविभतेऽधितिष्ठति संजानाति । द्यसुच्यते त्राय-भञ्कारद्वतीपुत्र बोधिसत्तस्य महासत्तस्याऽनुकोमिकीधर्माटण्या श्रामः ।

पुनरपरं भारदतीपुच बोधिसलोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् रूपमित्यमित्यभितिविभतेऽधितिष्ठति । यंजानाति । वेद्नामनित्येत्यभिनिविभतेऽधितिष्ठति संजानाति । मंज्ञामित्येत्यभिनिविभतेधितिष्ठति संजानाति । संस्कारानित्या दत्यभिनिविभतेऽधितिष्ठति संजानाति । विज्ञानमित्यमित्यभिनिविभतेऽधितिष्ठति संजानाति । दयसुच्यते त्रायुक्षच्कारदतीपुच बोधिमल्क्य महासत्त्वस्याऽऽनुकोमिकीधर्मत्वस्या त्रामः ॥

पुनर्परमायुषञ्कारदतीयुच बोधिमचोमहामचः पजापारमितायां चरन् रूपं दुःखिमत्यिभिनिवियतेऽधितिष्ठति संजानाति ।
वेदनां दुःखेत्यभिनिवियतेऽधितिष्ठति संजानाति । संज्ञां दुःखेत्यभिनिवियतेऽधितिष्ठति संजानाति । संस्कारान् दुःखा दत्यभिनिवियतेऽधितिष्ठति संजानाति । विज्ञानं दुःखिमत्यभिनिवियतेऽधितिष्ठति संजानाति । दयसुच्यते त्रायुष्पञ्कारदतीयुच बोधिमचन्नस्य महासन्त्रस्याऽनुजोिसकीधर्मत्वष्णा त्रामः ।

पुनरपरमायुष्पञ्छारदतीपुच वोधिसत्तोमहासत्तः प्रजापारिमतायां चरन् रूपमनात्मेत्यभिनिविष्यतेऽधितिष्ठति मंजानाति ।
वेदनामनात्मेत्यभिनिविष्यतेऽधितिष्ठति मंजानाति । संज्ञामनात्मेत्यभिनिविष्यतेऽधितिष्ठति संजानाति । संस्काराननात्मान इत्यभिनिविष्यतेऽधितिष्ठति संजानाति । विज्ञानमनात्मेत्यभिनिविष्यतेऽधितिष्ठति संजानाति । इयसुच्यते आयुष्यञ्कारदतीपुच वोधिसत्तस्थ
सहासत्त्वस्थाऽऽतुन्नोभिकीधर्मतृत्या श्रामः ।

पुनरपरमायुश्वञ्कारद्वतीयुच वोधिमचोमहामचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् रूपमानिमित्तमित्वभिनिविगतेऽधितिष्ठति संजानाति।
वेदनामानिमित्तेविभिनिविगतेऽधितिष्ठति संजानाति। संज्ञामानिमित्तेव्यभिनिविगतेऽधितिष्ठति संजानाति। संस्कारानानिमित्तमिव्यभिनिविगतेऽधितिष्ठति संजानाति। विज्ञानमानिमित्तमित्वभिनिविगतेऽधितिष्ठति संजानाति। द्रयसुच्यते आयुश्वञ्कारदतीयुच
वोधिमचस्य महासचस्याऽनुस्तोमिकीधर्माव्यण्य आमः।

पुनरपरमायुग्रञ्कारदतीपुत्र बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारमि-

द्दं रूपं प्रहातयमनेनरूपं प्रहातया दयं वेदनाप्रहातया श्रतेन वेदनाप्रहातया । इयं संज्ञाप्रहातया श्रतेन संज्ञाप्रहातया । इसे संस्काराः प्रहातवाः। अनेन संस्काराः प्रहातवाः। इदं विज्ञानं प्रहातव्यम् । श्रनेन विज्ञानं प्रहातव्यमिति । ददं दःखं परिज्ञेयं । ऋनेन दुःखं परिज्ञेय मिति । श्रयं ससुद्यः प्रहातयः। त्रानेन ससुद्धः प्रहातवाः इति । त्रयं निरोधः साचात् कर्त्तवाः । श्रतेन निरोध: साचात् कर्त्तवः । श्रयं मार्गोभावयितवः । श्रतेन मार्गीभावियतवाः इति । श्रयं संक्षेत्रः । इदं व्यवदानिमिति । इमे धर्मा: सेवितवा: । इसे धर्मा न सेवितवा: । इह बोधिसत्त्वेन महासत्वेन चरितव्यमिह न चरितव्यमिति। श्रयं वोधिमत्तस्य महासत्त्रस्य मार्गोऽयं न मार्ग इति । इयं वोधिसत्तस्य महासत्त्रस्य शिचेयं न शिचेति । द्यं ,बोधिशलख महायलख दानपारमितेयं न दानपार्मिता । इयं बोधिसत्तस्य महामत्तस्य ग्रीलपार्मितेयं न भीलपारमितिति । इयं बोधिमत्तस्य महामत्तस्य चान्तिपारगि-तेयं न चान्तिपारमिता । इयं बोधिसलस्य महासलस्य वीर्य्यपार-मितेयं न वीर्व्यपार्मिता। दयं बोधिमत्तस्य महामत्तस्य धानपार- मितयं न ध्यानपार्मिता। द्यं वोधिमत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापार-मितयं न प्रज्ञापार्मिता। दृदं वोधिमत्तस्य महामत्तस्योपाय कौग्र-समिदमनुपायकौग्रसमिति। त्रयं वोधिमत्तस्य महामत्तस्य न्यामः।

मचेदायुषाञ्कारदतीपुच बोधिमलोमदामलः प्रज्ञापार्मितायां चरित्रमान धर्मानेवमिनिविश्रतेऽधितिष्ठति संजानाति । अयं वोधिमत्तस्य महामत्तस्याऽऽनुलोमिकीधर्मादणा त्रामः। त्राह । कतम श्रायुषान् सुभूते वोधिमलस्य महामलस्य न्यामः । सुभूति-राह। द्रहायुक्षञ्कारदतीपुच बोधिमलोमहासलः श्रज्ञापार्मि-तायां चर्चाधाताश्च्यतायामधाताविद्धिश्च्यतां ममनुपश्चति । न विद्विशिर्यतायां ऋधाताश्र्यतां समनुपछति । न विद्वित-शून्यतायामध्यात्मविद्धिंशुन्यतां समनुपश्चति । नाऽध्यात्मशून्यतायां विद्धिश्चितां समनुपर्यति । नाऽधात्मविद्धीश्चितायां शूचता-शून्यतां समनुपश्यति । न शून्यताशून्यताचामधात्मविद्धीशून्यतां समनुपश्चति । न शून्यताशून्यतायां महाशून्यतां समनुपश्चति । न महाश्रुन्थतायां परमाऽर्थश्रुन्थतां समनुपश्यति । न परमाऽर्थ-महाग्रस्तां समनुपन्धति । न परमाऽर्थश्रस्तायां संक्षतश्च्यतां समनुपश्चति । न संक्षतश्च्यतायां परमाऽर्थश्च्यतां समनुष्यति । न संक्षतशून्यतायामसंक्षतशून्यतां समनुप्यति । नाऽमंक्त्रतग्र्न्यतायां संक्षतग्र्न्यतां समनुपग्यति । नाऽमंक्वतग्र्न्य-तायामनवराऽयशुन्यतां ममनुपश्वति । नाऽनवराऽयशुन्यतायाम-संख्वतशून्यतां समनुपश्यति । नाऽनवराऽग्रशुन्यतायामनवकारशून्यतां समनुपश्चति । नाऽनवकारश्चन्यताचामनवराऽयश्चन्यतां समनुपश्च-

ति । नाऽनवकारश्र्यतायामत्यस्यस्यतां समनुपश्यति । नाऽत्यस्यस्यायं प्रक्रतिश्र्यतायां प्रक्रतिश्र्यतायां समनुपश्यति । न प्रक्रतिश्र्यतायां मर्व्यधम्भग्र्यतां समनुपश्यति । न प्रक्रतिश्र्यतायां मर्व्यधम्भग्र्यता । न प्रक्रतिश्र्यतायां मर्व्यधम्भग्र्यति । न सर्व्यधम्भग्र्यतायां प्रक्रतिश्र्यतां समनुपश्यति । न स्ववचण-श्र्यतायां सर्व्यधम्भग्र्यतायां स्ववचणश्र्यतायां सर्व्यधम्भग्र्यतायां सर्व्यधम्भग्र्यतां समनुपश्यति । न स्ववचणश्र्यतायां स्ववचणश्र्यतायां स्वचणश्र्यतां समनुपश्यति । नाऽन्यवस्थग्र्यतायां स्वचणश्र्यतां समनुपश्यति । नाऽभावश्र्यतायामनुपश्यति । नाऽभावश्र्यतायामनुपश्यति । न स्वभावश्र्यतायामभावस्यत्यायां समनुपश्यति । न स्वभावश्र्यतायामभावस्यत्यतां समनुपश्यति । न स्वभावश्र्यतायामभावस्यत्यतां समनुपश्यति । न स्वभावश्र्यतायामभावस्यत्यतां समनुपश्यति । न स्वभावश्र्यतायामभावस्यत्यतां समनुपश्यति । नाऽभावस्थभावश्र्यतायां सर्व्यवस्थितं । स्वभावश्र्यतायां सर्व्यधम्भावस्थित ।

एवं खल्वायुश्रञ्कारद्वतीपुत्र वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मिन तायां चरन् वोधिसत्त्वन्याममवकामित । पुनरपरमायुश्वञ्कारदती-पुत्र वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां चरतेवं गिचितव्यम्। यथा गिचमाणेनरूपं ज्ञातव्यं तेन च न मन्तवं । वेदनाज्ञातव्या-

<sup>\*</sup> अचाऽयं भावः । लीकिकानाभिव प्रचापारमितायां चरतां बोधि-सत्त्वानामपि ज्ञानजनकेन्द्रियादिसामग्रीसत्वात् रूपादिज्ञानमवप्रय-म्मावि । स्रति च रूपादीनां ज्ञाने तच रागदेषादयोऽप्यश्चयमाविनः । ज्यतस्त्रेषु ज्ञातेष्यपि रूपादिषु ग्रमिमानं न कर्त्तव्यमिखपदिण्यति रूपं ज्ञातव्यमिखादिना । तथाच परकौयधनपुजादौ दृष्टेपि यथा तव।ऽभिमानाऽभावाद्मरागादयोजायन्ते एवं सभोग्येष्यपि रूपादि-

तया च वेदनया न मन्तव्यं। मंज्ञा जातव्या तथा च मंज्ञ्या न मन्तर्थ । संस्काराज्ञातत्थाः तैय संस्कारे न मन्तर्थ । विज्ञानं ज्ञातयं तेन च विज्ञानेन न मन्तयं। चनुर्जातयं तेन च चच्चा न मन्तयं। श्रीचं ज्ञातयं तेन च श्रीचेण न मन्तयं। प्राणं ज्ञातयं तेन च प्राणेन न मन्तयं। जिङ्गा ज्ञातया तया च जिक्रया न ज्ञातयं। कायं ज्ञातयं तेन च कायेन न मन्तयं। मनोज्ञातयं तेन च मनमा न मन्तयं। रूपं ज्ञातयं तेन च रूपेण न मन्तर्यं। प्रब्दोच्चातयस्तेन च प्रब्देन न मन्तर्यं। गन्धोच्चात-यसीन च गन्धेन न मनार्थ। रसोज्ञातयसीन चरसेन न मन्तयं। स्प्रोज्ञातयस्तेन च सर्पान न मन्तयं। धर्माज्ञातयास्तैश्व धर्मीर्न मन्तर्थं। चचुर्विज्ञानं ज्ञातर्थंतेन च चचुर्विज्ञानेन न मन्तर्थं। श्रोचित्रानं ज्ञातर्थं तेन च श्रोचित्रानेन न मन्तर्थं। घाणविज्ञानं ज्ञातव्यं तेन च घाणविज्ञानेन न मन्तव्यं। जिज्ञा-विज्ञानं ज्ञातयं तेन च जिङ्काविज्ञानेन न मन्तयं। कायविज्ञानं ज्ञातयं तेन च कायविज्ञानेन न मन्तयं। मनोविज्ञानं ज्ञातयं तेन च मनोविज्ञानेन न मन्तव्यम् ।

चतुः संस्पर्भोज्ञातयस्तेन च चतुः संस्पर्भेन न मन्तयः। श्रोचसं-स्पर्भोज्ञातयस्तेन च श्रोचसंस्पर्भेन न मन्तयः। प्राणसंस्पर्भोज्ञातय-स्तेन च प्राणसंस्पर्भेन न मन्तयः। जिङ्गासंस्पर्भोज्ञातयस्तेन च जि-

व्यभिमानाभावाद्यरागादयः सम्भविता। अतयव रघुवंग्रकार्यः 'खसक्तः सखमन्त्रभू''दिख्तां भगवदगीतायामिष कुर्व्यादिदांसायाऽसक्तिय-कीर्षु जीकसंग्रहमिख्काम् ।

इ। संस्पर्पेन न मन्तर्थं। कायसंस्पेपीज्ञातर्थातेन च कायसंस्पर्पेन न मन्तर्थं। मनः संस्पेपीज्ञातर्थातेन च मनः संस्पर्पेन न मन्तर्थं।

चनुः संस्पर्पप्रत्यया वेदना ज्ञातया। तथा च चनुः संस्पर्पप्रत्यय वेदनया न मन्तयं। श्रोचसंस्पर्पप्रत्ययवेदना ज्ञातया तथा च श्रोचसंस्पर्पप्रत्ययवेदनया न मन्तयं। प्राणसंस्पर्पप्रत्ययवेदनया ज्ञातया तथा च ज्ञातया तथा च प्राणसंस्पर्पप्रत्ययवेदनया न मन्तयं। जिज्ञासंस्पर्पप्रत्ययवेदना ज्ञातया। तथा च जिज्ञासंस्पर्पप्रत्ययवेदनया न मन्तयं। कायसंस्पर्पप्रत्ययवेदनया न मन्तयं। कायसंस्पर्पप्रत्ययवेदनया न मन्तयं। सनः संस्पर्पप्रत्ययवेदनाज्ञातया। तथा च मनःसंस्पर्पप्रत्ययवेदनया न मन्तयं। मनः संस्पर्पप्रत्ययवेदनया न मन्तयस्।

पृथिवीधातुर्जातयस्तेन च पृथिवीधातुना न मन्नयं। त्रथानत्र्वातयस्तेन चाऽथातुना न मन्नयं। तेजोधातुर्जातयस्तेन च तेजोधातुर्जातयस्तेन च तेजोधातुर्जातयस्तेन च नम्नयं। यायुधातुर्जातयस्तेन च वायुधातुना न मन्नयं। त्रजामधातुर्जातयस्तेन च तकागधातुना न मन्नयं। विज्ञानधातुर्जातयस्तेन च विज्ञानधातुर्जातयस्तेच च स्वाया न मन्नयं। त्रजाया तथा चाऽविद्यया न मन्नयं। मंस्काराज्ञातयास्त्रेय संस्कारे न मन्नयं। विज्ञानं ज्ञातयं तेन च विज्ञानेन न मन्नयं। नाम- स्थं ज्ञातयं तेन च नामस्येण न मन्नयं। पड़ाधतनं ज्ञातयं तेन च पड़ायतनेन न मन्नयं। स्योज्ञातयस्तेन च स्यानं मन्नयं। वेदनाज्ञातया तथा च वेदनया न मन्नयं। व्याज्ञातयातया च व्यायानमन्नयं। व्यादानं ज्ञातयं तेन चोपा- दानेन न मन्नयं। भवोज्ञातयस्तेन च मन्नयं। जाति-

र्ज्ञातया तथा च जात्या न मन्तर्थ। जरामरणं ज्ञातयं तेन च जरामरणेन न मन्तर्थ।

दानपार्मिता ज्ञातवा तथा च दानपार्मितथा न मन्तवं।
ग्रीचपार्मिता ज्ञातवा तथा च ग्रीचपार्मितथा न मन्तवं।
चान्तिपार्मिता ज्ञातवा तथा च चान्तिपार्मितथा न मन्तवं।
वौर्य्यपार्मिता ज्ञातवा तथा च वौर्य्यपार्मितथा न मन्तवं।
ध्वानपार्मिता ज्ञातवा तथा च ध्वानपार्मितथा न मन्तवं।
प्रज्ञापार्मिता ज्ञातवा तथा च प्रज्ञापार्मितथा न मन्तवं।

श्रधात्मश्र्म्यता ज्ञातया तया चाऽधात्मश्र्म्यतया न मन्तयं।
विद्विश्चिश्च्यता ज्ञातया तया चाऽधात्मविद्विश्चित्यतया न मन्तयं।
श्रधात्मविद्विश्चित्यता ज्ञातया तया चाऽधात्मविद्विश्चित्यतया न मन्तयं।
मन्तयं। महाश्च्यता ज्ञातया तया च महाश्च्यतया न मन्तयं।
परमाऽर्थश्च्यता ज्ञातया तया च परमाऽर्थश्च्यतया न मन्तयं।
संस्कृतश्च्यता ज्ञातया तया च परमाऽर्थश्च्यतया न मन्तयं।
श्रसंस्कृतश्च्यता ज्ञातया तथा च संस्कृतश्च्यतया न मन्तयं।
श्रसंस्कृतश्च्यता ज्ञातया तथा च अत्यन्तश्च्यतया न मन्तयं।
श्रत्यन्तश्च्यता ज्ञातया तथा च श्रत्यनश्च्यतया न मन्तयं।
श्रवनराऽपश्च्यता ज्ञातया तथा च श्वत्वनराऽपश्च्यतया न
मन्तयं। श्रनवकारश्च्यता ज्ञातया तथा चाऽनवकारश्च्यतया न
मन्तयं। श्रनवकारश्च्यता ज्ञातया तथा चाऽनवकारश्च्यतया न
मन्तयं। श्रमावश्च्यता ज्ञातया तथा चाऽनपस्मश्च्यतया न
मन्तयं। श्रभावश्च्यता ज्ञातया तथा चाऽनपस्मश्च्यतया न

मन्तर्यः । खलचणश्र्यता ज्ञातया तया च खलचणश्र्यतया न मन्तर्यः । श्रभावखभावश्र्यता ज्ञातया तया चाऽभावखभावश्र्य-तया न मन्तर्यः ।

थानानि ज्ञातवानितेश्वधानैनं मन्तवं। त्रप्रमाणानि ज्ञातवानि तैश्वाऽप्रमाणैनं मन्तवं। त्रारूषममापत्तयोज्ञातव्यासाभिशाऽऽरूषम-मापत्तिभिनं मन्तवं। श्रभिज्ञाः ज्ञातवास्ताभियाऽभिज्ञाभिनं मन्तवं। पञ्चच बूंषि ज्ञातवानि तेश्व पञ्चच वृक्षिन मन्तवं। स्रकृपस्यानानि ज्ञातवानि तेश्व सात्यपसानैर्न मन्तवं । सम्यम् प्रहाणानिज्ञातवानि तेश्व सम्यनुप्रहाणैर्न सन्तवं। ऋद्विपादाज्ञातव्यासीश्वऋद्विपादेर्न सन्तवं। दिल्याणि ज्ञातयानि तैसेन्द्रियेन मन्तयं। बलानि ज्ञातयानि तैस बर्जैन मन्तवा। बोधाङ्गानि ज्ञातवानि तैश्व बोधाङ्गेन मन्तवा। श्रा-र्याऽष्टाऽङ्गमार्गोज्ञातवास्तेन चार्याऽष्टाऽङ्गमार्गेण न मन्तवं। श्रार्यमत्या-नि ज्ञातवानि तैश्वार्यमधीर्न मन्तवं। श्रष्टी विमोचाज्ञातवासीश्वाऽष्ट-विमोर्चेर्न मन्त्रयं। नवाऽत्यूर्विवहारसम्पत्तयोज्ञातव्यास्ताभिस् नव-भिरतपूर्वविद्वारसमापत्तिभिनं मन्तवः। शून्यतानिमित्ताऽप्रणिहित-विमोचसुखानि ज्ञातवानि तेस शून्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोच-सुखैर्न मन्तर्यं। समाधयोज्ञातयासीय समाधिमिर्न मन्तर्य। धार-णीमुखानि ज्ञातव्यानि तेस धारणीमुखेर्न मन्तवं। द्रग्रतयागतवलानि ज्ञातवानि तेश्व द्रश्रतथागतबर्धेर्न मन्तवं। चलारि वैशारदानि ज्ञात-व्यानि तैस वैप्रारचैर्न मन्तवं। चतसः प्रतिमिन्दरोज्ञातवाः ताभिस प्रतिषम्बिद्धिनं मन्तयं। महामैत्री ज्ञातया तया च महामैत्रा मन्तयं। महाकर्णा ज्ञातया तया च महाकर्णया न



मन्तवः । त्रष्टाद्याऽऽवेणिकवुद्धधर्माज्ञातव्यास्त्रेष्टाऽष्टाद्याऽऽवेणिक-बुद्धधर्मीनं मन्तवः ।

एवं खल श्राय्याञ्कारदतीपुत्र बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञा-पारसितायां चरतातेनाऽपि बोधिचिक्तेन न सक्त्यं। असससस-चित्तेन न मन्तर्थं। उदारचित्तेन न मन्तर्थं। तत्कख हेतोस-थाहि तचित्तमचित्तं प्रकृतिश्चित्तस्य प्रभाखरता। श्राह । कापुन-रायुशन् सुभृते चित्तस्य प्रकृतिप्रभाखरता । सुभृतिराह । यदा-युषाञ्कारदतीपुच चित्तं न रागेण संयुक्तं नविसंयुक्तं न संयोजनैः संयुक्तं नविसंयुक्तं । न दृष्टिकतैः संयुक्तं नविसंयुक्तं । न आवकि चित्ते-न संयुक्तं न विसंयुक्तं। न प्रत्येकगृद्धचित्तेन संयुक्तं न विसंयुक्तं। द्यमा-युषाञ्कारदतीपुत्र बोधिसलस्य महामलस्य चित्तस्य प्रकृतिप्रभाख-रता। श्राह । तिं पुगरायुगन् सुभृते श्रस्ति तचित्तं यचित्तमचि-त्तं। सुश्वतिराह। किं पुनरायुक्षन् गारदतीपुत्र या ऋचित्तता तचाऽस्तिताया ऋसिता वा नाऽस्तितावा न संविद्यते नोपसभ्यते। त्राह नोहीदं त्रायुषम् सुभूते । सुभूतिराह । स चेदायुषम्बार-दतीपुच तचाऽस्तिताचा ऋस्तिता वानाऽस्तिता वानगंविद्यते नोपल-भाते । श्रिप नु युक्तस्ते एषपर्व्यनुयोगोयदायुग्नाञ्कारदतीपुत्र एवमा-हाऽस्ति तचित्तमचित्तमिति। श्राह। का पुनरायुशन् सुभृते श्रचित्तता । सुभृतिराह । श्रविकारा श्रविकल्पा श्रायुक्षञ्कारदती-पुत्राऽचित्ततायाः सर्वधर्माणां तथता। दयसुचाते ऋचिन्या श्रचित्तता । श्राह । किं पुनरायुश्वन् सुभृते वर्षेविचित्तमविकारम-विकल्पं तथैवरूपमप्यविकारमविकल्पं तथैव वेदनाऽप्यविकारा ऋवि-

कच्या । तथैव संज्ञाय्यविकारा श्रविकच्या । तथैवसंस्कारा श्रयवि-कारा श्रविकच्याः । तथैवविज्ञानमयविकारमविकच्यम् ।

यथैवित्तमविकारमविकालं तथैव चचुरव्यविकारमविकल्यं। तथैव श्रोचमणविकारमविकल्पं। तथैव घाणमणविकारमणविकन्पं। तथैव जिज्ञाऽव्यविकारा श्रविकच्या। तथैव कायोऽव्यविकारो-ऽविकल्पः। तथैव मनोऽप्यविकारमविकल्पं। तथैव चित्तमविकारम-विकलां। तथैव रूपमणविकारमविकलां। तथैव प्रब्दोऽणविकारो-ऽविकल्पः। तथैव गन्धोऽप्यविकारोऽविकल्पः। तथैव रसोऽप्यविकारो-ऽविकल्पः। तथैव सम्भोऽप्यविकारोऽविकल्पः। तथैव धर्मा श्रप्यवि-कारा त्रविकच्याः। तथैव चित्तमयविकारमविकच्यं। तथैव चच्-र्धात्रप्यविकारोऽविकच्यः। तथैव रूपधात्रप्यविकारोऽविकच्यः। तथैव चचुर्विज्ञानधातुरषविकारोऽविकस्यः। तथैवश्रोचधातुरषवि-कारोऽविकच्यः । तथैव ग्रब्दधातुर्प्यविकारोऽविकच्यः । तथैव श्रोचविज्ञानधातुर्यविकारोऽविकल्यः। तथैव प्राणधातरयवि-कारोऽविकल्यः। तथैव गन्धधातुरप्यविकारोऽविकल्यः। तथैव माणविज्ञानधातुरव्यविकारोऽविकच्यः। तथैव जिज्ञाधातुरव्यवि-कारोऽविकस्यः। तथैव रसधातुरयविकारोऽविकस्यः। तथैव जिङ्घा-विज्ञानधातुरव्यविकारोऽविकस्यः। तथैव कायधातुरव्यविका-रोऽविकल्पः। तथैव स्पृष्टचधातुर्व्वविकारोऽविकल्पः। तथैव काय-विज्ञानधातुर्व्यविकारोऽविकच्यः। तथैव मनोधातुर्व्यविकारोऽ-विकल्पः। तथैव धर्मधातुर्यविकारोऽविकल्पः। तथैव मनोविज्ञान-धातुरप्यविकारोऽविकल्पः ।

यथैव चित्तमित्वतारमित्वत्तं। तथैवाऽत्विद्याऽप्यविकाराऽतिव न्या। तथैव संस्कारा श्रयविकारा श्रविकन्याः। तथैव विज्ञानमध्यिकारमित्रक्तं। तथैव नामक्ष्यमध्यिकारमित्रक्तं। तथैव षडायतनमध्यविकारमित्रक्तं। तथैव स्वर्णोऽप्यविकारोऽतिकन्यः। तथैव वेद्नाऽप्यविकारा श्रविकन्याः। तथैव स्पर्णोऽप्यविकारा श्रविकन्याः। तथैव व्याध्यविकारा श्रविकन्याः। तथैव भवोऽप्यविकारोऽत्विकन्यः। तथैव जातिर्ध्यविकारा श्रविकन्या। तथैव अरामर्षमध्यविकारमविकन्यं।

यथैव चित्तम्विकारम् विकल्पं। तथैव दानपार्मिताऽप्यविकारा-ऽविकल्पा। तथैव गौलपार्मिताऽप्यविकाराऽविकल्पा। तथैव चान्तिपार्मिताऽप्यविकाराऽविकल्पा। तथैव वौर्ष्यपार्मिताऽप्यवि-काराऽविकल्पा। तथैव धानपार्मिताऽप्यविकाराऽविकल्पा। तथैव प्रज्ञापार्मिताऽप्यविकाराऽविकल्पा।

यथैव चित्तमविकारमविकन्यं। तथैवाऽध्यात्मग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव विद्धांग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव पर्माविद्धांग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव ग्र्स्याग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव महाग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव पर्माऽर्थग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव मंक्कतग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैवाऽत्यन्तग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैवाऽनवराऽग्रग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैवाऽनवत्राऽविकन्या। तथैव प्रकृतिग्र्स्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव मर्व्यधर्भग्रस्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव सन्वय्यविकाराऽविकन्या। तथैव मर्व्यधर्भग्रस्यताऽप्यविकाराऽविकन्या। तथैव सन्वय्यव्यविकाराऽप्यविकाराऽप्यविकाराऽविकन्या।

कच्या । तथैवाऽनुपद्मभग्रून्यताऽय्यविकाराऽविकच्या । तथैवाऽभाव-ग्रून्यताय्यविकाराऽविकच्या । तथैव स्वभावग्रून्यताऽय्यविकाराऽवि-कच्या । तथैवाऽभाःस्वभावग्रुन्यताऽय्यविकाराऽविकच्या ।

यथैव चित्तमविकार्मविकस्पं। तथैव सृत्य्पस्थानान्यविकाराष्य-विकल्पानि । तथैव सम्यक् प्रहाणान्यविकाराष्यविकल्पानि । तथैव चिद्विपादा श्रणविकारा श्रविकल्याः । तथैवेन्द्रियाखिवकाराखिव-कल्पानि । तथैव ध्यानान्यविकाराष्यविकल्पानि । तथैव वोध्यङ्गान्य-विकाराष्यविकल्पानि । तथैवार्घाऽष्टाऽङ्गमागीऽप्यविकारोऽविकल्पः । तथैवार्यमत्यान्यविकाराष्यविकल्पानि । तथैव ध्वानान्यविकारान्यवि-कल्पानि । तथैवाऽप्रमाणान्यविकाराष्ठ्रविकल्पानि । तथैवारूप्यममा-पत्तयोऽप्यविकाराः अविकल्पाः । तथैवाष्ट्रौ विमोचा अप्यविकाराः श्रविकल्याः । तथैव नवाऽनुपूर्व्वविहार्समापत्तयोऽयविकारा श्रवि-कल्याः । तथैव ग्रन्थतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखान्यविकाराष्य-विकल्पानि । तथैवाऽभिज्ञाऽप्यविकाराः ऋविकल्पा । तथैव समा-धयोऽप्यविकाराः श्रविकच्याः। तथैव धारणीसुखान्यविकाराष्य-विकल्पानि । तथैव द्यातथागतवलान्यविकाराष्यविकल्पानि । तथैव वैगारद्यान्यविकाराष्यविकल्पानि । तथैव चतस्रः प्रतिसन्विदोऽष्य-विकारा श्रविकल्पाः। तथैव महामैत्र्यायविकाराऽविकल्पा। तथैव महाकरणाऽष्यविकाराऽविकल्पा । तथैवाऽष्टाद्गावेनिकवृद्धधर्मा श्रयविकारा श्रविकल्याः।

यथैव चित्तमचित्तमविकारमविक्तस्यं। तथैव श्रोत श्रापित्तफ्स-मयविकारमविक्तस्यं। तथैव सकदागामिफ्समयविकारमविकस्यं। तथैवऽनागानिभत्तमयविकारमिवकत्त्यं । तथैवाऽईलमयविकारम-विकत्त्यं । तथैव प्रत्येकवोधिरय्यविकारार्विकत्त्या । तथैव मार्गाकार-ज्ञताऽयविकाराऽविकत्त्या । तथैव मर्व्याकारज्ञताऽयविकाराऽवि-कत्या ।

सुद्धतिराह । एवमेतदायुषाञ्कारस्तीपुत्र यथैवित्तमित्तन्तम् मिवकारमिवक्तः । तथैव चतुरप्यविकारमिवकत्यं । तथैव श्रोत्र-मप्यविकारमिवकत्यं । तथैव प्राणमप्यविकारमिवकत्यं । तथैव जिङ्काऽप्यविकाराऽविकन्या । तथैव कायोऽप्यविकारोऽविकत्यः । तथैव मनोऽप्यविकारमिवकत्यं ।

यथैव चित्तमचित्तमविकारमविकल्पं। तथैव रूपमण्यविकार-मविकल्पं। तथैव ग्रव्होऽप्यविकारोऽविकल्पः। तथैव गन्धोऽप्यवि-कारोऽविकल्पः। तथैव रसोऽप्यविकारोऽविकल्पः। तथैव स्पर्गोऽप्य-विकारोऽविकल्पः। तथैव धर्मा श्रप्यविकारा श्रविकल्पः।

\*चर्येव चित्तमचित्तमविकारमविकलं। तथेव चनुर्धातुरथवि-

<sup>\*</sup> पूळें चित्तस्य प्रकृति प्रभाखरताशिष्ट्रिता साच प्रकृत्वाखभावेन प्रभाखरता खप्रकाग्ररुपता। तथाच तस्य प्रकृति प्रभाखरतया तस्य ज्ञानखरूपप्रकाग्रने नान्यस्थिचत्तस्य पेन्द्राश्चिति चित्तसिच चित्तान्तर प्रमुखं चित्तस्य चित्तान्तर पेन्द्राथा मनवस्या प्रसङ्गात् रखं वौद्धमते चित्तस्य च्याध्यकतया न विकार विकल्पयोः सम्भवः। विकारोहि स्थिरस्य दुग्धादेर्थध्यादिरूपोवृद्धः एवं स्थिरस्य खर्णादेः कुरुक्तवचयादिविविधकत्यनारूपो विकल्पो वृद्धते। बौद्धमते तु सळ्यदाच्यां च्याधकतया न कुन्नापि परार्थे विकारविकत्ययोः सम्भावनित मनसिक्तस्य सुसूतिः प्रारद्वतीष्ठचेत्र प्रभावनिति मनसिक्तस्य सुसूतिः प्रारद्वतीष्ठचेत्र प्रभावनिति मनसिक्तस्य सुसूतिः प्रारद्वतीष्ठचेत्र प्रभावनिति सनसिक्तस्य सुसूतिः प्रारद्वतीष्ठचेत्रा प्रभावनिति सनसिक्तस्य सुसूतिः प्रारद्वतीष्ठचेत्रा प्रभावनिति सनसिक्तस्य सुसूतिः प्रारद्वतीष्ठचेत्रा प्रभावनिति स्वस्ति

कारोऽविकच्यः । तथैवक्पधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवचचुर्व्वि-ज्ञानधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैव श्रोचधातुरप्यविकारोऽविक-च्यः । तथैव ग्रव्यधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैव श्रोचविज्ञानधातु-रप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवन्नाणधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैव-गन्धधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवन्नाणविज्ञानधातुरप्यविकारोऽ ऽविकच्यः । तथैविज्ञहाधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवरसधातुर-प्यविकारोऽविकच्यः । तथैविज्ञहाविज्ञानधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवकायधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवस्तुष्टव्यधातुरप्यविकारोऽ ऽिकच्यः । तथैवकायविज्ञानधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवमनो-धातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैव धर्मधातुरप्यविकारोऽविकच्यः । तथैवमनोविज्ञानधातुरप्यविकारोऽविकच्यः ।

यथैविचित्तमिचित्तमिविकारमिविकारं। तथैवाऽविद्याऽप्यविकाराऽविकच्या। तथैव संस्कारा ऋषविकारा ऋविकाच्याः। तथैव
विज्ञानमप्यविकारमिविकच्यं। तथैव नामक्पमप्यविकारमिविकारं।
तथैव षड्यानमम्प्यविकारमिविकारं। तथैव नामक्पमप्यविकारमिविकारोऽविकच्यः। तथैव वेदनाऽप्यविकाराऽविकच्या। तथैव व्यष्पाऽप्यविकार
राऽविकच्यः। तथैव पेदानमप्यविकारमिविकच्यं। तथैव भवोऽप्यविकारोऽविकच्यः। तथैव जातिरप्यविकाराऽविकच्या। तथैव जरामर्णमप्यविकारमिविकच्यं। तथैव दानपारमिताऽप्यविकाराऽविकच्या।
तथैव श्रीख्यारमिताऽप्यविकाराऽविकच्या। तथैव चान्निपारमिता-

उन्नीकरोति यथैवेत्यादिना । वित्तवृष्ठान्तेन चच्चरादौ तदुपपादयति तथेवेत्यादिना । यतन्मते वित्तमनसोर्भेदात् न वृष्टान्ताऽनुपपत्तः ।

ऽष्यविकाराऽविकल्पा । तथैव वौर्य्यपारिमताऽष्यविकाराऽविकल्पा । तथैव श्वानपारिमताऽष्यविकाराऽविकल्पा । तथैव प्रज्ञापारिमता-ऽष्यविकाराऽविकल्पा ।

यथैवचित्तमचित्तमविकारमविकारः । तथैवाऽध्यात्मग्र्माताऽप्य-विकाराऽविकच्या । तथैव विद्विग्र्मग्रात्माऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव विद्विग्र्मग्रात्माऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव ग्रान्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव श्रान्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव सम्हाग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव परमाऽर्थग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव सम्हाग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव सम्हाग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव स्वाग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव स्वाग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव प्रकार्मग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव स्वाग्र्म्मत्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव स्वच्याग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव स्वच्याग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-उन्त्रपाक्मग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैव स्वच्याग्र्म्मताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अविवच्या । तथैव स्वभावग्र्म्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अविवच्या । तथैव स्वभावग्र्म्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अववच्याग्रम्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अववच्याग्रम्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अववच्याग्रम्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अववच्याग्रम्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अववच्याग्रम्यताऽप्यविकाराऽविकच्या । तथैवा-अववच्याग्रम्यवकाराग्रम्वकाराग्रम्यवकाराग्रम्यवकाराग्रम्यवक्या । तथैवा-अववच्याग्रम्यवक्याग्रम्यवक्याग्रम्यवक्याग्रम्यवक्याग्रम्यवक्याग्रम्यवक्या ।

यथैव चित्तमचित्तमविकारमविकारं । तथैव स्रुत्युपखानाय-ऽप्यविकाराक्षविकन्यानि । तथैव सम्यक् प्रहाणान्यप्यविकाराक्षविक-न्यानि । तथैवर्ह्मियादा श्रप्यविकारा श्रविकन्याः । तथैविन्द्रियाद्याष्यप्यविकाराक्षविकन्यानि । तथैव बोधङ्गान्यप्यविकाराक्षविकन्यानि । तथैव बोधङ्गान्यप्यविकाराक्षविकन्यान्यविकाराक्षविकन्यानि । तथैव धानान्यप्यविकाराक्षविकन्यानि । तथैव धानान्यप्यविकाराक्षविकन्यानि । तथैव

ऽप्रमाणान्यथिवकाराष्विकच्यानि । तथैवारूष्यममापत्तयोऽप्यविकारा अविकख्पाः । तथैवाऽष्टौ विमोचा अप्यविकारा अविकख्पाः ।
तथैवाऽत्पृर्ष्विविद्यारसमापत्तयोऽप्यविकाराः अविकख्पाः । तथैवश्रुन्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखान्यप्यविकाराष्व्यविकल्पानि । तथैवाऽभिज्ञा अप्यविकारा अविकच्याः । तथैव समाधयोऽप्यविकाराः
अविकच्याः । तथैवस्यारणीसुखान्यप्यविकाराष्व्यविकल्पानि । तथैव
महामैद्यप्यविकारा अविकच्याः । तथैव महाकर्णाऽप्यविकाराऽविकथ्या । तथैव द्यातयागतवलान्यप्यविकाराष्विकन्यानि । तथैव
चलारिवेणारखान्यप्यविकाराष्विकच्यानि । तथैवस्यान्यः प्रतिमिन्दिदोऽप्यविकारा अविकच्याः । तथैवाऽष्टाद्यावेणिकवुद्भधमां अप्यविकारा अविकच्याः ।

यथैव चित्तमचित्तमविकारमविकल्पं। तथैव त्रोत त्रापत्तिप-स्नमप्यविकारमविकल्पं। तथैव सङ्ग्रामिप्पस्तमप्यविकारभविकल्पं तथैवाऽनागामिष्पस्तमप्यविकारमविकल्पं। तथैवाऽर्हलमप्यविकारम-विकल्पं। तथैव प्रत्येकवोधिरप्यविकाराऽविकल्पा। तथैव मार्गा-कारज्ञताऽप्यविकाराऽविकल्पा। तथैव सर्व्याकारज्ञताऽप्यविकाराऽवि-कल्पा। तथैव सर्वज्ञताऽप्यविकाराऽविकल्पा।

श्रथायुशाञ्कारदतीपुत्रः श्रायुश्यते सुश्वतये साधुकारमहात् । साधुसाधु श्रायुश्यन् सुश्वते । यथाऽपि नाम लं भगवतः पुत्र श्रीरमो सुखतोजातोधर्मजोधर्मिनिर्मितोधर्महायादोनामिषदायादः। प्रव्यचचचुर्धर्मेषु कायसाची । यथाऽपि तद्रण्यविचारिणां श्राव-काणां श्रय्यतायां भगवतानिर्दिष्टसाऽयसुपदेशः। एवमायुश्वन् सुश्वते वोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां प्रिचितव्यं। ऋतो वोधि-मचो महासच्चोऽवैवर्त्तिक उपपरीचितयः। श्रविरहितश्च बोधि-मनो महामन्तः प्रज्ञापार्मितायां वेदितवाः। श्रावकभूमावपि प्रिचित्कासेनाय्यम् सुभूते वोधिसलेन महासलेन दयमेव प्रज्ञा-पारमिता प्रयत्रतः श्रोतव्या ग्रहीतव्या धारियतव्या वाचिवव्या पर्य वाप्तया योनिश्रस्य मनसिकर्त्तया । प्रत्येकवृद्धसमाविप शिचितु-कामेनायुषान् सुभूते बोधिसन्तेन महासन्तेन दयमेव प्रज्ञापारमि-ता श्रोतया ग्रहीतवाधारयितया वाचित्रया पर्यवाप्तया योनि-ग्रस् मनसि कर्त्तवा। बोधिसत्त्रभूमावपि ग्रिचितुकामेनाय्यम् सुभूते वोधिसत्त्वेन सहासत्त्वेन इसमेव प्रज्ञापारिमता श्रोत्या ग्रहीतवा धार्यितवा वाचितवा पर्यवाप्तवा योनिग्रस मनिष कर्त्तवा । बुद्धभूमाविप शिचितुकामेनाय्यम् सुभृते बोधिमचेन महासत्तेन इयमेव प्रज्ञापार्मिता श्रोतचा पहीतचा धारचितचा वाचियत्या पर्यवाप्तया योनिग्रस्य मनसि कर्त्तया। तत्कस्य हेतोः। श्रव हि प्रज्ञापारमितायां विस्तरेण चीणि यानान्यपदिशन्ते यव बोधिसन्तैः श्रावकैः प्रत्येकबृद्धैश्च सत्तरसमितं प्रिचितवं॥०॥

ग्रतसाइस्त्रां प्रज्ञापार्सितायां हतीयः परिवर्त्तः ॥०॥

## श्रय चतुर्थपरिवर्त्तः।

श्रथायुशान् सुरुतिभगवन्तमेतद्वोचत्। योऽइं भगवन् वोधिमसं प्रज्ञापार्मितां न विन्दामि नोपस्तमते । मोऽइं वोधिमसं महाससं प्रज्ञापार्मिताञ्चाऽविन्दस्त्रनुपस्तममानः कतमं वोधिमसं महाससं कतमस्यं प्रज्ञापार्मिताञ्चाऽविन्दस्त्रनुपस्तममानः कतमं वोधिमसं महाससं कतमस्यं प्रज्ञापार्मिताञ्चमवविद्यास्यनुशासिय्यामि । एतदेव मे भगवन् कौकत्यं स्थायोऽइं सर्वधर्माणामायं व्यवज्ञानुप-स्तमानोनामधेयमाचेणायव्ययं सुर्व्यात् । यदुत वोधिमत्त दित प्रज्ञापार्मितेति वा । श्रिपं नु खसु पुनर्भगवंस्तद्पि नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिस्थितं। तत्तस्य हेतो रविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिस्थितम् ।

\* रूपसारं भगवनयं व्ययञ्च नोपसभे न समनुप्रशामि। सोऽहं

<sup>\*</sup> पूर्वे सर्व्धमार्गामायं अयक्षारत्यक्षमान इत्यादिना सर्वधमार्गाम्त्यादिनाग्रयो रूपलम्भाभावमभिधाय तदेव प्रपन्नयित रूपस्याद्वसम्वादिनारूपस्यरूपक्षन्यस्यायमुत्पाद व्ययं विनाग्रं नोपलमे न प्रवाच्रेण प्रमाणे न जानामि । नच प्रवाच्येण समतुपग्रामि । दृष्टिर्जप्रवाच्यानमाच परः नचाच्युषज्ञानवचनः। कस्यनामधेयमिति ।

खस्यायमभिष्रायः। विद्यमानत्वेनोपन्नस्यानस्य द्वि वस्तुनोनामधेयकरणं सम्भवति नतस्यतः खप्रव्यादि तुष्यवादिति । यस्य च नाम-

भगवन् रूपसायं व्यवश्चाऽनुपस्तभमानोऽसमनुपम्यं कसा नाम धेयं करियामि बोधिसच दति। श्रपितु खचु पुनर्भगवंस्तद्पि नाम-धेयं न खितं नाऽधिखितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिस्थितं। वेदनाया ऋहं भगवत्वायं व्ययञ्च नोपलभेन समनुपायामि । सोधहं भगवन वेदनाया श्रायं व्ययञ्चाऽनुपल्लभमानोऽसमनुपछन् कछ नामधेयं करियामि बोधिमल इति । अपि तु खलु पुनर्भगवं स्तदिप नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतो-रविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । (वेदनाया) संज्ञाया श्रन्तं भगवनायं व्ययञ्च नोपसमे न समनुपायामि । सोऽहं भगवन् संज्ञाया आयं व्यवञ्चा-ऽनुपलभगानोऽसमनुपछन् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधिसत्त इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवन्सदपि मंज्ञानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य इतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधे-यस्य । एवं तत्रामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । संस्का-रानामहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुष्यामि ।। सोऽहं भगवन् मंस्कारानामायं व्यञ्चाऽनुपल्यममानोऽसमनुपन्नन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसल इति । श्रिप तु खल पुनर्भवन्

धेवस्यक्तं च्याता, तरापि नामधेयं न स्थितं न स्थितिमत् स्थादित-यावत् । निविष्ठतं न विशेषेयास्थितं । न परमाञ्चादिवत् प्रवास्ततोऽन-भूवमानमिपमानान्तारणसिद्धत् । नाऽधिष्ठितं नाजेनापितन्त्र्चेन स द्रूपेणाधिष्ठतं स्वस्तिमत्रस्यै । एवं परनासिकार्स्थेयम् ।

स्तद्िष संस्कारनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयेस्य । एवं तन्त्रामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । विज्ञानस्याहं भगवन्यायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुप्रस्थामि । मोऽहं भगवन् विज्ञानस्यायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानो-ऽसमनुप्रस्थान् कस्य नामधेयं करिस्थामि यदुत वोधिसत्त इति । प्रिषितं सस्तु पुनर्भगवंस्तद्िष नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽ-धिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात् तस्य नामधेयस्य । एवं नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

चनुषोऽषं भगवनायं ययञ्च नोपन्नभे न समनुप्यामि । मोऽषं भगवंयचुष श्रायं व्ययञ्चानुपन्नभमानोऽसमनुप्यन कस्य नामधेयं करियामि यदुत नोधिसन्न इति । श्रिप तु खनु पुनर्भगवं-स्तद्षि चनुर्नामधेयं न स्थियं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । श्रोचसाऽष्ठं भगवनायं व्ययञ्च नोपन्नभे न समनुप्रस्थति । मोऽषं भगवन् श्रोचस्थायं व्ययञ्चाऽनुपन्नभमानोऽस-मनुपस्थन् कस्य नामधेयं करियामि यदुत नोधिमन्न इति । श्रिप तु खनु पुनर्भगवंस्तद्रिप श्रोच नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्ना-मधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । प्रापस्थाष्टं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपन्नभे न समनुप्रस्थामि । सोष्ठं भगवन् प्रापस्थायं व्ययञ्च नोपन्नभे न समनुपस्थामि । सोष्ठं भगवन् प्रापस्थायं व्ययञ्च नोपन्नभे न समनुपस्थामि । सोष्ठं भगवन् प्रापस्थायं व्ययञ्च नापन्नभे न समनुपस्थानि । सोष्ठं भगवन् प्रापस्थायं व्ययञ्च नापन्नभे न समनुपस्थानि । सोष्ठं नापनि विष्ठितं नाऽन्यत्रितं । श्रिप तु सनु पुनर्वाण नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽन्यत्रितं । स्राप्ति । निष्ठितं नाऽन्यत्रितं न सिष्ठतं न विष्ठितं नाऽन्यत्रितं न सिष्ठतं न विष्ठितं नाऽन्यत्रितं न सिष्ठतं न विष्ठितं नाऽन्यत्रितं । स्राप्ति । निष्ठितं नाऽन्यत्रितं न विष्ठितं नाऽन्यत्रितं निष्यत्रितं न विष्ठितं नाऽन्यत्रितं न विष्यते न स्थितं न विष्ठितं नाः निष्यत्रितं न विष्यते न विष्यते न स्थितं न स्थितं न विष्यते न स्थितं न स्थितं न स्थितं न स्थितं न विष्यते न स्थितं न स्थितं न स्थितं न स्थितं न स्थितं न स्यत्यते

धिष्ठितं। तत्कस्य हेतोर्विद्यमानतात्तस्य नामधेयस्य। एवं नाम-धेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । जिक्काया ऋहं भगवस्तायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपछामि । सोऽहं भगवन् जिज्ञाया श्रायं व्यवञ्चानुपत्तभमानोऽसमनुपय्यन् कस्य नामधेयं करिव्यामि बोधि-मच इति। ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। कायस्थाहं भगवन् वायं ययञ्च नोपलभे न समनुपग्यामि। मोऽहं भगवन् कायसायं व्यवञ्चानुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधि-सत्त इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवं सत्दिष नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । मनसोऽहं भग-वनायं व्यवञ्च नोपलमे न समनुपन्धामि। मोऽहं भगवन् मनस त्रायं व्यवद्याऽनुपलभमानोऽसमनुपम्यन् कस्य नामधेयं करिव्यामि वोधि-सच इति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्पि नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य एवं तसामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

क्पछा हं भगवनायं यथस्य नोपसभे न समनुपछा मि। मोऽइं भगवन् क्पछा यं यथस्याऽतुपस्तभमानोऽसमनुपछन्। तत्क्षस्य नामधेयं किर्यामि बोधिसन्त इति। श्रिपि त खलु पुनर्भगवंस्त-दिप क्पनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्क्षस्य हेतोर विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तस्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । प्रब्दसाहं भगवसायं व्यवस् नोपलभे न यमनुपाक्षामि । सोइं भगवन् ग्रब्दखायं व्यवश्चाऽनुपक्षभमानोऽम-मनुपछन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमच इति । अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तदिप नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कसः देतोर्विद्यमानलात्तसः नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । गन्धस्थादं भगवन्नायं व्ययञ्च नोप-सभे न समनुपद्यामि । सोहं भगवन् गन्धस्थायं व्ययञ्चानुपत्तभमा-नोऽसमनुपछन् कस्य नामधेयं करियामि नोधिसन्त इति । ऋपि तु खलु पुनर्भगवंस्तदपि गन्धनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽ-धिष्ठतं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्ना-मधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। रसस्याहं भगवद्मायं व्ययद्य नोपलभे न समनुपायामि । सोचं भगवन् रसखायं व्यवञ्चाऽनुपल-भमानोऽसमनुपयान् कसा नामधेयं करियामि बोधिसल इति। श्रिप तु खलु पुनर्भगवंसाद्पि नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽ-धिष्ठितं। तत्कस हेतोर्विद्यमानलात्तस नामधेयसः। एवं तसा-मधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । स्पर्भसाऽहं भगवन्नायं व्यवच्च नोपलमे न समनुपछामि। सोऽहं भगवन् सर्पान्यायं ययञ्चाऽतुपलभमानोऽसमनुपयान्। कस्य नामधेयं करियामि बोधि-सन्त इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि स्पर्धनासधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तसामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। धम्मांणामहं भगवनायं व्यथन नोपन्तभे न समनुपन्धामि । सोऽइं भगवन् धर्मा-

णामायं व्यक्षाऽनुपत्तभमानोऽसमनुपय्यन्। कस्र नामधेयं करिया-मि वोधिसत्त इति । ऋषि तु खतु पुनर्भगदंस्तद्षि नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तस्तामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

चचुर्विज्ञानसाऽहं भगवसायं व्ययञ्च नोपसमे न समनुपर्शामि। मो हं भगवन् चच्र्विज्ञानसायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपछन्। कस्य नामधेयं करियामि बोधियत्त इति । ऋषि तु खलु पुनर्भ-गवंस्तद्पि चनुर्व्विज्ञान नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तसामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। श्रोचविज्ञानसाऽहं भगवसायं व्यवञ्च नोपलमे न समनुपन्धामि । सोऽहं भगवन् श्रोचिवज्ञानस्थायं व्यवञ्चाऽनुपत्तममानोऽसमनुपक्षन्। कस्य नामधेयं करिव्यामि नोधि-मन्य इति । अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि श्रोचविज्ञान नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कख हेतोरविद्यमानवात्तख नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। घाणविज्ञानखाऽहं भगवचायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुप्रकामि । सोरं भगवन् प्राणविज्ञानस्थायं व्यवद्याऽनुपस्तभमानोऽसमनुपश्चन्। कस्य नामधेयं करियामि बोधियल इति । त्रपि तु खल् पुन-भैगवंस्तद्पि प्राणविज्ञाननामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। जिज्ञाविज्ञानखाऽहं भगवसायं व्यवश्च नोपलभे न समनुपायामि । सोऽहं भगवन् जिक्काविज्ञान-

स्थायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपर्यन्। कस्य नामधेयं करियामि बोधिमल दति। श्रपितु खलुपुनर्भगवंसद्पि जिङ्गाविज्ञान नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमान-लात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधि-हितं। कायविज्ञानस्थाहं भगवसायं व्ययञ्च नोपसभे न समनुप-ग्यामि । मोऽहं भगवन् कायविज्ञानस्यायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽम-मनुपन्न कस्य नामधेयं करियामि वोधिसत्त इति । ऋषि तु खबु पुनर्भगवंसादपि कायविज्ञाननामधेयं न स्थितं नविधितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं च खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । मनोविज्ञानस्याचं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपन्यामि । घोऽहं भगवन् मनोविज्ञानसायं व्यवञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनु व्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसल इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंसदिष मनोविज्ञाननामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेसं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं ।

चनुः संस्पर्भसाऽहं भगवन्नायं थयद्य नोपसभे न समनुपक्षामि । सोऽहं भगवन् चनुः संस्पर्भसायं ययद्याऽनुपस्तभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधिसन्त इति । श्रिप त खनु पुनर्भ-गवंस्तद्पि चनुः संस्पर्भनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलान्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । श्रोष्ठसंस्पर्भस्थाऽहं भगवन्नायं ययद्यद्व नोपलमे न समनुपर्याम । सोऽहं भगवन् श्रोचसंस्पर्यस्यायं स्थय-ञ्चाऽनुपलभमानोऽममनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमल-इति । श्रपि तु खन् पुनर्भगवंस्तद्पि श्रोत्रसंस्पर्भनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। ष्राणमंस्पर्भसाऽहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपर्शाम । सोऽहं भगवन बाणसंखर्भस्थायं व्यवश्चाऽनुपस्तमानोऽसमनुपद्धन कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधिसन्त इति। श्रिपि तु खल पुनर्भ-गवंस्तदपि घाणसंस्पर्भनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं । जिक्कासंस्पर्भसाऽहं भगवनायं व्यवस नोपलभे न समनुपन्धामि । सोऽहं भगवन् जिज्ञासंसर्प्रांखायं व्यय-ञ्चाऽनुपन्नभमानोऽसमनुपग्रन् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधिसन्त-द्ति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंसदिपि जिज्ञासंस्पर्भनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य देतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधे-यस । एवं तकामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । कायसं-स्पर्भस्याऽहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न ममनुपायामि । मोऽहं भगवन कायसंस्पर्भस्यायं व्ययञ्चाऽनुपसमानोऽसमनुपस्यन कस्य नामधेयं करियामि बोधिसल इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्त-दपि कायमं स्पर्भनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत् कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । मनः संखर्भसाऽहं भगवनायं व्ययञ्च नो-

पद्धभे न समनुपद्धामि । सोऽइं भगवन् मनः संस्थर्भस्थायं व्ययश्चा-ऽनुपत्तभमानोऽसमनुपद्धन् कस्य नामधेयं करियामि वोधिमत्त-इति । त्रिपि तु खलु पुनर्भगवंस्तदपि मनः संस्थर्भनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य एवं तत्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

चनुः संसार्प्रजायावेदनायाऽहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपन्धामि । मोऽहं भगवंश्वनुः संसर्गजावेदनाया त्रायं व्ययश्चा-ऽनुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमन्त-इति । त्रपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्पि चलुः संस्पर्भेजा वेदनानाम-धेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमान-लात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधि-ष्ठितं । श्रोत्रमंस्पर्प्रजावेदनाया श्रष्टं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपसभे न समनुपन्नामि । घोऽहं भगवन् श्रोचसंस्पर्धजावेदनायात्रायं व्यवञ्चा-ऽतुपलभमानोऽसमतुपछन् कछ नामधेयं करियामि बोधिमल-इति । अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि अोचसंस्पर्भजावेदनानामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानला-त्तस नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाधिष्टितं। भ्राणसंस्पर्भजा वेदनाया ऋहं भगवसायं व्ययञ्च नोपसभे न ससनु-पम्यामि । मोऽहं भगवन् न्नाण्संस्पर्भनावेदनाया त्रायं व्ययञ्चा-ऽनुपलभमानोऽसमनुपथ्यन् कस्य नामधेयं करियामि नोधिसत्त-इति । श्रिप तु खल् पुनर्भगवंस्तद्यि प्राणसंस्पर्धना वेदनानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवासस्य

नामधेयस्य। एवं तसामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्ठितं। जिक्रासंस्पर्मजावेदनायात्रहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनु-प्रथामि । सोऽहं भगवन् जिङ्कामंस्पर्भजावेदनायात्रायं व्यवञ्चा-नुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसल-इति । श्रपि तु खजु पुनर्भगवं सद्पि जिक्का संस्पर्भजावेदनानाम -धेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्वः सहेतोरविद्यमानवा-त्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधि-ष्ठितं । कायसंस्पर्भजाया वेदनाया श्रहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुष्यामि । मोऽहं भगवन् कायसंखर्मजावेदनाया त्रायं व्यवद्याऽनुपत्तभमानोऽसमनुपग्यन् कत्य नामधेयं करिव्यामि बोधि-मच इति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंसादपि कायसंसार्भजावेदना-नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्य-मानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्त्रामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । मनः संस्पर्भजावेद-नायात्रहं भगवजायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुप्रशामि । सोइं भगवन् मनः संस्पर्यजात्रेदनाया त्रायं व्ययञ्चादनुपद्यभमानोद्यम-नुपयान कस नामधेयं करियामि नोधिसल इति। अपि तु खनु पुनर्भगवंस्तद्पि मनः संसर्गजावेदनानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कख हेतोरविद्यमानवात्तख नामधेयख । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

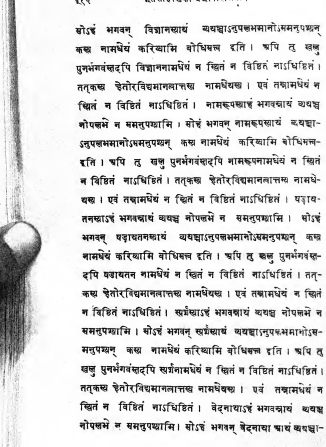
पृथिवीधातोर्हं भगवन्नायं व्ययद्य नोपलभे न समनुपछामि ।



तोरायं ययञ्चाऽनुपत्तभमानोऽसमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमत्त इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्याकाशधातुनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं ।

विज्ञानधातोर्हं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपायामि। मोऽहं भगवन् विज्ञानधातीरायं व्यवश्चाऽनुपन्नभमानोऽममनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्त इति । श्रपि तु खन् पुनर्भ-गवंस्तद्पि विज्ञानधातुनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं । श्रविद्याया श्रहं भगवन्नायं व्यथञ्च नोपलभे न समनुप्रधामि । मोऽहं भगवन्नविद्याया त्रायं व्ययञ्चा-ऽनुपलभमानोऽसमनुपछन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसल-इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्यविद्यानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। संस्काराणामचं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपन्धामि । सोऽहं भगवन् मंखाराणामायं व्ययञ्चाऽतुपत्तभमानोऽसमतुपयान् कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधिसत्तदति । त्रपि तु खलु पुनर्भगवंसदपि संस्कारनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोर-विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

विज्ञानस्याऽहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपन्यामि ।



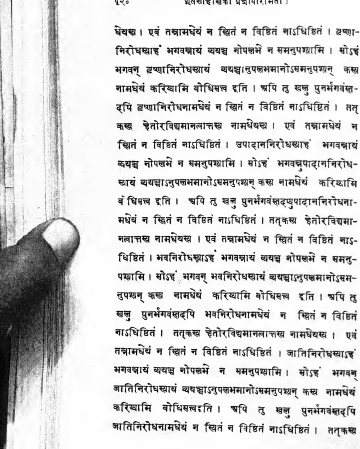
ऽनुपस्तभमानोऽस्मनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधिसस्दिति । स्पित् खनु पुनर्भगवंस्तद्पि वेदनानामधेयं न स्थितं न
विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तस्तामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । त्यणायास्रष्टं भगवन्तायं व्ययञ्च नोपत्तमे न समनुपक्षामि । मोऽहं भगवंस्रृण्णायात्रायं व्ययञ्चाऽनुपस्तभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं
करिष्यामि बोधिसत्तदि । स्रिप् तु खनु पुनर्भगवंस्तदिप

व्यणानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं
नाऽधिष्ठितं ।

उपादानखाइं भगवनायं ययञ्च नोपक्षे न समनुपक्षामि ।
सोऽइं भगवनुपादानखायं यथञ्चाऽतुपक्षममानोऽसमनुपक्षन् कख्य नामधेयं करिखामि नोधिमत्त दित । श्रिय तु खनु पुनर्भगर्व-स्तदिपि उपादाननामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्-कख हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयख । एवं तम्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । जातेरहं भगवनायं यथञ्च नोपक्ष्मे न समनुपक्षामि । सोऽहं भगवन् जातेरायं यथञ्चाऽतुपक्षभमानोऽसम-नुपक्षन् कख नामधेयं करिखामि नोधिमत्त दिति । श्रिय तु खनु पुनर्भगवंखदिप जातिनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधि-ष्ठितं । तत्कख हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तम्ना-मधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठतं । जरामर्पाखाहं भगव-स्नायं यथञ्च नोपक्षभे न समनुपक्षामि । सोहं भगवन् जराम- रणस्थायं व्यवद्याऽतुपत्तभमानोऽधमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करि-श्वामि बोधिमत्त इति । श्रिपि तु खलु पुनर्भगवंसदिपि जरामरण नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्य-मानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

श्रविद्यानिरोधसाहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समन-प्रशासि । सोऽहं भगवन्नविद्यानिरोधसायं व्यवश्चाऽनुपन्नभमानो-ऽसमनुपग्रान् कस्य नामधेयं करियामि नोधिमल रति। अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि श्रविद्यानिरोध नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्वस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधे-यस । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । संस्का-रनिरोधस्थाइं भगवन्नायं व्ययस् नोपलभे न समनुपन्धामि । सोऽहं भगवन संस्कार्निरोधसायं व्यवशारनुपन्तभमानोऽसमनुप-ग्रान करा नामधेयं करियामि बोधियल इति । ऋपि तु खल पुनर्भगवंस्तद्पि संस्कार्निरोधनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽ-धिष्ठितं। तत्वस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । विज्ञाननिरोधस्याइं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपन्यामि । सोऽहं भगवन् विज्ञाननिरोधस्थायं व्ययञ्चाऽतुपस्तममानोऽसमनुपय्यन् कस्य नाम-घेयं करियामि वोधिसत्त इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि विज्ञाननिरोधनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्थ हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न

विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। नामरूपनिरोधस्वाहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपछामि । सोऽइं भगवन् नामरूपनिरोधस्थायं व्यवञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि वोधि-सत्त इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तदपि नामक्पनिरोधनाम-धेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमान-लात्तस्य नामधेयस्य । एवं तम्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधि-ष्ठितं । षड़ायतननिरोधस्थाहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपलभे न सम-नुपम्यामि । सोऽहं भगवन् षड़ायतन निरोधस्वायं व्यवश्चाऽनुपस-भमानोऽममनुपग्रन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमन्त इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि षड़ायतननिरोधनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयसा। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। स्पर्भनिरोधस्थाहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपयामि । मोऽइं भगवन् सार्गनिरोधसायं व्यवद्याऽनुपलभमानोऽसमनुपायन् कस्य नामधेयं करियामि नोधिसन्त इति । ऋषि तु खलु पुन-भंगवंसाद्पि सार्शनिरोधनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । वेदनानिरोधस्थाहं भगवसायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुषम्यामि । सोऽहं भगवन् वेदनानिरोधस्यायं व्यवश्चाऽनुपन्तभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करिव्यामि बोधि-सन दति । प्रि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि वेदनानिरोधनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हैतोर्विद्यमानलात्तस्य नाम-



हतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तक्षामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । जरामरणिनरोधस्थाऽहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपल्जमे न समनुपन्नामि । सोऽहं भगवन् जरामरणिनरोधस्थायं व्ययञ्चाऽनुपल्जभमानोऽसमनुपन्नन् कस्य नामधेयं करिव्यामि बोधि-सन्तरि । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्षि जरामरणिनरोधनाम-धेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्य-मानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

रागखाऽहं भगवन्नायं व्यव्ह्व नोपन्नभे न समनुप्रकामि । सोऽहं भगवन्नायं व्यव्ह्वाऽनुपन्नभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिव्यामि नोधिमन्न इति । त्रपि तु खनु पुनर्भगवंस्तदपि रागनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न खितं नविष्ठितं नाऽधिष्ठितं । देषस्याऽहं भगवन्नायं व्यव्ह्व नोपन्नभे न समनुप्रकामि ।
सोऽहं भगवन् देषस्यायं व्यव्ह्वाऽनुपन्नभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य
नामधेयं करिव्यामि नोधिमन्न इति । त्रपि तु खनु पुनर्भगवंस्वदपि देषनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य
हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न खितं न
विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । मोहस्याहं भगवन्नायं व्यव्ह्व नोपन्नभे न
समनुपन्नामि । सोऽहं भगवन् मोहस्यायं व्यव्ह्वानुपन्नभमानोऽसमनुपन्नान् कस्य नामधेयं करिव्यामि नोधिमन्न इति । त्रपि तु
खनु पुनर्भगवंस्वद्िष मोहनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधि-

ष्ठितं तत्कस्य हेतोः श्रविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तस्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

दृष्टिगतानामहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न ममनुप्रयामि । सोऽहं भगवन् दृष्टिगतानामायं व्यवहाऽतुपलभमानोऽसमनुपछन कस्य नामधेयं करियामि वोधियल इति । ऋषि तु खल् पुनर्भ-गवंस्तद्पि दृष्टिगतनामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कसः हेतोरविद्यमानवात्तसः नामधेयसः। एवं तकामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । त्रात्मनोऽइं भगवनायं ययञ्च नोपलभे न समनुपर्यामि। सोऽहं भगवस्नातान श्रायं व्ययसाऽनुप-स्त्रमानोऽसमनुपग्रम् कस्य नामधेयं करियामि वोधिमन्त दति। श्रिप तु खल् पुनर्भगवंस्तद्यातानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलाक्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । मन्तसाऽइं भगव-नायं व्यवञ्च नोपलमे न समनुपायामि । सोऽइं भगवन् मन्तस्यायं व्यवञ्चाऽनुपत्तभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधि-मल इति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्पि मलनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्वस्य हेतोर्विद्यमानलाक्तस्य नाम-धेयसा। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। जीवस्था-ऽहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुष्यामि । मोऽहं भगवन जीवसायं व्यञ्चाऽनुपलभमानोऽममनुपम्यन् कसा नामधेयं करिस्थामि बोधिसल इति। अपि तु खलु पुनर्भगवंसदपि जीवनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाधिष्ठितं। तत्कसः हेतोर्विद्यमानवात्तसः

नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्वितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। जन्तोरहं भगवन्नायं व्यवच्च नोपलभे न ममनुपछामि। मोऽहं भगवन जन्तोरायं व्यवशाद्वपत्तभमानोऽममतुपग्रन कस्य नामधेयं करियामि बोधिमन्दति । श्रिपि तु खलु पुनर्भगवंस्तदपि जन्न नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्य-मानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। पोषस्याऽइं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न सम्त-पग्रामि । मोऽहं भगवन् पोषस्थायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनु-पखन कच नामधेयं करियामि बोधिसचढित। श्रपि तु खल पुनर्भगवंस्तदपि पोष नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्क्ख हेतोरविद्यमानवात्तत्व नामधेयख। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। पुरुषस्थाऽहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपग्यामि । सोऽहं भगवन् पुरुषस्थायं व्ययञ्चाऽनुप-लभमानोऽचमनुपय्यन् जस्य नामधेयं करियामि वोधिसचदित । श्रपि तु खलु पुनर्भगवं सदिप पुरुष नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तकामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। पुत्रकस्याऽइं भग-वनायं व्यवञ्च नोपलमे न समनुपम्यामि । सोऽहं भगवन् पुङ्गल-खायं व्यञ्चाऽनुपत्तभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसलइति। श्रपि तु खलु पुनर्भगवंसादपि पुङ्गल नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

मनुजस्थाऽषं भगवन्नायं श्यश्च नोपलभे न समनुपण्यामि । सोऽष्
भगवन् मनुजस्थायं श्यश्चाऽनुपल्लभमानोऽपमनुपण्यन् कस्य नामधेयं
करिष्यामि वोधिसत्तद्दि । श्रिपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्दि मनुज नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोदिश्च-मानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

मानवस्याऽहं भगवनायं व्ययञ्च नौपलभे न समनुपक्षामि। सोऽहं भगवन् मानवस्थायं व्यवद्याऽतुपस्तभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमलद्गति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंस्तदपि मानव नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतो-रविद्यमानवात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। कारकस्थाऽहं भगवद्मायं व्यवश्च नोपलभे न समन्-पर्यामि । सोऽइं भगवन् कार्कस्थायं व्यवञ्चानुपत्तभमानोऽसमन्-पग्यन कस्य नामधेयं करियामि बौधिसलद्ति । अपि त स्वल पुनर्भगवंसाद्पि कार्क नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कसः हेतोर्विद्यमानलात्तसः नामधेयसः। एवं तसामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। वेदकसाऽइं भगवसायं स्थाप्त नोपलभे न समनुपाथामि । सोऽहं भगवन् वेदकस्थायं व्यवश्चाऽनुप-लभमानोऽसमनुपछान् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधिसत्तद्ति। श्रिप तु खलु पुनर्भगवंसादिप वेदक नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

जानकस्थाऽहं भगवनायं व्ययञ्च नोपक्षभे न समनुपष्कामि । सोऽहं भगवन् जानकस्थायं व्ययञ्चाऽतुपक्षभमानोऽहमनुपष्कन् कस्य नामधेयं करिव्यामि वोधिमत्त्वद्दितः। प्रित खलु पुनर्भगवंसदिपि जानक न मधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतो-रिव्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तत्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाधिष्ठितं। पष्थकस्थाऽहं भगवन्। ययञ्च नोपक्षभे न समनुप्यक्षामि । सोऽहं भगवन् पश्यकस्थायं व्ययञ्चाऽतुपक्षभमानोऽह्यमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करिव्यामि वोधिमत्तदि। प्रित खलु पुनर्भगवंसदिप पश्यक नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। पवं तत्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

दानपारिमिताया ऋहं भगवनायं व्यश्च नोपक्षमे न समतु-पक्षामि । सोऽहं भगवन् दानपारिमिताया ऋषं व्यश्चाऽतुपक्षम-मानोऽपमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिव्यामि वोधिसक्तरित । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तदिप दानपारिमिता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरिविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तस्त्रामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । श्रीक्पारिमिताया ऋहं भगवन्नायं व्यश्च नोपक्षमे न समनुपक्षामि । सोऽहं भगवन् श्रीकपारिमिताया ऋषं व्यश्चाऽतुपक्षभमानोऽपमनुपक्ष्यन् कस्य नामधेयं करिव्यामि वोधिसक्तरित । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तदिष श्रीकपारिमिता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरिविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं



न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । चान्तिपारभिताया ऋहं भगवनायं व्ययञ्च नोपक्तभे न समनुपायामि । सोऽइं भगवन् चान्तिपारमिताया त्रायं व्यवश्चाऽनुपस्तमानोऽसमनुपश्चन् कस्त्र नामधेयं करियामि बोधिसच इति । श्रपि तु खबु पुनर्भगवंस्तद्पि चान्तिपार्मिता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत् कस्य हेतोरविद्य-मानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। वीर्थ्यपार्मिताया ऋहं भगवस्रायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपन्यामि । सोऽइं भगवन् वीर्य्यपार्मिताया श्रायं व्यव-ञ्चाऽनुपत्तभमानोऽपमनुपग्रान् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधि-मल इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंक्तद्पि वीर्य्यपारमिता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत् कस्य हेतोर्वि-द्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्वितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । ध्वानपार्मिताया ऋहं भगवसायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुप्रशामि । सोऽहं भगवन् थानपार्मिताया त्रायं व्यवश्चाऽनुप-समानोऽसमनुपग्रन् कस नामधेयं करिस्थामि वोधिमन्त इति । श्रपि तु खज् पुनर्भगवंसादपि ध्वानपार्मिता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत् कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नाम-धेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । प्रज्ञा-पार्मिताया ऋहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुप-ग्यामि । मोऽहं भगवन् प्रज्ञापारमिताया श्रायं व्यवञ्चाऽनुपलभ-मानोऽसमनुपग्रम् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसच इति। त्रिप तु खलु पुनसदिप प्रज्ञापारिमता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं । तत् कस्य हैतोरविद्यमानवात्तस्य नाम-धेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं ।

त्रधाताशूलाताया ऋहं भगवनायं व्यवच्च नौपलभे न समनुप-म्यामि । मोऽहं भगवन्धाताम्यूखताया त्रायं व्यवञ्च नोपसभे न समनुपद्यामि । सोऽहं भगवन्धाताहरू कृताया श्रायं व्यवञ्चाऽनुपलभमानोऽनमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करिव्यामि वोधिसन दति। श्रपि तु खनु पुनर्भगवंसदयधाताग्रूखताना-मधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत् कस्य हेतीरविद्यमा-नवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । वहिद्धीग्रूखताया श्रहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपसभे न समनुपन्धामि । सोऽहं भगवन् वहिद्धीशूखताया श्रायं व्यय-ञ्चाऽनुपन्तभमानोऽसमनुपय्यन कस्य नामधेयं करियामि बोधिमल इति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंसदिप विद्धिग्रिका नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठित। तत् कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। त्रधात्मवहिद्धीशृष्यताया ऋहं भगवन्नायं व्यवस् नोपलभे न समनुपन्धामि । मोऽहं भगवन्धात्मवहिद्धांश्र्ष्यताया त्रायं ययञ्चारनुपलभमानोऽसमनुपग्रन कस नामधेयं करियामि बोधिमत्त इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्यशातावहिद्धा-शूष्यता नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत् कस्य हेतोर विद्यमानवात्तसः नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । शुख्यताश्रुखताया ऋहं भगवनायं व्यवश्च



नोपसभे न समनुपय्यामि । सोऽइं भगवन् शृष्यताशृष्यताया श्रायं व्यवद्याऽनुपत्तभमानोऽसमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करियामि बोधियन्त इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्धि ग्रूण्यताग्रूण्यता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरवि-द्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। महाग्रुखताचा ऋहं भगवन्नायं खयञ्च नोपलभे न समनुपा्यामि । सोऽहं भगवन् महाग्रूखताया श्रायं व्यवञ्चाऽनु-पस्तभगानोऽसमनुपग्रम् अस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्तदति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तदपि महाग्रुष्यता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य देतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। परमाऽर्थ-ग्रुखताया श्रहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपन्धामि। सोऽहं भगवन् परमाऽर्थश्रुष्यताया त्रायं व्यवश्चाऽनुपत्तभमानोऽस-मनुपग्रम् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्त इति । ऋषि तु खल पुनर्भगवंत्तद्पिपरमाऽर्थग्रूष्यताया नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य इतोरविद्यमानलात्तस्य नामधे-यस । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । संकात शूखताया ऋहं भगवनायं व्यक्त नोपलभे न समनुपश्चामि। मोऽहं भगवन् मंल्लतश्रूखताया त्रायं खयञ्चाऽनुपत्तभमानोऽम मनुपथ्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्त इति । प्रिपतु खल पुनर्भगवंसादपि संद्धातग्राष्ठाता नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत् कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। श्रत्यनाश्र्यताया श्रहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न ममनुपग्रामि । मोऽहं भगवन्तवाना शूष्यताया श्रायं व्ययञ्चाऽनुपस्यभगानोऽसमनुपश्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसल्दति। श्रपि तु खलु पुनर्भ-गवंसाद्यायना शूखाता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। ऋनवराऽग्रशूखाताया ऋहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपत्तभे न समनुपय्यामि । सोऽहं भगवन-नवराऽग्रग्र्राष्यताचा श्रायं व्यवञ्चानुपलभमानोऽममनुपग्रम् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमत्त इति । श्रिपि तु खलु पुनर्भगवं-स्तदणनवराऽग्रग्रुण्यता नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्क् छ हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । श्रनवकारश्रूखताया श्रहं भगवन्नायं व्यवच्च नोपलभे न समनुपायामि । सोऽहं भगवननवकार ग्रूष्यताया श्रायं व्यवञ्चाऽनुपलभमानोऽममनुपत्रम् कस्य नामधेयं करिखामि वोधिमलरति। ऋषि तु खलु पुनर्भगवंसदयनवकार ग्रूष्यता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोर्विद्य मानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। प्रकृतिशूख्यताचा ऋदं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपसभे न समनुपन्धामि । सोऽइं भगवन् प्रकृतिश्रूष्धताया आयं व्यय-ञ्चाऽतुपत्तभमानोऽसमतुपछन् अस्य नामधेयं अरिखामि बोधिसत्त-इति। श्रपि तु खल् पुनभगवंस्तद्पि प्रक्रतिग्रू खता नामधेयं

न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तम्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । सर्वधर्माशूखताया ऋहं भगवनायं व्ययञ्च नोपत्तभे न समनु-पश्चामि । सोऽदं भगवन् सर्वधर्माग्रू खताचा त्रायं व्यवञ्चानुपत्तभ-मानोऽसमनुपग्रान् कस्य नामधेयं करियामि वोधिमत्त दति। श्रिपि तु खला पुनर्भगवंसादपि सर्वेधर्माश्र्ष्यता नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । खलचणश्राखताया श्रहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपम्यामि । सोऽहं भगवन खलचणगूष्यताया श्रायं व्यवञ्चानुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्तद्ति। श्रपितु खलु पुनर्भगवं-स्तदपि खलचणग्रुण्यता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधि-ष्ठितं। तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्ना-मधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

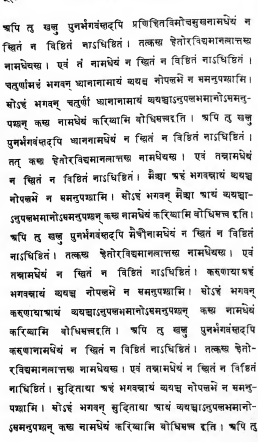
श्रनुपक्षभग्र्न्यताया श्रहं भगवत्रायं व्ययञ्च नोपक्षभे न समनुपग्नामि । सोऽहं भगवत्रनुपक्षभग्र्न्यताया श्रायं व्ययञ्चा-ऽनुपक्षभमानोऽसमनुपण्नन् कस्य नामधेयं करिवामि बोधिमत्त-इति । श्रिप तु खलु पुनर्भगवंस्तद्ष्यनुपक्षभग्र्ण्वता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत् कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य । एवं तत्र्वामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । श्रभावग्र्ण्यताया श्रहं भगवत्रायं व्ययञ्च नोपक्षभे न समनुपग्नामि । सोऽहं भगवन्न-भावग्र्ण्यताया श्रायं व्ययञ्चाऽनुपक्षभमानोऽसमनुपण्नन् कस्य नाम- धेयं करियामि वोधिसलदति। ऋपि तु खल् पुनर्भगवंसादण-भावग्रुखता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्थ हेतोर्विद्यमानलात्तसः नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। खभावगू खताया ऋहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलमे न समनुपन्धामि । गोऽहं भगवन् खभावम् खाया त्रायं व्यवश्चाऽनुपत्तभमानोऽसमनुपश्चन् कसः नामधेयं करिव्यामि बोधि-सत्तरि । श्रिपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्पि खभावश्र्खता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेवसः । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । श्रभावखभावशुख्यताया श्रहं भगवनायं व्यवञ्च नोपन्ने न समन्-प्रशामि । सोऽहं भगवन्नभावस्वभावग्रूष्यताया त्रायं व्यवञ्चाऽनुपत्तभ-मानोऽसमनुपग्छन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्तद्रति। ऋषि तु खल पुनर्भगवंस्तद्यभावसभावश्र्षाता नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

स्वत्युपद्यानानामहं भगवनायं व्ययद्य नोपस्मे न समतु-पद्यामि । सोऽहं भगवन् स्वत्युपद्यानानामायं व्ययद्याऽतुपस्म-मानोऽसमनुपद्यन् कस्म नामधेयं करिव्यामि बोधिसत्तरि । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्षि स्वत्युपस्थान नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । सम्यक् प्रहाणानामहं भगवन्नायं व्ययद्य नोपस्मे न समतुपद्यामि । सोऽहं भगवन् सम्यक् प्रदाणानामायं व्ययञ्चाऽतुपल्लभमानो ऽधमनुपश्चन् कच्च नामधेयं किरियामि वोधिसच्चद्दि । श्रिपि तु खलु पुनर्भगवंसदिप मस्यक् प्रदाणनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतो-रविद्यमानताच्चनामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

ऋद्विपादानामहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपत्तभे न समनु-पथ्यामि । सोऽहं भगवनृद्धिपादानामायं व्यवञ्चाऽनुपत्तभमानो-ऽसमनुपन्नम् कस्य नामधेयं करिस्थामि वोधिमच इति । श्रपि तु खलु पुनर्भवंस्तदष्पृद्धिपादनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। इन्द्रियाणामहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपछामि। सोऽहं भगविन्निन्द्रियाणामायं व्ययञ्चा-ऽनुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसन्त-इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पीन्द्रिय नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। वलानामहं भगवन्नार्य व्ययञ्च नोपलभे न समनुपन्धामि । मोऽहं भगवन् वलानामायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करिखामि बोधिसचदति। ऋपितु खलु पुनर्भगवं सदपि वस-नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोर्विद्य-मानवात्तसः नामधेयसः। बोधङ्गानामहं भगवनायं व्ययञ्च नोप-लभे न ससतुपछामि । मोऽहं भगवन् बोध्यङ्गानामायं व्ययञ्चा- ऽनुपल्तभमानोऽसमनुपछन् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधिसलदति। श्रिप तु खल पुनर्भगवंसदिप बोधक्तनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हैतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिस्थितं। श्राय्योष्टाऽङ्गमार्गस्थाsहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलमे न समनुपम्यामि सोsहं भगवना-र्वाष्टाङ्गमार्गस्यायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमच इति। अपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्यार्था-ष्टाङ्गमार्गनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतो-रविद्यमानलात्तसः नामधेयसः। एवं तनामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्ठितं । (१)ग्रून्यताविमोचसुखस्थाऽहं भगवनायं व्यवञ्च नोपसभे न समनुपम्यामि । सोऽहं भगवन् श्ल्यताविमोचमुखस्यायं व्यथञ्चा-ऽनुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि वोधिसत्त इति । अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि ग्र्न्यताविमोचसुखनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं रे। प्रणिहितविमोचमुखस्थाऽहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलमे न समनु-पग्धामि । मोऽहं भगवन् प्रणिहितविमोचसुखस्थायं व्ययञ्चाऽनुप-लभमानोऽसमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधिसत्तद्ति।

<sup>(</sup>१) क ख ग घ पुक्तकेषु-प्र्यथ इति स्थाने स्थाने पाठः।

<sup>(</sup>२) चानिमित्तविमोत्तमुखस्य निर्देशोऽचयुक्तः सर्वेत स्न्यतानिमित्ता-प्राधिचितिमोत्तमुखस्य स्वान्तरेनिरेशो दृश्यते। चात्र तु न विख्तः। नेखकस्य अमेग्रपतित इत्यतुमोयते॥



खल् पुनर्भगवंस्तद्पि सुदितानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। उपेचायात्रहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपम्यामि । सोऽहं भगवन्-पेचायात्रायं व्यवञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपछन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमच इति। ऋपितु खलु पुनर्भगवंस्तद्यपेचा नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्य-मानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। चतस्णामहं भगवनारूयसमापत्तीनामायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपग्शामि । घोऽहं भगवसायं व्यवञ्चाऽनुपलभ-मानोऽसमनुपग्रन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसचढित। श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्यारूयसमापत्ति नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य देतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । बुद्धाऽनुस्कृतेर्हं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपन्नभे न समनुपम्यामि। सोऽहं भगवन् बुद्धाऽनुस्रतेरायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधिसत्तदति। श्रपि तु खलु पुनर्भगवंसदपि बुद्धाsनुक्तिनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्थ हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। धर्माऽतुसृतेरहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपायामि । मोऽहं भगवन् धर्माऽनुसृतेरायं व्यवद्याऽनुप-सभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिस्थामि नोधिसत्तदति। श्विप त खनु पुनर्भगवंस्तद्पि धर्माऽनुस्नृति नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य एवं तत्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। मङ ऽनुस्नृतेर हं भगवन्नायं व्ययञ्चारित्तपत्तमानोऽप्तमनुपग्यासि। सोऽहं भगवन् सङ्घा-ऽन्तुस्नृतेरायं व्ययञ्चाऽनुपत्तभमानोऽप्तमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करि-व्यामि बोधिमल इति। श्विप तु खनु पुनर्भगवंस्तद्पि सङ्घा-ऽनुस्नृतिनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

गीलाऽत्रकृतेरहं भगवनायं व्ययञ्चाऽत्पलभमानोऽपमन्पश्चामि ।
सोऽहं भगवन् गीलाऽत्रकृतेरायं व्ययञ्चाऽत्पलभमानोऽपमन्पश्चन् ।
कस्च नामधेयं करिव्यामि नोधिमल इति। त्रपि त खलु पुनर्भगवंसदिपि गीलाऽतुकृति नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।
तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न
स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । त्यागाऽतुकृतेरहं भगवनायं व्ययञ्च
नोपलभे न समनुपश्चामि । सोऽहं भगवन् त्यागाऽनुकृतिरायं
व्यवञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करिव्यामि नोधिसल्दति । त्रपि त खलु पुनर्भगवंसदिप त्यागाऽनुकृति नामधेयं
न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य
नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।
कायगताऽनुकृतेरहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपश्चामि ।
सोऽहं भगवन् कायगताऽनुकृतेरायं व्यवञ्चाऽनुपल्भमानोऽसमनु-

पथ्यन् कस्य नामधेयं करियामि वोधिमत्त इति । श्रपि तु सनु पुनर्भगवंस्तद्पि कायगताऽनुसृतिनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तन्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तस्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

उद्देगाऽनुस्रतेरहं भगवनायं व्यवच्च नोपलभे न समन्पाशामि। सोऽहं भगवन्दिगाऽनुस्मृतेरायं व्यवञ्चाऽनुपत्तभमानोऽभमनुपश्चन कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्तद्ति। श्रीप तु खर पुनर्भगवंस्तद्युदेगाऽनुस्नृतिनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठित तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। त्रालापाऽनुस्कृतेरहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपम्यामि । सोऽहं भगवन्नालापाऽनुस्मृतेगायं व्यवद्याऽतुपलभमानोऽसमनुपछन् कस्य नामधेयं करिव्यामि बोधि-यत्तदति । त्रपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्यालापाऽनुस्तिनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य देतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाधिष्ठितं। मर्णाऽनुस्रुतेरहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुप्रशामि। मीऽचं भगवन् मरणाऽनुस्मृतेरायं व्ययञ्चाऽनुपत्तभमानोऽसमनुपायन कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्तद्ति। श्रपि तु खल पुनर्भगवंस्तद्पि मर्णाऽनुसृतिनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। मांसचचुषोऽहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुप्रकामि। सोऽहं भगवन

मांसचनुषत्रायं व्यवञ्चाऽनुपन्नभमानोऽममनुपग्रन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसचद्ति। अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्िष मांसचन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतो-र्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। दिव्यचचुषोऽहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनु-पम्मामि । मोऽहं भगवन् दिव्यचचुषत्रायं व्ययञ्चाऽनुपत्तभमानो-ऽममनुपश्चन् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधिमच इति । ऋपि तु खलु पुनर्भगवंस्तदिप दिव्यचनुर्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधि-ष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। प्रज्ञाचनुषोऽहं भगवन्नायं यथञ्च नोपलमे न समनुपायामि। सोऽहं भगवन् प्रजाचन्वन्रायं व्यञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपश्चन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमल इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्पि प्रज्ञाचचुर्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कसः हेतोरविद्यमानलात्तसः नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। धर्माचचुषोऽहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपम्यामि । मोऽहं भगवन् धर्माचन्षत्रायं व्यवञ्चाऽतुपन्तमानोऽसमनुपण्यन् तस्य नामधेयं करिव्यामि बोधिसन्त इति। ऋषि तु खनु पुनर्भगवं-स्तद्पि धर्माचचुर्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य इतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्टितं। बुद्धचन्षोत्तं भगवन्तायं व्यवञ्च नोपसभे न समतुपायामि । मोऽहं भगवन् बुद्धचचुवश्रायं व्यवश्चाऽतुपन्तभ- मानोऽयमनुपश्चन् कस्च नामधेयं करियामि वोधियल दिति। श्रिपि तु खलु पुनर्भगवंस्तदपि वृद्धचनुर्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं।

षसामभिज्ञानमहं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपक्षामि। सोऽहं भगवन् षणामभिज्ञानामायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽममनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्त इति। ऋपि तु खल् पुन-भंगवंखदपि षड्भिज्ञानामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य देतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। द्यानां तथागतवलानामहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपन्धामि। मोऽहं भगवन् दग्रानां तथागतवलानामायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमलदति। ऋषि तु खलु पुनर्भगवं-स्तद्पि द्यातयागतवस्तामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। चतुर्णां वैप्रार्चानामहं भगवनायं व्यवञ्च नोपसमे न समनुपन्धामि । सोऽहं भगवन् चतुर्णां वैज्ञारद्यानामायं व्ययञ्चाऽतुपत्तभमानोऽधमनुपछन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्त इति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंसदिप वैशा-रद्यनामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोर्विद्य-मानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। चतस्रणां प्रतिसम्बिदामहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपसभे

न समनुपम्यामि । मोऽइं भगवन् चतसृषां प्रतिसम्बिदामायं व्ययञ्चाऽतुपत्तभमानोऽसमतुपग्रन् कस्त्र नामधेयं करियामि वोधिसत्त इति । त्रपि तु खबु पुनभगवंस्त्रद्पि प्रतिमन्त्रित्रामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। महाकरुणायां ऋहं भगवन्नायं व्यथञ्च नोपलधे न समनुपम्यामि। सोऽहं भगवन् महाकर्णायात्रायं व्यवश्चाऽनुपत्तभमानोऽसमनु-पथ्यन् कस्त नामधेयं करिष्यामि बोधिमत्त इति । ऋपि तु सक् पुनर्भगवंस्तद्पि महाकरुणानामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधि-ष्टितं। तत्कस्य हैतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । ऋष्टादशाऽवेणिकवुद्धधर्मााषामदं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपलभे न ममनुपन्नामि । मोऽहं भगवन्नष्टा-द्शावेणिकवृद्धधर्माणामायं व्यवशाऽनुपल्समानोऽसमनुपश्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमच इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवं-स्तद्यष्टाद्यवेणिकवुद्धधर्मनामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तसामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

खप्नोपमानामहं भगवन् पञ्चानासुपादानस्कन्धानामायं व्ययञ्च नोपस्कमे न ममतुपाद्यामि । मोऽहं भगवन् खप्नोपमानां पञ्चाना-सुपादानस्कन्धानामायं व्यथहाऽतुपस्तभमानोऽममतुपाद्यन् कस्य नामधेयं करिव्यामि नोधिसत्त हति । त्रिप तु खसु पुनर्भगवंस-दृष्पादानस्कन्धनामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तस्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । माथोपयानामदं भगवन् पञ्चानासुपादान-स्बन्धानामायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपन्धामि । सोऽहं भवगन् मायोपमानां पञ्चानासुपादानस्कन्धानामायं व्यवञ्चारनुपन्तभमानो-ऽसमनुपर्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधियत्व दति। ऋषि तु खल पुनर्भगवंसादपि उपादानस्कन्धनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । प्रतिश्रत्कोपमाना-नामचं भगवन् पञ्चानासुपादानस्कन्धानामायं व्यवञ्च नोपसभे न समनुषम्यामि । घोऽइं भगवन् प्रतिश्रुत्कोपमानानां पञ्चानासुपा-दानस्कन्धानामायं व्यवशारनुपलभमानोऽपमनुपत्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमच इति । श्रपितु खलु पुनर्भगवंसद्युपादा-नस्कत्थनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतो-रविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । प्रतिभागोपमानाहं भगवन् पञ्चानासुपादा-नखान्थानामायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपय्यामि । सोऽहं भगवन् प्रतिभागोपमानां पञ्चानासुपादानस्क्रन्थानामायं व्ययञ्चानुपत्तभ-मानो न समनुपर्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमच इति। श्रिप तु खलु पुनर्भगवंस्तदण्पादानस्कन्धनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं।

प्रतिविम्बोपमानामहं भगवन् पञ्चानासुपादानस्कन्धानामायं

थयञ्च नोपलभे न समनुपयामि । सोऽहं भगवन् प्रतिविम्बोपमानां पञ्चानासुपादानस्कन्थानामायं व्यवञ्चाऽनुपन्नभमानोऽममनुपश्चन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिमल इति । ऋषि तु खनु पुनर्भगवं-स्तद्युपादानस्कत्थनामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य देतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । मरीच्युपमानामहं भगवन् पञ्चा-नासुपादानस्कन्धानामायं व्ययञ्च नोपक्तभे न समनुपन्धामि । सोऽहं भगवन् मरीच्यपमानां पञ्चानासुपादानस्कन्धानामायं व्ययञ्चा-ऽनुपत्तभमानोऽषमनुपद्यन् कस्य नामधेयं करियामि वोधियत्त-इति । ऋषि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्युपादानस्कन्धनामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधे-यसा। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। \*दक-चन्द्रोपमानामत्तं भगवन् पञ्चानासुपादानस्कत्थानामायं व्यवञ्च नोपसभे न समनुपछामि। सोऽहं भगवन् दक्तचन्द्रोपमानां पञ्चा-नासुपादानस्कन्धानामायं व्यवञ्चानुपत्तभमानोऽसमनुपग्रान् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसत्तदति । ऋषि तु छत् पुनर्भगवंस-दण्पादानस्कन्ध नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्-कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयसः। एवं तद्यामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं । निमित्तकोपमानामइं पञ्चानासुपादान-स्तन्धानामायं व्यवञ्च नौपलभे न समनुपन्धामि । सोऽइं भगवन्

<sup>\*</sup> उदक्चन्द्र इति पाठोयुक्तः प्रतिभाति ।

निमित्तकोपमानां पद्यानासुपादानस्कत्थानामायं व्ययद्वाऽनुपक्षभमानोऽसमनु० छन् कस्य नामधेयं करिव्यामि बोधियन्त इति ।
त्रिष्ठितं तु खनु पुनर्भगवंस्त्रह्यपुपादानस्कत्थ नामधेयं न स्थितं न
विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य ।
एवं तत्त्रामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । विविक्रस्थाऽहं
भगवत्रायं व्ययद्य नोपक्षभे न समनुप्रकामि । सोऽहं भगवन्
विविक्रस्थायं व्ययद्याऽनुपक्षभमानोऽसमनुप्रक्षन् कस्य नामधेयं
करिव्यामि वोधिसन्तदति । त्रिष्ठ खनु पुनस्तद्यि विविक्रनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तत्रामधेयं न स्थितं न विष्ठितं ।
नाऽधिष्ठितं ।

यान्तरणाइं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपक्षामि । सोऽइं भगवन् प्रान्तरणायं व्ययञ्चाऽतुपलभमानोऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिव्यामि नोधिमत्तद्वति । त्रपि तु सलु पुनर्भगवं सदिपि प्रान्तनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठित्ं । त्रनुत्पादस्थाऽइं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपक्षामि । सोऽइं भगवन्नतृत्पादस्थायं व्ययञ्चाऽतुपलभमानो-ऽसमनुपक्षन् कस्य नामधेयं करिव्यामि नोधिमत्तद्वति । त्रपि तु सल्नु पुनर्भगवंत्तद्व्यनुत्पाद् नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

श्रनिरोधस्वाऽहं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपलमे न समनुपग्धामि। सोऽहं भगवस्तिरोधसायं व्यवद्याऽनुपलभगानोऽसमनुपण्यन् कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधिसल इति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस-द्यानिरोध नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य द्देतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। त्रप्राद्भाविखाऽइं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपायामि । सोऽहं भगवन् श्रपाद्रभविस्थायं व्ययञ्चाऽनुपत्तभ-मानोऽसमतुपग्रन् कस्य नामधेयं करिस्थामि बोधिमत्त इति । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंसाद्षप्राद्भीवनामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य द्वेतोर्विद्यनलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। श्रनिभंस्कारखाऽइं भगवनायं यथञ्च नोपलभे न समनुपन्यामि । सोऽहं भगवन्ननिभ-संस्कारस्थायं व्यवद्याऽनुपत्तभमानोऽसमनुपष्यन् कस्य नामधेयं करि-थामि बोधिमलदति । श्रपि तु खलु पुनर्भगवंस्तद्यनभिसंस्कार-नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य इतोरविद्य-मानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । ऋमंक्षेत्रस्थाऽहं भगवनायं व्यवञ्च नोपलभे न समनु-प्रशामि । सोऽहं भगवन्नमंत्रोग्रसायं व्यवद्याऽनुपन्नभमानोऽसमत्-पथ्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिभलद्दित । ऋषि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्यसंक्षेत्रनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। व्यवदानखाऽइं भगवन्नायं व्ययञ्च नोपसभे न समनुपन्नामि। सोऽइं भगवन् व्यवहानस्वायं व्ययञ्चाऽनुपस्तभमानोऽसमनुपन्नान् कस्य नामधेयं करिव्यामि बोधिसन्तद्दि। ऋषि तु खनु पुनर्भगवंस्तद्दिष व्यवहान नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्सस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तस्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

्धर्माधातोरहं भगवनायं व्यवञ्च नोपसभे न समनुप्रशामि। सोऽइं भगवन् धर्माधातोरायं व्ययञ्चाऽनुपस्तभमानोऽसमनुपय्वन् कस्य नामधेयं करियामि नोधिसलदित । श्रपितु खल् पुन-भंगवंस्तदपि धर्मधातुनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्वस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तथागतस्याऽइंभगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुष्यामि । सोऽहं भगवन् तथागतस्यायं व्यवञ्चा-ऽनुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कसा नामधेयं करियामि बोधिसल इति। श्रिप तु खल पुनर्भगवंसादिप तथागतनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न खितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । भूतकोटेरहं भगवसायं व्यवच्च नोपलभे न समनुष्यामि । मोऽहं भगवन् भूतकोटेरायं व्यवद्याऽनुपलभमानोऽसमनुपग्यन् कस्य नामधेयं करिव्यामि बोधि-मनद्ति । श्रपि तु खनु पुनर्भगवंत्तद्पि भृतकोटिनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य नामधेयसः। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

धर्माखितिताथा ऋहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपलभे न समनु-

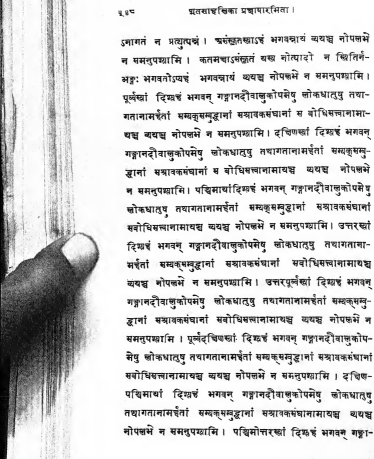


पश्चामि । सोऽहं भगवन् धर्मस्थितिताया श्रायं व्ययञ्चाऽनुपत्तभ-मानोऽसमनुपखन् कख नामधेयं करिश्वामि बोधिसचदित । श्रपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्पि धर्मास्त्रिति नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य देतोर्विद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तमामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। धर्मानियामताया श्रहं भगवन्नायं व्यवञ्च नोपलभे न समनुपछामि । मोऽहं भगवन् धर्मनियामताया त्रायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽममनुपम्यन् कस्य नामधेयं करिष्यामि बोधिसचदति। श्रपि तु खल् पुनर्भगवंसदिष धर्मनियामता नामधेयं न खितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तत्रामधेयं न स्दितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। सुप्रसाऽसुप्रसानामदं भगवनायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपम्यामि। सोऽइं भगवन् सुगलाऽसुगलानां धर्माणामायं ययञ्चाऽनुपत्तभमानोऽसमनुपश्यन् कस्य नामधेयं करियामि बोधिसचद्ति। अपि तु खलु पुनर्भगवंसादपि कुप्रकारकुप्रकानामधेयं न खितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। चौिकिकवोकोत्तराणामद्यं भगवन् धर्माणामायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुपम्यामि। मोऽहं भगवन् लौकिकलोको-त्तराणां धर्माणामायं व्ययञ्चाऽनुपलभमानोऽममनुपग्यन् कस्य नाम-धेयं करिव्यामि बोधिसचदति। अपि तु खलु पुनर्भगवंकद्पि सौिकसोकोत्तरनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न

स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । संक्ष्वताऽसंक्ष्वतानामहं भगवन् धर्माणामायं व्ययञ्च नोपलमे न समनुपन्नामि । सोऽहं भगवन् संक्ष्वताऽसंक्ष्वतानां धर्माणामायं व्ययञ्चाऽनुपल्लभमानोऽसमनुपन्नत् कस्य नामधेयं करिव्यामि वोधिसल्दति । त्रपि तु खलु पुन-भगवंस्त्दपि संक्ष्वताऽसंक्ष्वत नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधि-ष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिर्वातं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

साअवाणामहं भगवन् धर्माणामायं व्ययञ्च नोपलभे न समनुप्रकामि । सोऽहं भगवन् माअवाणां धर्माणामायं व्ययञ्चा– ऽनुपल्लभमानोऽपमनुप्रकान् कस्य नामधेयं किरव्यामि वोधियत्त-इति । अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तृद्धि साअवधर्म नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानत्वात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । अतीताऽनागतप्रव्युत्पन्नानामहं धर्माणामायं व्ययञ्चनोपलभे न समनुप्रकामि । सोऽहं भगवन्नतीताऽनागतप्रव्युत्पन्नानां धर्माणामायं व्ययञ्चाऽनुपल्लभमानोऽसमनुप्रकान् कस्य नामधेयं किरव्यामि वोधियत्वद्दि । अपि तु खलु पुनर्भगवंस्तृद्यतीताऽनागतप्रव्युत्पन्नानां धर्माणां नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोरविद्यमानतात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं ।

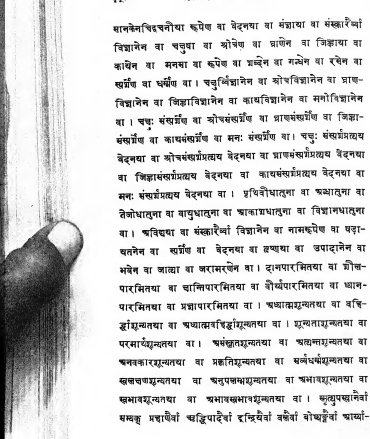
श्रनतीतस्वाऽनागतस्वां प्रत्युत्वन्नस्वाहं भगवन्नायं व्यथञ्च नोपस्तभे न समनुषम्बामि। किं न तिहत्वुत्वते। श्रमंक्कतं हि नातीतं नाऽपा-



नदीवालकोपमेषु लोकधातुष् तथागतानामईतां मन्यक्मन्द्वानां सम्रावकसंघानां सबोधिमत्वानामायञ्च व्ययञ्च नोपलभे न ममनु-पम्यामि । त्रधसाद्दिग्यहं भगवन् गङ्गानदीवाल्कोपसेषु लोकधातुषु तथागतानामहेतां सम्यक्सम्बद्धानां सत्रावकसंघानामायञ्च व्ययञ्च नोपलभे न समनुपायामि। उपरिष्टाद्दिश्व संगवन् गङ्गानदी-वाल्कोपमेषु लोकधातुष् तथागतानामईतां सम्यक्मम्द्भानां सत्रावकसंघानां सबोधिसत्तानामायञ्च व्ययञ्च नोपलभे न समतु-पग्यामि। मोऽहं भगवंसायागतानामईतां सम्यन्सानुद्वानां सत्रावक-संघानां सबोधिसन्वानामायञ्च व्ययञ्चाऽतुपलभमानोऽसमनुपग्रन कतमं वोधियत्वं कतमखां प्रज्ञापार्मितायामवदिखाम्यतुशाधि-थामि। कतमाञ्च प्रजापारमितामुपदेच्छामि। अपि तु खल् पुनर्भगवंस्तद्पि तथागत नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं। तद्पि संघनामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं। तत्कस्य हेतीरविद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य। एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं।

सर्वधर्मतयताया त्रहं भगवनायञ्च व्यवञ्च नोपस्मे न समनु-प्रकामि । सोऽहं भगवन् सर्वधर्मतयताया त्रायञ्च व्यवञ्चाऽतुप-सभमानोऽसमनुपय्यन् सन्ध नामधेयं करिव्यामि नोधिसत्त इति । त्रिप तु खनु पुनर्भगवंस्तद्पि सर्वधर्मतयता नामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं । तत्सस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य नामधेयस्य । एवं तस्त्रामधेयं न स्थितं न विष्टितं नाऽधिष्टितं ।

यापि भगवन्नामधर्मां मंत्रेतकी धर्माप्रजिप्तिर्थंदुत बोधिसत्त इति ।



ऽष्टाऽङ्गमार्गेण वा श्रार्थ्यसत्येवा ध्यानेवा श्रामाणेवा श्राह्ण्यमापत्तिभिव्या श्रुत्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविभयेवा तथागतवहीवा विभारहीवा प्रतिमस्विद्धिवा महामैत्र्या वा महाकरण्या वा श्रावेणिकबुद्धधर्मिवा यावदेवधर्म्पप्रश्रिः। तथापि नाम भगवन् स्वप्न इति
नाम केनचिद्दचनीयं। मायेति वा नाम केनचिद्दचणीयं प्रतिश्रुत्किति नाम प्रतिभास इति नाम केनचिद्दचनीयं। सरीचिकिति
नाम केनचिद्दचनीयं। दक्षचन्द्र इति केनचिद्दचनीयं। तथागत
इति केनचिद्दचनीयं। तथापि नाम भगवन् श्राकाभिति नाम
केनचिद्दचनीयं। पृथ्विवीति नाम केनचिद्दचनीयं। श्राप इति नाम
केनचिद्दचनीयं। तेज इति नाम केनचिद्दचनीयं। श्राप इति नाम
केनचिद्दचनीयं। तथतित नाम केनचिद्दचनीयं। श्रवितथतित नाम
केनचिद्दचनीयं। तथतित नाम केनचिद्दचनीयं। श्रवितथतित नाम

श्रनस्यतयतेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। धर्मतयतेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। धर्मधात्रिति न केनिचिद्दचनीयं। धर्मधात्रिति न केनिचिद्दचनीयं। धर्मधात्रिति नाम न केनिचिद्दचनीयं। दान-पार्मितेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। श्रीलपार्मितेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। श्रीलपार्मितेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। वीर्ष्यपार्मितेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। ध्रानपार्मितेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। ध्रानपार्मितेति नाम न केनिचिद्दचनीयं। प्रज्ञापार्मितेति नाम न केनिचिद्दचनीयं।

भी समिति नाम न केनचिद्दचनीयं। समाधिरिति नाम न केनचिद्दचनीयं। प्रज्ञेति नाम न केनचिद्दचनीयं। विसुक्तिरिति नाम न केनचिद्दचनीयं। विसुक्तिज्ञानदर्भनमिति नाम न केन- चिद्रचनीयं। श्रोत श्रापच इति नाम न केनचिद्रचनीयं। श्रोत श्रापद्मः न केनचिद्रचनीयः। श्रोत श्रापद्मधर्मा इति नाम न केनचिद्रचनीयः। सक्टदागामीति नाम न केनचिद्रचनीयं। स्रक्तदागामिध्रम्मां इति नाम न केनचिद्रचनीयं। श्रनागामीति नाम न केनचिद्रचनीयं। श्रनागामिध्रम्मां इति नाम न केनचिद्रचनीयं। श्रद्धिति नाम न केनचिद्रचनीयं। श्रद्धिति नाम न केनचिद्रचनीयं। श्रद्धिकन्वस्वनीयं। ग्रद्धिकन्वस्वनीयं। ग्रद्धिकन्वस्वनीयं। ग्रद्धिकन्वस्वनीयं। वोध्यस्य इति नाम न केनचिद्रचनीयं। वोध्यस्य धर्मां इति नाम न केनचिद्रचनीयं। सम्यक्षस्वद्ध इति नाम न केनचिद्रचनीयं। सम्यक्षस्वद्ध इति नाम न केनचिद्रचनीयं।

सुप्राचिन वा ऽक्तुप्राचिन वा सारद्येन वा अनवद्येन वा नित्येन वा अनित्येन वा सुमित्येन वा सुद्धेन वा दुःखेन वा आत्माना वा अनात्माना वा आन्तेन वा अप्रान्तेन वा विविक्तेन वा अप्रित्येन वा भावेन वा अभावेन वा । इममयहं भगवन्त्रयंवग्रं प्रतीत्येवं वदाम्येतदेव में क्रीक्तयं स्थात् योऽहं धर्वधर्माणामायस्य थयस्याऽनुपक्रभमानोऽस-मनुत्यस्य कस्य नामधेयं सुर्या यद्त वोधिसन्त इति प्रज्ञापार्मितित वा । अपि तु खलु पुनर्भगवस्य दिप नामधेयं नैवस्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्य नामधेयस्य । एवं तन्नामधेयं न स्थितं न विष्ठितं नाऽधिष्ठितं । सचेद्योधिसन्तस्य महासन्तस्येवं प्रज्ञापार्मितायां भाव्यमाणायामेभिराकारेरेभिक्तिं नेरिभिनिमित्तेदंदिस्यमानायां चित्तं नाऽविद्योवित न संन्त्यायते । न विप्रतिसारी भवति मानसं नोकस्यति न संन्त्याति न सन्त्यासमा-

पद्यते नियतं म नोधिमलो महामलाऽवैवर्त्तिको नोधिमल भूमौ वेदितयाः स्थित इत्यस्थानयोगेन ।

पुनर्परं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारसितायां परता रूपि तेन न खातयं। वेदनायां तेन न खातयं। संज्ञायां तेन न खातयं। चुिष तेन न खातयं। श्रोचे तेन न खातयं। प्राणे तेन न खातयं। जिक्कायां तेन न खातयं। काये तेन न खातयं। मनिस तेन न खातयं। रूपे तेन न खातयं। प्रव्हे तेन न खातयं। पर्मे तेन न खातयं। एचुर्विज्ञाने तेन न खातयं। श्रोचविज्ञाने तेन न खातयं। श्राणविज्ञाने तेन न खातयं। ज्ञाणविज्ञाने तेन न खातयं। मनीविज्ञाने तेन न खातयं। कायविज्ञाने तेन न खातयं। मनीविज्ञाने तेन न खातयं। चुः संस्पर्ध तेन न खातयं। ज्ञाचसंस्पर्ध तेन न खातयं। वाणसंस्पर्ध तेन न खातयं। ज्ञाचसंस्पर्ध तेन न खातयं। कायविज्ञाने तेन न खातयं। ज्ञाचसंस्पर्ध तेन न खातयं। कायसंस्पर्ध तेन न खातयं।

चतुः संस्पर्णनायां वेदनायां तेन न स्थातवं । श्रोत्रसंस्पर्णनायां वेदनायां तेन न स्थातवं । प्राण्मस्पर्णनायां वेदनायां तेन न स्थातवं । किङ्काभंस्पर्णनायां वेदनायां तेन न स्थातवं । काय-संस्पर्णनायां वेदनायां तेन न स्थातवं । काय-तंन स्थातवं । व्यविधातों तेन न स्थातवं । श्रय्यातों तेन न स्थातवं । तेनोधातों तेन न स्थातवं । वायुधातों तेन न स्थातवं ।

श्विद्यायां तेन न स्थातव्यं। संस्कारेषु तेन न स्थातव्यं। विज्ञाने तेन न स्थातव्यं। नामक्षे तेन न स्थातव्यं। षड़ायतने तेन न स्थातव्यः। स्वर्भी तेन न स्थातव्यं। वेदनायां तेन न स्थातव्यं। ह्रष्णायां तेन न स्थातव्यं। उपादाने तेन न स्थातव्यं। जाती तेन न स्थातव्यं। जरामर्णे तेन न स्थातव्यं।

तत्कस्य हेतो स्त्याहि भगवन् हपं हपेण श्रून्यं। या च हप्रशून्यता न तद्रूपं नचाऽन्यच्हपाच्छून्यता। हपमेव श्रून्यता श्रून्यता न तद्रूपं नचाऽन्यच्हपाच्छून्यता। हपमेव श्रून्यता न सा वेदना। न चाऽन्यच वेदनायाः श्रून्यता। या च संज्ञायाः श्रून्यता न सा संज्ञा। न चाऽन्यच संज्ञायाः श्रून्यता। या च संज्ञायाः श्रून्यता न सा संज्ञा। न चाऽन्यचर्षज्ञायाः श्रून्यता संज्ञेव श्रून्यता श्रून्यतेव संज्ञा। संस्काराः संस्कारेः श्रून्यता। या च संस्कारश्रून्यता न ते संस्काराः न चाऽन्यच संस्कारेभ्यः श्रून्यतासंस्कारा एव श्रून्यता श्रून्यतेव संस्काराः। विज्ञानं विज्ञानेन श्रून्यं। या च विज्ञानश्रून्यता तिह्यानं। न चाऽन्यच विज्ञानेन श्रून्यं। या च विज्ञानश्रून्यता तिह्यानं। न चाऽन्यच विज्ञानेन श्रून्यं। या च विज्ञानश्रून्यता तिह्यानं। न चाऽन्यच विज्ञानेन श्रून्यता विज्ञानेन श्रून्यता विज्ञानेन श्रून्यता श्रून्यतेव विज्ञानं। श्रूनेन भगवन् पर्याययेण बोधिमच्चेन महामच्चेन प्रज्ञापारमितायां चरता हुपे तेन न खातव्यं। वेदनायां तेन न खातव्यं। संज्ञायां तेन न खातव्यं। संज्ञायां तेन न खातव्यं। संज्ञायां तेन न खातव्यं। विज्ञाने तेन न खातव्यं।

तथाहि भगवन् चतुश्चतुषा ग्रन्यं। या च चतुः ग्रन्यता न तचतुः न चाउन्यच चतुषः ग्रन्यता। चतुरेव ग्रन्यता ग्रन्यतेव चतुः। श्रोत्रं श्रोत्रेण ग्र्न्यं। या च श्रोत्रग्रन्यता न तत् श्रोत्रं। न चाउन्यत्र श्रोत्रा-च्छून्यता श्रोत्रमेव ग्रन्यता ग्रन्यतेव श्रोत्रं। प्राणं प्राणेन ग्रन्यं। या च ब्राणग्रान्यता न तद्वाणं। न चाउन्यच घाणाच्क्न्यता। घ्राणमेव शून्यता शून्यतेव प्राणं। जिङ्का जिङ्कया शून्या। या च जिङ्काशून्य-तान साजिङ्घान चाऽन्यच जिङ्घायाः इर्न्यता जिङ्केव झून्यता शून्यतेवं जिक्का। कायः कायेन शून्यः। या च काय शून्यतान म कायः न चाऽन्यचकायाच्छ्न्यता। काय एव शून्यता शून्यतेव कायः। मनो मनमा ग्रुन्यं। या च मनः ग्रुन्यता न तन्मनः। न चाऽन्यच मनमः शून्यता मन एव शून्यता शुन्यतेव मनः । रूपं रूपेण शून्यं । या च रूपश्र्त्यता न तद्र्पं। न चाऽत्यत्र रूपाच्छ्रत्यता रूपमेव श्र्त्यता शून्यतैवरूपं। प्रब्दः प्रब्देन शून्यः। या च प्रब्दशून्यता न स प्रब्दः। न चाऽन्यच प्रब्दाच्छ्रन्यता । प्रब्द एव शून्यता शून्यतेव प्रब्द: । गन्धोगन्धेन शूत्यः । या च गन्धशूत्यता न स गन्धः । न चाऽन्यच गन्धाच्छून्यता गन्ध एव शून्यता शून्यतेव गन्धः। रुमो रुमेन शून्यः। या च रस शूल्यता न रसः। न चाऽन्यच रसाच्छ्न्यता। रस एव शून्यता शून्यतेव रमः। सर्गः सर्गेन शून्यः। या च सर्गशून्यता न म स्पर्भः। न चाऽन्यत्र स्पर्भाच्छ्रन्यता स्पर्भ एव शून्यता शून्यतेव स्पर्भः। धर्माधर्मी: श्रुन्या:। या च धर्माश्रुन्यता न ते धर्मा:। न चाऽन्यच धर्मिभ्यः शून्यता धर्मा एव शून्यता शून्यतेव धर्माः।

चनुर्विज्ञानं चनुर्विज्ञानेन ग्रन्यं। या च चनुर्विज्ञानग्रन्थता न तचनुर्विज्ञानं। न चाऽन्यच चनुर्विज्ञानाच्चून्यता। चनुर्विज्ञानं मेन ग्रन्थता ग्रन्थतेन चनुर्विज्ञानं। श्रोचित्रानं श्रोचित्रानं श्रोचित्रानं श्रोचित्रानं। न चाऽन्यच श्रोचित्रानाच्चून्यता। श्रोचित्रानमेन ग्रन्थता ग्रन्थतेन श्रोच-

विज्ञानं । घाणविज्ञानं प्राणविज्ञानेन श्रून्यं। या च प्राणविज्ञानं श्रून्यता न तद्घाणविज्ञानं न चाऽन्यच प्राणविज्ञानाच्कृत्यता । प्राणविज्ञानमेव श्रून्यता श्रून्यतेव घाणविज्ञानं । जिङ्काविज्ञानं जिङ्काविज्ञानेन श्रून्यता या च जिङ्काविज्ञान श्रून्यता न तिज्ञाविज्ञानं । या च जिङ्काविज्ञानं श्रून्यता न तिज्ञाविज्ञानं । कायविज्ञानं कायविज्ञानं न श्रून्यते । या च कायविज्ञानं । कायविज्ञानं । न चाऽन्यच कायविज्ञानं । च चाऽन्यच कायविज्ञानं । न चाऽन्यच कायविज्ञानं । मनोविज्ञानं मनोविज्ञानं स्त्र्यतेव कायविज्ञानं । मनोविज्ञानं मनोविज्ञानं स्त्र्यतेव कायविज्ञानं । सनोविज्ञानं । न चाऽन्यच मनोविज्ञानाच्कृत्यता । मनोविज्ञानमेव श्रून्यता श्रून्यतेव मनोनविज्ञानमेव श्रून्यता श्रून्यतेव मनोनविज्ञानमेव श्रून्यता श्रून्यतेव मनोनविज्ञानमेव श्रून्यता श्रून्यतेव मनोनविज्ञानमेव

चनुः संसर्भः चनुः संसर्भन ग्रून्यः। या च चनुः संसर्भग्रुन्यता न स चनुः संसर्भः। न चाऽन्यच चनुः संसर्भाः अोचसंसर्भः अोचसंसर्भाः ग्रून्यता ग्रून्यतेव चनुः संसर्भः। योचसंसर्भः योचसंसर्भः योचसंसर्भः ग्रून्यता ग्रून्यतेव चनुः संसर्भः। योचसंसर्भः। न चाऽन्यच योचसंसर्भाः। न चाऽन्यच योचसंसर्भाः। योचसंसर्भः। या च ग्रापसंसर्भः। योचसंसर्भः। या च ग्रापसंसर्भः। न चाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। न चाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। न चाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। व वाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। न चाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। न चाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। विज्ञासंसर्भः। न चाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। न चाऽन्यच ग्रापसंसर्भः। न चाऽन्यच जिञ्जासंसर्भः। न चाऽन्यच जिञ्जासंसर्भः। न चाऽन्यच जिञ्जासंसर्भः। न चाऽन्यच जिञ्जासंसर्भः। जिञ्जासंसर्भः। न चाऽन्यच जिञ्जासंसर्भः। न चाऽन्यन जिञ्जासर्भः। व च कायसंसर्भग्रं। न चाऽन्यन जिञ्जासर्भः। व च कायसंसर्भग्रं। न चाऽन्यन सर्थाः। या च कायसंसर्भग्रं। सर्थाः। या च कायसंसर्भग्रं।

न स कायसंस्पर्भः । न चाऽन्यच कायसंस्पर्भाक्कृत्यता । कायसंस्पर्भ एव श्र्न्यता ग्रुन्यतेव कायसंस्पर्भः । मनः संस्पर्भी मनःसंस्पर्भिन श्रून्यः । था च मनःसंस्पर्भ श्रून्यता न स मनः संस्पर्भः । न चाऽन्यच मनः संस्पर्भाक्कृत्यता । मनः संस्पर्भ एव श्रून्यता श्रुन्यतेव मनः संस्पर्भः ।

चनुः संस्पर्भप्रत्ययवेदना चनुःसंस्पर्भप्रत्ययवेदनया शून्या । या च चचुःसंस्पर्प्रत्ययवेदना शून्यता न सा चचुःसंस्पर्प्रतयय वेदना न चाऽन्यच चचुःसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाया शून्यता। चचुःसंस्पर्भप्रत्ययवेदनैव श्र्न्यता श्र्न्यतेव चचुःसंस्पर्भप्रत्यय वेदना। श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना श्रोचसंस्पर्भप्रत्यय वेदनया शून्या। न चाऽन्यच श्रोच संस्पर्भप्रत्यय वेदनायाः शूच्यता । श्रोचसंस्पर्धप्रत्यय वेदनैव शूच्यता शूच्यतैव श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना । प्राणसंस्पर्भ प्रत्ययवेदना घाणसंस्पर्भप्रत्यय-वेदनया शून्य। या च चाणसंस्पर्भ प्रत्ययवेदना शून्यता न सा ब्राणसंस्पर्भेशत्यय वेदना न चाऽन्यच ब्राणसंस्पर्भेपत्ययवेदनाया शून्यता । घाणमंसार्गप्रत्ययवेदनैव शून्यता शून्यतैव घाणसंसार्गप्रत्ययः वेदना । जिक्कासंस्पर्भप्रत्ययवेदना जिक्कासंस्पर्भप्रत्ययवेदनया ग्रुन्या या च जिज्ञासंसार्गप्रत्ययवेदना शून्यता न सा जिज्ञासंसार्गप्रत्यय-वेदना । न चाऽन्यच जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदनायाः शून्यता । जिज्ञा-संसार्गप्रत्ययवेदनेव शून्यता । शून्यतेव जिज्ञासंसार्गप्रत्ययवेदना । कायमंस्पर्भप्रत्ययवेदना कायमंस्पर्भप्रत्ययवेदनया शून्या। या च कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना ग्रुन्थता न सा कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना। न चाऽन्यच कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाया शून्यता । कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदनैव श्रून्यता । श्रुन्यतेव कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना । मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदना मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदनया श्रूत्या। या च मनःसंस्पर्भप्रत्ययवेदना श्रूत्यता न सा मनःसंस्पर्भप्रत्ययवेदना। न चाऽन्यच मनः संस्पर्भप्रत्यय-वेदनयाः श्रूत्यता। मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदनेव श्रूत्यता। श्रूत्यतेव मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदना।

पृथिवी धातुः पृथिवी धातुना शून्यः। या च पृथिवी धातु शून्यता न स पृथिवी धातुः। न चान्यत्र पृथिवी धातोः शून्यता। पृथिवी धातुरेव ग्रुत्यता ग्रुत्यतेव पृथिवी धातुः। श्रुत्थातुरस्थातुना शून्यः या चाऽस्थातु शून्यता न मोऽस्थातुः। न चाऽन्यचास्थातोः शून्यता । श्रश्चातुरेव शून्यता शुन्यतैवाऽश्चातुः । तेजोधातुस्तेजधा-तुना ग्रुन्यः। या च तेजोधातु ग्रुन्यता न स तेजोधातुः। न चाऽन्यच तेजोधातोः शून्यता। तेजोधातुरेव शून्यता शून्यतेव तेजीधातः। वाय्धातुर्वायुधातुना ग्रुन्यः। या च वायुधातु ग्रून्यता न स वायधातुः । न चाऽन्यचं वायुधातोः श्रून्यता । वायुधातुरेव शून्यता शून्यतेव वायुधातः। श्राकाशधात्राकाशधात्ना शून्यः। या चाऽकामधातु श्रन्यता न स भाकामधातुः। न चाऽन्यवाकाम-धातोः श्रूत्यता । त्राकाशधातुरेव श्रूत्यता । श्रूत्यतेवाकाशधातुः । विज्ञानधातुर्विज्ञानधातुना शून्यः। या च विज्ञानधातु शून्यता न म विज्ञानधातुः। न चाऽन्यच विज्ञानधातोः श्रून्यता। विज्ञान-धातुरेव ग्रुन्यता ग्रुन्यतेव विज्ञानधातुः। श्रविद्याभगवस्रविद्यया भून्या । या चाऽविद्याभून्यता न साऽविद्या । न चाऽन्यचाऽविद्यायाः शुन्यता । श्रविधैव शून्यता शून्यतेवाऽविद्या । संस्काराः संस्कारैः शून्याः । या च संस्कार शून्यता न ते संस्काराः । न चाऽन्यच

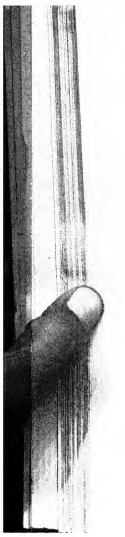
संस्कारेभ्यः ग्रून्थता । संस्कारा एव ग्रून्थता । ग्रून्थतैव संस्कारा । विज्ञानं विज्ञानेन ग्रून्थं। या च विज्ञान ग्रुन्थता न तदिज्ञानं। न चाऽन्यच विज्ञानाच्कून्थता । विज्ञानमेव ग्रून्थता ग्रुन्थतैव विज्ञानं।

नामक्ष्पं नामक्षेण शून्यं। या च नामक्ष्प शून्यता न तन्नामरूपं। न चाऽन्यच नामरूपाच्छ्न्यता । नामरूपसेव ग्रन्यता शून्यतेव नामक्षं। षड़ायतनं षड़ायतनेन शून्यं। या च षड़ाय-तन श्र्न्यता न तत् षड़ायतनं । न चाऽन्यच षड़ायतनाच्क्रन्यता । षड़ायतनसेव श्रन्यता श्रन्यतेव षड़ायतनं। सर्गः सर्गेन श्र्न्यः। या च स्पर्भग्र्न्यतान म स्पर्भः। न चाऽन्यच स्पर्भाच्छून्यता। स्पर्भ एव ग्रून्यता ग्रन्यतेव सार्गः। वेदना वेदनया ग्रून्या। या च वेदना शून्यता न सावेदना। न चाऽन्यच वेदना शून्यता। वेदनैव शून्यता शून्यतेव वेदना। त्वणा त्वणाया शून्या। या च त्वणा ग्रुन्या न सा त्रण्या। न चाऽन्यत्र त्रण्यायाः ग्रुन्यता। त्रणीव ग्रून्थता श्रून्यतेव त्वष्णा। उपादानसुपादानेन श्रुन्यं या चोपादान श्र्न्यता न तदुपादानं । न चाऽन्यचापादानाच्छ्रन्यता । उपादान-मेव ग्रन्यता ग्र्त्यतेवापादानं। भवाभवेन ग्र्न्यः। या च भव ग्र्न्थता न स भवः । न चाऽन्यत्र भवाच्छून्यता । भव एव ग्र्न्थता श्र्न्यतेव भवः । जातिर्जात्या श्र्न्या । या च जाति श्र्न्यता न सा जातिः। न चाऽन्यच जातेः शून्यता। जातिरेव शून्यता शून्यतैव जातिः । जरामरणं जरामरणेन शून्यं । या च जरामरण शून्यता न तत् जरामरणं। न चाऽन्यच जरामरणाच्चू न्यता। जरामरण मेव शून्यता शून्यतेव जरामर्णं।

स्रोन भगवन् पर्यायेण वेशिधम्बेन महामक्वेन प्रज्ञापारिम-तायां चरता त्रविद्यायां न स्थातयं। संस्कारेषु न स्थातयं। विज्ञाने न स्थातयं। नामक्षे न स्थातयं। षड़ायतने न स्थातयं। स्पर्भे न स्थातयं। वेदनायां न स्थातयं। व्यापायां न स्थातयं। उपादाने न स्थातयं। जरामरणे न स्थातयं।

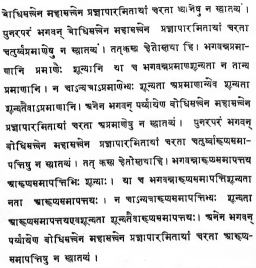
पुनरपरं भगवन् बेाधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्भितायां चरता दानपारमितायां न खातवा। तत्कस्य हेतोस्राया हि दान-पारमिता दानपारमितया ग्रून्था। या च दानपारमिताग्रून्थता न सा ट्रानपारमिता । न चाऽन्यच ट्रानपारमितायाः ग्रून्यता । हानपारिमतिव ग्रुन्थाता ग्रुन्थतेव दानपारिमता। पुनरपरं भगवन् बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता ग्रीखपार्मितायां न स्थातयं। तत्कस्य हेतोस्तया हि। ग्रीसपारमिता ग्रीसपारमितया ग्रुत्या। या च ग्रोलपार्मिताश्च्यता न सा ग्रीलपार्मिता। न चाऽन्यच ग्रीलपार्मितायाः श्र्न्यता । ग्रीलपार्मितेव श्रन्यता ग्रुत्यतेव ग्रीलपार्मिता । पुनरपरं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां चरता चान्तिपार्मितायां न खातव्यं। तत्कस्य हेतोस्तथा हि । चान्तिपार्मिता चान्तिपार्मितया ग्रुन्या । या च चान्तिपार्मिता शून्यता न सा चान्तिपार्मिता। न चाऽन्यच चान्तिपार्मितायाः श्रून्यता । चान्तिपार्मितेव श्रून्यता श्रून्यतेव चान्तिपारमिता । पुनरपरं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरता वीर्व्यपार्मितायां न खातयां। तत्कख हेतो-स्तथा हि। वीर्थ्यपारिमता वीर्थ्यपारिमतया ग्रून्या। या च वीर्ष्यपार्मिता श्र्स्थता न सा वीर्ष्यपार्मिता। न पाऽन्यव वीर्ष्यपार्मिताया श्र्स्थता। वीर्थ्यपार्मितेव श्रस्थता श्रूस्थतेव वीर्ष्यपार्मिताया श्रूस्थता। श्रुस्थतेव वीर्ष्यपार्मिताया श्रुस्थतेव वीर्ष्यपार्मिता। पुनरपरं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरता ध्यानपार्मितायां न स्थातथं। तत्कस्थ हेतोस्त्रया हि। ध्यानपार्मिता ध्यानपार्मितया श्रूस्था। या च ध्यानपार्मिता श्रूस्थता । ध्यानपार्मिता। न चाऽन्यच ध्यानपार्मितायाः श्रूस्थता। ध्यानपार्मितेव श्रूस्थता श्रूस्थतेव ध्यानपार्मिता। पुनरपरं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरता प्रज्ञापार्मितायां न स्थातव्यं। तत्कस्थ हेतोस्त्रया हि। प्रज्ञापार्मिता प्रज्ञापार्मितया श्रूस्था। या च प्रज्ञापार्मितायाः श्रूस्थता न सा प्रज्ञापार्मिता। न चाऽन्यच प्रज्ञापार्मितायाः श्रूस्थता । प्रज्ञापार्मितेव श्रूस्थता श्रूस्थतेव प्रज्ञापार्मितायाः श्रूस्थता। प्रज्ञापार्मितिव श्रूस्थता श्रूस्थतेव प्रज्ञापार्मितायाः श्रूस्थता। प्रज्ञापार्मितिव श्रूस्थता श्रूस्थतेव प्रज्ञापार्मितायाः श्रूस्थता। प्रज्ञापार्मितिव श्रूस्थता श्रूस्थतेव प्रज्ञापार्मितायाः श्रूस्थता । प्रज्ञापार्मितायः न स्थातव्यं। पार्मितायाः परता षट्षुपार्मितायः न स्थातव्यं।

पुनर्परं भगवन् वीधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्सितायां चरता चतुर्षु स्मृत्युपखानेषु न खात्यं। तत्कख हेतोस्त्रथा हि। भगवन् स्रत्युपखानाि स्मृत्युपखानाेः ग्रूत्यािन। या च भगवन् स्रत्युपखान ग्रूत्यता न तािन स्मृत्युपखानािन। न चाऽत्यच स्रत्यु-पखानेन्यः ग्रूत्यता। स्मृत्युपखानात्येव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव स्मृत्युपखानात्येव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव स्मृत्युपखानात्वेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव स्मृत्युपखानात्वेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव स्मृत्युपखानात्वेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव स्मृत्युपखानेवाचेव विधिसत्तेन महासत्तेव प्रज्ञापार्नतायां चरता स्रत्युपखानेषु न खात्यां। पुनर्परं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेव ग्रज्ञापार्मितायां चरता सस्यक्षुप्रहाषेषु न

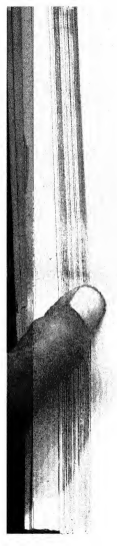


स्थातव्यं। तत्कस्य हेतोस्तथा हि भगवन् सम्यक्प्रहाणानि सम्यक् प्रहाणे: शून्यानि । या च सम्यक्प्रहाण ग्रुन्यता न तानि सम्यक् प्रहाणानि । न चाऽन्यत्र सम्यक्प्रहाणेभ्यः शून्यता सम्यक्प्रहाणान्येव शूत्यता शूत्यतेव सम्यक्पहाणानि। ऋनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापार्सितायां चरता सम्यक्पहाणेषु न ख्यातवां। पुनरपरं भगवन् वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्राम-तायां चरता ऋद्विपादेषु न खातयं। तत्कस्य हेतोस्रया हि भगवबृद्धिपादाः चद्धिपादैः श्रन्थाः। या च चद्धिपाद श्र्न्यता न ते ऋद्भिपादाः । न चाऽत्यच ऋद्भिपादेभ्य ग्रून्यता । ऋद्भिपादा एव शुत्यता शूत्यतेव ऋद्विपादाः। श्रनेन भगवन् पर्यायेण वोधिसत्तेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारसितायां चरता ऋद्विपादेषु न स्नातव्यं। पुनरपरं भगवन् बोधियत्त्वेन महायत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरता इन्द्रियेषु न खातवां। तत्कस्य हेतोस्तवा हि। भगवित्रन्द्रिया-णीन्द्रियैः शून्यानि या च भगवित्रन्द्रियशून्यता न तानीन्द्रियाणि। न चाऽन्यचेन्द्रियेभ्य. श्रून्यता इन्द्रियाखेव श्रून्यता श्रून्यतेवेन्द्रियाणि। श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां चरता दन्द्रियेष न खातवां। पुनरपरं भगवन् बोधिमल्वेन महामलेन प्रज्ञापारमितायां चरता पञ्चसु वलेषु न स्थातयः। तत्कस्य हितोस्तथा हि भगवन् बसानिबसे ग्रून्यानि या च भगवन् बस शून्यता न तानि वजानि। न चाऽन्यत्र वज्रेभ्यः शून्यता। वज्ञान्यत शुन्यता शुन्यतैव बलानि। श्रनेन भगवन् पर्यायेण वोधिमचेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां चरता वलेषु न खातवां।

पुनरपरं भगवन् बोधिमचेन महामचेन प्रजापार्मितायां चरता सप्तसु बोध्यक्नेषु न खातवां। तत्कस हेतोस्तया हि। भगवन् बोधङ्गानि बोधङ्गैः शून्यानि । या च भगवन् बोधङ्गा शुन्यता न तानि बोधाङ्गानि । न चाऽन्यच बोधाङ्गेभ्यः शुन्यता । बोध्यङ्गान्येव शुन्यता शुन्यतेव बोध्यङ्गानि । श्रनेन भगवन पर्यायेण बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता सप्तमु बोध्यक्तेष न खातवां। पुनरपरं भगवन् वोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार-मितायां चरता श्रार्थाऽष्टाऽङ्गमार्गे न खातवां। ततकख हेतोस्तथा हि। भगवन् मार्गीमार्गेण श्रुत्यः। या च भगवन् मार्ग श्रुत्यता न स मार्गः न चाऽन्यच मार्गाच्च्रन्यता मार्गा एव श्रन्यता श्रन्यतेव मार्गः। श्रनेन भगवन् पर्व्यायेण वाधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार-मितायां चरता मार्गे न खातवां। पुनरपरं भगवन् वेाधिमलेन महामचेन प्रज्ञापार्मितायां चरता चतुर्खार्थभर्येषु न खातवां। तत्कस्य हेतास्त्रया हि। भगवनार्व्यस्त्यानि श्रार्व्यस्त्यैः ग्रन्यानि या च भगवनार्व्यमत्यग्रस्यता न तान्यऽर्व्यमत्यानि न चाऽन्यचा-र्व्यप्तयोभः ग्रून्यता । श्रार्व्यपत्यान्येव ग्रून्यता श्रून्यतेवार्व्यपत्यानि । श्रनेन भगवन् पर्यायेण वाधिमत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता श्रार्थमत्येषु न स्थातवां। पुनरपरं भगवन् बोधिमत्त्वेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्ता थानेषु न खातयं। तत्कस्य हेतास्त्रथा हि। भगवन् ध्वानानि ध्वानैः श्लान्यनि। या च ध्वान शुन्यता न तानि धानानि। न चाऽन्यऽत्र धानेभ्यः शुन्यता। धाना-न्येव शून्यता । शून्यतेव ध्वानानि । श्रनेन भगवन् पर्य्याचेण



पुनरपरं भगवन् वोधिसक्तेन महाधक्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता 
उष्टासु विमोचेषु न स्थातव्यं। तत् कस्य हेतोस्त्रयाहि। भगवन् 
विमोचाः विमोचेः ग्रून्थाः। या च भगवन् विमोचग्रून्थता न ते 
विमोचाः। न चाऽन्यच विमोचेभ्यः ग्रून्थता विमोचाएवग्रून्थता ग्रून्थतैविविमोचाः। श्रनेन भगवन् पर्य्यायेण वोधिसक्तेन महासक्तेन 
प्रज्ञापारिमतायां चरता विमोचेषु न स्थातव्यं। पुनरपरं भगवन् 
वोधिसक्तेन महासक्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता नवस्वतुपूर्व्यविहारसमापित्तिषु न स्थातव्यं। तत् कस्य हेतोस्त्रयाहि। भगवन्नतुपूर्व्य-



विद्वारसमापत्तयो ऽन्पूर्वविद्वारसमापत्तिभिः शुन्याः । या च भगवननुपूर्वविद्वारसमापत्तिश्रून्यता नता अनुपूर्वविद्वारसमापत्तयः। न चाऽन्यचाऽनुपूर्व्वविहारसमापित्रभ्यः शून्यता श्रनुपूर्व्वविहारसमा-पत्तयएव शुन्यता शुन्यतेवाऽनुपूर्व्वविद्वार्समापत्तयः। श्रनेन भगवन पर्यायेण बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारिमतायां चरता अनुपूर्व-विद्यारममापत्तिष न खातवां। पुनरपरं भगवन बोधिसत्तेन महा-मलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता शून्यतानिमित्ताऽप्रणिहितेषु न खातवां। तत् कस्य हेतोस्तथाहि। भगवन् शून्यतानिमित्ताप्रणिहित-विमोचसुखानि श्रन्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुचैखः श्रन्यानि । या च भगवन् शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखशून्यता न तानि शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमो चसुखानि । नचाऽन्यवशून्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेभ्यः शुन्यता शुन्यतानिमित्ताऽप्रणिहित-विमोचसुखान्येव शून्यता शून्यतेवशून्यतानिमिन्ताऽप्राणिहितविमोच-सुखानि। श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिमत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार-मितायां चरता शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु न खातवां। पुनर्परं भगवन् बोधिसलेन महासलेन प्रजापार्मितायां चरता दमतयागतवलेषु न स्थातवां। तत् कस्य हेतोसायाहि। भगवं-स्त्रधागतवलानि तथागतवलीः ग्रन्थानि । या च भगवंस्त्रधागतवल-शुन्यता न तानि तथागतवलानि। न चाऽन्यच तथागतवलेभ्यः श्रुन्यता। तथागतवजान्येव श्रुन्यता श्रुन्यतेव तथागतवजानि। श्रनेन भगवन पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्भितायां चरता तथागतवलेषु न स्थातव्यं। पुनरपरं भगवन् बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन

प्रज्ञापारिमतायां चरता चतुर्षु वैग्रारद्येषु न स्थातयं। तत् कस्य हेतोस्तायहि। भगवन् वैग्रारद्यानि वैग्रारद्येः ग्रुत्यानि। या च भगवन् वैग्रारद्यग्रस्थता न तानि वैग्रारद्यानि। नचान्यच वैग्रारद्येश्यः ग्रुन्यता। वैग्रारद्यान्येव ग्रुन्यता ग्रुन्यतेव वैग्रारद्यानि। चनेन भगवन् पर्यायेष बोधिम्रस्तेन महासस्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता वैग्रारद्येषु न स्थातयं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रजापारमितायां चरता चतस्रषु प्रतिमस्त्रित न स्थातयं। तत् कस्य हेतोस्तयाहि। भगवन् प्रतिसम्बदः प्रतिसम्बिद्धः ग्रून्याः। या च प्रतिसम्ब-च्छ्न्यता नताः प्रतिषम्बिदः। न चान्यच प्रतिषम्बिद्धः शून्यता प्रतिषम्बिद्एव शून्यता । शून्यतेव प्रतिषम्बिदः । श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापारमितायां चरता प्रति-सम्बद्ध न स्थातवां। पुनर्परं भगवन् वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मितायां चरता महाकर्षायां न स्थातर्थ। तत् कस्य हेतोस्तयाहि। भगवन् महाकरुणा महाकरुणयाश्र्न्या। या च महाकरणाश्चन्यता न सा महाकरणा। न चाऽन्यच महाकरणायाः श्रुन्यता । महाकर्षिव श्रुन्यता, श्रुन्यतेव महाकर्षा । श्रुनेन भगवन् पर्यायेण बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता महा-कर्णायां न स्थातयं। पुनर्परं भगवन् बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता ऋष्टाद्यावेणिकवुद्धधर्मे न स्थातयं। तत् कस्य हेतोस्तथाहि। भगवन् त्रावेणिकवृद्धधर्माः त्रावेणिकवृद्ध-धर्मी: शुन्या:। या च भगवन्नावेणिकवृद्धधर्माश्चन्यता न ते त्रावेणिक- बुद्धधर्माः। न चाऽन्यचावे णिकबुद्धधर्मोधः ग्रन्यता । त्रावेणिकबुद्धधर्माः एव ग्रन्यता ग्रन्यतेवावेणिकबुद्धधर्माः। त्रनेन भगवन् पर्याथेण बोधिमच्वेन महासच्वेन प्रज्ञापार्यमतायां चरता त्रावेणिकबुद्धधर्मेषु न स्थातच्यं।

पुनर्परं भगवन् बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां चरताऽचरेषु न स्थातवं। एकोदाहारेषु न स्थातवं। पृथगु-व्यदाहारे न खातवां। तत् कस्य हेतोस्त्याहि। भगवन्नचरान्यचरैः शून्या याचाचरशून्यता न तान्यचाराणि। न चाऽन्यचाचरेभ्यः श्चन्यता अचराष्ट्रेवश्चन्यता। शुन्यतेवाचराणि। अनेन भगवन् पर्यायेण बोधिमचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां चरता श्रवरेषु न खातव्यं। पुनरपरं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रजापारिम-तायां चरता श्रभिज्ञासु न स्थातवां। तत् कस्य हेतोस्तथाहि। भगवन्नभिज्ञा त्रभिज्ञाभिः श्र्न्या। या चाभिज्ञाश्र्न्यता न तात्रभिज्ञाः। न चाऽन्यचाऽभिज्ञाभ्यः ग्रन्यता त्रभिज्ञा एव ग्रन्यता शुन्यतैवाभिज्ञाः । अनेन भगवन् पर्यायेण वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता श्रमिज्ञासु न खातव्यं। पुनरपरं भगवन् बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता सर्वसमाधिसुखेषु न खातयं। तत् कस्य हेतोस्तयाहि। भगवन् सर्वसमाधिमुखानि सर्वसमाधिमुखैः श्रुन्यानि । याच समाधिमुखशुन्यता न तानि समाधिमुखानि । नचाऽन्यत्र समाधिमुखेभ्यः श्रन्यता । समाधि-मुखान्येव शून्यता शून्यतैव समाधिमुखानि। श्रनेन भगवन् पर्याचेण बोधिशलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां परता सर्वसमाधिसुखेष्

न स्थातव्यं। पुनरपरं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारमितायां चरता सर्व्यधारणीसुखेषु न स्थातव्यं। तत् कस्य हेतोस्वथाहि। भगवन् धारणीसुखानि धारणीसुखेः श्रून्यान। या च
धारणीसुखग्रन्यता न तानि धारणीसुखानि। न चाऽन्यच धारणीसुखेभ्यः श्रून्यता। धारणीसुखान्येव श्रून्यता श्रून्यतेव धारणीसुखानि। श्रूनेन भगवन् पर्व्यायेण वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारमितायां चरता धारणीसुखेषु न स्थातव्यं।

<sup>\*</sup> ब्रादर्शेपुत्तके पुनरपर मिलादि पाठो न दृश्यते । ब्यचाऽपि स पाठः स्थातुसुचितः । एवं परचापि ।

चरता मंज्ञाऽनित्येति न स्थातयं। तत् कस्य हेतोस्त्याहि। भगवन संज्ञाऽनित्यता संज्ञाऽनित्यतया शून्या। या च संज्ञाऽनित्यता शून्यता न सा संज्ञाऽनित्यता । न चाऽन्यच संज्ञानित्यतायाः शून्यता । मंज्ञाऽनित्यतेव ग्रुन्यता श्रुन्यतेव मंज्ञाऽनित्यता । श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिमचेन महामुखेन प्रजापारमितायां चरता संजा-ऽनित्येति न स्थातव्यं। तेन प्रज्ञापारमितायां चरता संस्कारा श्रनित्यादति न स्थातवं। तत् कस्य हेतोस्तयाहि। भगवन् संस्काराऽनित्यता संस्काराऽनित्यतया ग्रन्या। यां च संस्कारा-ऽनित्यताग्रन्यता न सा संस्काराऽनित्यता। संस्काराऽनित्यतेव शुन्यता शुन्यतेवसंस्काराऽनित्यता। श्रनेन भगवन पर्यायेण बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरता संस्कार श्रानित्या इति न खात्यं। तेन प्रजापारमितायां चरता विज्ञानमनित्यमिति न खातयं। तत् कस्य हेतोस्तयाहि। भगवन् विज्ञानाऽनित्यता विज्ञानाऽनित्यतया ग्रुत्या। या च भगवन् विज्ञानाऽनित्यता-ग्रन्थता न सा विज्ञानाऽनित्यता। न चाऽन्यच विज्ञानाऽनित्यतायाः शुन्यता । विज्ञानाऽनित्यतेव शून्यता शून्यतेव विज्ञानाऽनित्यता । श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारमितायां चरता विज्ञानमनित्यमिति न स्थातव्यं।

पुनरपरं भगवन् बोधिष्ठत्त्वेन महाप्रत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता रूपं दुःखिमिति न खातव्यं। तत् कख हेतोक्षथाहि रूपदुःखता रूपदुःखतथा ग्रुन्या। या च रूपदुःखताग्रुन्यता न सा रूपदुःखता। न चाऽन्यच रूपदुःखतायाः ग्रुन्यता। रूपदुःखतैव शून्यता शून्यतेव रूपदुःखता। ऋनेन भगवन् पर्यायेण वोधि-सलेन महासलेन प्रजापार्शितायां चरता रूपदुःखतायां न स्थातव्यं। पुनरपरं भगवन् वोधियत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापार्शितावां चरता वेदना दुःखेति न खाययं। तत् कस्य हेतोस्तयाहि। भग-वन् वेट्नादुःखता वेट्नादुःखतया ग्रन्या । या च वेट्नादुःखता-श्चिता न सा वेदनादुःखता। न चाऽन्यत्र वेदनादुःखतायाः श्रुन्यता। वेदना दुःखतेव श्रून्यता श्रून्यतेव वेदनादुःखता। ऋनेन भगदन् पर्व्यायेण वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्सितायां चरता वेंद्रनादुःखतायां न स्थातव्यं। पुनरपरं भगवन् वोधिमत्त्वेन महामलेन प्रज्ञापारिमतायां चरता मंज्ञा दुःखेति न खातयं। तत् कस्य हेतोस्तथाहि । भगवन् संज्ञादुःखता संज्ञादुःखतया ग्रून्या । था च मंज्ञादुःखता श्रन्यता न सा संज्ञादुःखता। न चाऽन्यच संज्ञा दुःखतायाः श्रून्यता । संज्ञादुःखतेव श्रून्यता श्रून्यतेव संज्ञा-दुःखता। श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञा-पारमितायां चरता संज्ञादुःखतायां न स्वातयं । पुनरपरं भगवन् बोधिसलेन महासलेन प्रजापारिमतायां चरता संस्कारा दुःखा इति न स्थातव्यं। तत् कस्य हेतोस्तथाहि। भगवन् संस्कारदुःसता संस्कारदु:खतया श्रन्या। या च संस्कारदु:खताश्रन्यता न सा संस्कारदुःखता । न चाऽन्यच संस्कारदुःखतायाः श्रून्यता । संस्कार-दुःखतेव शूत्यता शूत्यतेव संस्कारदुःखता। श्रनेन भगवन् पर्यायेष बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता मंस्कारदु:खतायां न स्थातव्यं। पुनरपरं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्स- तायां चरता विज्ञानं दुःखिमिति न खातयं। तत् कछ हेतो-ख्रियाहि। भगवन् विज्ञानदुःखता विज्ञानदुःखतया ग्रूत्या। या च विज्ञानदुःखताग्रुत्यता न सा विज्ञानदुःखता। न चाऽत्यच विज्ञान-दुःखतायाः ग्रूत्यता। विज्ञानदुःखतेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव विज्ञान-दुःखता। खनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञा-पारिमितायां चरता विज्ञानदुःखतायां न खातयं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरता रूपमनात्मेति न खातयं। तत् कस्य हेतोसाथाहि। भगवन् रूपाऽनाताता रूपाऽनातातया श्रन्या । या च रूपाऽनाताताश्रन्यता न सा रूपाऽनाताता। न चाऽन्यच रूपाऽनातातायाः शून्यता। ह्याऽनात्मतेव शुत्यता श्र्न्यतेव ह्याऽनात्मता । श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिमचेन भद्रामचेन प्रज्ञापारमितायां चरता रूप-मनात्मेति न खातयं। पुनर्परं भगवन् बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरता वेदनाऽनात्मेति न स्थातयं। तत् ऋस हेतीसाथाहि। भगवन् वेदनाऽनात्मता वेदनाऽनात्मतया ग्रून्या याच वेदनाऽनाताताश्रूत्यता न सा वेदनाऽनाताता न चाऽन्यत्र वेदना-ऽनात्मतायाः ग्रन्यता । वेदनाऽनात्मतेव शृन्यता श्रन्यतेव वेदना-उनाताता । ऋनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता वेदनाऽनात्मेति न खातवां। पुनरपरं भगवन् वोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरता मंज्ञाऽना-त्मेति न स्थातवं। तत् कस्य हेतोस्त्रयाहि। भगवन् संज्ञाऽनात्मता संज्ञादनात्मतया श्रून्या। या च संज्ञादनात्मताश्रून्यता न सा संज्ञाऽनात्मता । न चाऽन्यच संज्ञाऽनात्मतायाः ग्रून्यता । संज्ञाऽना-त्मतिव श्रून्यता श्रून्यतेव संज्ञादनात्मता । श्रनेन भगवन् पर्व्याचेण बोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापार्मितायां चरता मंज्ञाऽनात्मेति न स्थातव्यं। पुनरपरं भगवन् बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्-मितायां चरता संस्कारा श्रनातान इति न स्थातवां। तत् कस्य हेतोस्तथाहि भगवन् संस्काराऽनाताता संस्काराऽनातातया शुन्या। या च संस्काराऽनात्मता ग्रन्यता न सा संस्काराऽनात्मता। न चाऽन्यच संस्काराऽनातातायाः शुन्यता । संस्काराऽनातातेव श्रुन्यता श्रुन्यतेव संस्काराऽनाताता। श्रनेन भगवन् पर्व्यायेण वोधि-सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारमितायां चरता संस्कारा श्रनात्मान इति न खातवां। पुनरपरं भगवन् वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्-मितायां चरता विज्ञानमनात्मेति न खातयं। तत् कख हेतोस्त-थाहि। भगवन् विज्ञानाऽनाताता विज्ञानाऽनातातया शून्या। या च विज्ञानाऽनाताताश्च्यता न सा विज्ञानाऽनाताता। न चाऽन्यच विज्ञानाऽनात्मतायाः भून्यता । विज्ञानाऽनात्मतेव भून्यता । भून्य-तैवविज्ञानाऽनाताता । श्रनेन भगवन् पर्य्यायेण बोधिसत्तेन महा-सन्तेन प्रज्ञापार्भितायां चरता विज्ञानमनात्मेति न खातव्यं।

पुनरपरं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता रूपं ग्रान्तमिति न खातयं। तत्कस्य हेतोस्रयाहि भगवन् रूपग्रान्तता रूपग्रान्तता ग्रून्या। या च रूपग्रान्तता ग्रून्यता न सा रूपग्रान्तता। न चाऽन्यन रूपग्रान्ततायाः ग्रून्यता। रूप-ग्रान्ततेव ग्रून्यता। ग्रून्यतेव रूपग्रान्तता। श्रनेन भगवन् पर्यायेण

बौधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारमितायां चरता रूपं शान्तमिति न स्थातयं।

पुनर्परं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता वेदनामान्तिति न खातव्यं। तत्त्तस्य हेतोस्त्रथाहि। भगवन् वेदनामान्तता वेदनामान्तता प्रत्या। या च वेदनामान्तता प्रत्या। या च वेदनामान्तता प्रत्यता न सा वेदनामान्तता । न चाऽन्यत्र वेदनामान्ततायाः प्रत्यता। वेदनामान्ततेव प्रत्यता। प्रत्यतेव वेदनामान्तता। श्रतेन भगवन् पर्यायेण वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता वेदनामान्तित न खातव्यं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संज्ञाज्ञान्तित न खातव्यं। तत्त्वस्य हेतोक्तव्यहि भगवन् संज्ञाज्ञान्तता संज्ञाज्ञान्तता ग्रून्यता न सा संज्ञाज्ञान्तता। न चाऽन्यच संज्ञाज्ञान्ततायाः ग्रून्यता। संज्ञाज्ञान्ततेव ग्रून्यता स्वाज्ञान्ततेव ग्रून्यता ग्रून्यतेव संज्ञाज्ञान्तता। अनेन भगवन् पर्य्यायेण बोधि- सत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संज्ञाज्ञान्तित न स्थातव्यं।

पुनरपरं भगवन् वोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संस्काराः प्रान्त इति न खातवं। तत्कख हेतोस्रणाहि भगवन् संस्कारणान्तता संस्कारणान्तता ग्रून्या। या च संस्कारणान्तता ग्रून्या। या च संस्कारणान्तता। न चाऽन्यच संस्कारणान्तता। न चाऽन्यच संस्कारणान्तता। न चाऽन्यच संस्कारणान्ततायाः ग्रून्यता। संस्कारणान्ततेव ग्रून्यता। ग्रून्यतेव संस्कारणान्ततेव ग्रून्यता। ग्रून्यतेव संस्कारणान्तता । श्रूनेन भगवन् पर्यायेण वोधिसत्तेन महायत्वेन प्रज्ञाणारिमतायां चरता संस्काराः ग्रान्त इति न खातवं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता। विज्ञानं प्रान्तमिति न खातव्यं। तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि भगवन् विज्ञानप्रान्तता विज्ञानप्रान्ततया ग्रुन्या। या च विज्ञान-प्रान्तता ग्रुन्यता न सा विज्ञानप्रान्तता। न चाऽन्यच विज्ञान-प्रान्ततायाः ग्रुन्यता। विज्ञानप्रान्ततेव ग्रुन्यता। ग्रुन्यतेव विज्ञान प्रान्तता । प्रनेन भगवन् पर्य्यावेष बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापरिमतायां चरता विज्ञानं ग्रान्तमिति न खातव्यं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता रूपं ग्रन्थमिति न खातवं । तत्त्तस्य हेतोस्त्रयाहि भगवन् रूपग्रन्थता रूपग्रन्थतया श्रन्या । या च रूपग्रन्थता न सा रूपग्रन्थता । न चाउन्यच रूपग्रन्थताथाः श्रन्थता । रूपग्रन्थतेव श्रान्थतेव रूपग्रन्थता । त्रनेन भगवन् पर्थ्यायेण बोधिसत्तेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारिमितायां चरता रूपं ग्रन्थिमिति न खातयां।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता बेदनाश्च्लित न खातवं। तत्कस्य हेतोस्त्रणहि भगवन् वेदनाश्च्लाता बेदनाश्च्लतया श्च्ला। या च वेदनाश्च्लाता न सा वेदनाश्च्लता। न चाऽन्यन वेदनाश्च्लतायाः श्च्लता। बेदनाश्चलतेव श्च्लता श्च्लतेव वेदनाश्च्लता। श्रनेन भगवन् पर्य्याचेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता वेदनाश्चलित न खातवं।

पुनरपरं भगवन् बोधिमचेन महामचेन प्रज्ञापार्यमतायां चरता मंज्ञाग्र्न्येति न खातवां। तत्कख हेतोस्रथाहि भगवन् मंज्ञाग्र्न्यता मंज्ञाग्र्न्यतथा ग्रन्या। या च मंज्ञाग्र्न्यता न सा



मंज्ञाश्रुन्यता । न चाऽन्यच संज्ञाःश्रुन्यतायाः श्रून्यता । संज्ञाश्रून्यतेव श्रून्यता श्रून्यतेव संज्ञाश्रुन्यता । चनेन भगवन् पर्य्यायेण वोधिसत्तेन सङ्गासत्तेन प्रज्ञापारमितायां चरता संज्ञाश्रुन्येति न स्वातयं ।

पुनरपरं भगवन् बोधिमस्तेन महामस्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संस्काराः ग्रून्या दित न स्वातयं। तत्कस्य हेतोस्वधाहि भगवन् संस्कारग्रून्यता संस्कारग्रून्यतया ग्रून्या। या च संस्कारग्रून्यता । न चाऽन्यच संस्कारग्रुन्यतायाः ग्रून्यता संस्कारग्रून्यतेव ग्रून्यता। ग्रून्यतेव संस्कारग्रून्यता। ग्रूनेन भगवन् पर्यायेण बोधिमस्तेन महासस्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संस्कारग्रून्य दित न स्थातयं।

पुनर्परं भगवन् वोधिसक्तेन महासक्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता विज्ञानश्र्न्यमिति न स्थातवं। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि भगवन् विज्ञानश्र्न्यता विज्ञानश्र्न्यता श्र्न्या। या च विज्ञानश्र्न्यता श्र्न्या । या च विज्ञानश्र्न्यता श्र्न्यता । च चाऽन्यच विज्ञानश्र्न्यतायाः श्र्न्यता । विज्ञानश्र्न्यतेव श्र्न्यता । स्र्नेन भगवन् पर्यायेण बोधिसक्वेन महासक्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता विज्ञानं श्र्न्यमिति न स्थावयं।

पुनर्परं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता ह्यमानिमित्तिमित्ति न खातयं। तत्कख हेतोखणाहि भगवन् ह्यानिमित्तता ह्यानिमित्तता ग्र्त्या। या च ह्यानिमित्तता ग्र्त्यता न सा ह्यानिमित्तता। न चाऽत्यच ह्यानिमित्ततायाः ग्र्त्यता। ह्यानिमित्ततायाः ग्र्त्यता। ह्यानिमित्ततीयाः ग्र्त्यता। ह्यानिमित्ततीयाः

श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता रूपमानिमित्तमिति न खातवां।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता वेदनानिमित्तमिति न स्थातयं। तत्त्रस्य हेतोस्त्रपाहि भगवन् वेदनानिमित्तता वेदनानिमित्ततया श्रूत्या। या च वेदनानिमित्तता श्रूत्यता न सा वेदनानिमित्तता। न चाऽत्यव वेदनानिमित्तता। ग्रूत्यता। श्रूत्यता। श्रूत्यतेव वेदनानिमित्तता। ग्रूत्यतेव वेदनानिमित्तता। ग्रूनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता वेदनानिमित्तनि न स्थातयं।

पुनरपरं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संज्ञानिमित्तमिति न स्थातयं। तत्त्रस्य हेतोस्राथाहि भगवन् संज्ञानिमित्तता संज्ञानिमित्ततया श्रून्या। या च संज्ञानिमित्तता श्रून्यता न सा संज्ञानिमित्तता। न चाऽन्यव संज्ञानिमित्ततायाः श्रून्यता। संज्ञानिमित्ततेव श्रून्यता श्रून्यतेव संज्ञानिमित्ततीव श्रून्यता श्रून्यतेव संज्ञानिमित्ततावाः श्रून्यते भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञानिमित्ततायां चरता संज्ञानिमित्तमिति न स्थातयं।

पुनरपरं भगवन् वोधिषत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता संस्कारा श्रानिमित्तमिति न स्थातयं। तत्कस्य हेतोस्यथाहि संस्कारानिमित्तता संस्कारानिमित्तता संस्कारानिमित्तता स्रत्यता न सा संस्कारानिमित्तता। न चाऽन्यत्र संस्कारानिमित्तता। न चाऽन्यत्र संस्कारानिमित्ततायाः स्रत्यता। संस्कारानिमित्ततेव स्रत्यता। स्रत्यतेव संस्कारानिमित्तता। श्रनेन भगवन् पर्यायेण वोधिषत्तेन



महासक्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संस्कारा श्रानिमिक्तिमिति न स्थातव्यं।

पुनरपरं भगवन् वोधिषत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापारिमतायां चरता विज्ञान श्रानिमित्तमिति न खातयं। तत्कः हेतोस्रथाहि भगवन् विज्ञानानिमित्तता विज्ञानानिमित्ततया ग्रूत्या। या च विज्ञानानिमित्तता ग्रूत्यता न सा विज्ञानानिमित्तता। न चाऽन्यच विज्ञानानिमित्तताथाः ग्रूत्यता। विज्ञानानिमित्ततेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव विज्ञानानिमित्तता। श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिषत्वेन महासत्वेन प्रज्ञापारिमतायां चरता विज्ञानमानिमित्ततिन खातयं।

पुनर्परं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता रूपमप्रणिहितमिति न खातयं। तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि भगवन् रूपाऽप्रणिहितता रूपाऽप्रणिहितता शून्या। या च रूपाऽप्रणिहितता शून्यता न सा रूपाऽप्रणिहितता। न चाऽन्यच रूपाऽप्रणिहिततायाः शून्यता। रूपाऽप्रणिहिततेव शून्यता। शून्यतेव रूपाऽप्रणिहिततायाः शून्यता। स्पाऽप्रणिहिततेव शून्यता। शून्यतेव रूपाऽप्रणिहितता। अनेन भगवन् पर्यायेण वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता रूपमप्रणिहितमिति न खातयं।

पुनरपरं भगवन् वोधिमलेन महामलेन प्रज्ञापारिमतायां चरताऽप्रणिहितेति न खावद्यं। तत्क्रस्य हेतोस्रणहि भगवन् वेदनाऽप्रणिहितता वेदनाऽप्रणिहितता राज्या। या च वेदना- ऽप्रणिहितता ग्रज्यान म मा वेदनाऽप्रणिहितता। न चाऽन्यच वेदना- ऽप्रणिहिततायाः ग्र्ज्यता। वेदनाऽप्रणिहितता ग्रज्यता। ग्रज्यतेव

वेदनाऽप्रणिहितता । श्रनेन भगवन् पर्खायेण बोधिमलेन महासलेन प्रज्ञापार्सितायां चरता वेदनाऽप्रणिहितेति न स्थातथं ।

पुनरपरं भगवन् वोधिषत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता मंज्ञाऽप्रणिहितेति न स्थातवां। तत्त्वस्य हेतोस्वयाहि भगवन् मंज्ञाऽप्रणिहिता मंज्ञाऽप्रणिहिततया ग्रून्या। या च मंज्ञाऽप्रणिहितता ग्रून्यता न मा मंज्ञाऽप्रणिहितता। न चाऽन्यच मंज्ञाऽप्रणिहिततायाः ग्रून्यता। मंज्ञाऽप्रणिततेव ग्रून्यता। ग्रून्यतेव मंज्ञाऽप्रणितितेव ग्रून्यता। ग्रून्यतेव मंज्ञाऽप्रणितितेव ग्रून्यता। ग्रून्यतेव मंज्ञाऽप्रणितितेव वोधिसत्तेन महामन्तेन प्रज्ञाप्पार्मितायां चरता मंज्ञाऽप्रणिहितेति न स्थातवा।

पुनरपरं भगवन् बोधिमत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापारिमिताथां चरता संस्काराः श्रप्रणिहिता इति न छातयं। तत्कछ हेतीखयाहि भगवन् संस्काराऽप्रणिहितता संस्काराऽप्रणिहिततया ग्रूत्या। या च संस्काराऽप्रणिहितता ग्रूत्यता न सा संस्काराऽप्रणिहितता। न चाउन्यन संस्काराऽप्रणिहिततायाः ग्रूत्यता। संस्काराऽप्रणिहिततेव ग्रूत्यता। ग्रूत्यतेव संस्काराऽप्रणिहिततायाः ग्रूत्यता। ग्रूत्यतेव संस्काराऽप्रणिहितता। श्रनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमितायां चरता संस्कारा श्रपणिहिता इति न छातयं।

पुनरपरं भगवन् बोधिषत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार्मिताथां चरता विज्ञानमप्रणिहितमिति न खातव्यं। तत्त्वस्य हेतोस्वयाहि भगवन् विज्ञानाऽप्रणिहितता विज्ञानाऽप्रणिहिततया ग्रून्या। या च विज्ञानाऽप्रणिहितता ग्रून्यता। न सा विज्ञानाऽप्रणिहितता। न चाऽन्यच विज्ञानाऽप्रणिहितताथाः ग्रून्थता। विज्ञानाऽप्रणिहिततेव



श्र्न्यता । श्र्न्यतेव विज्ञानाऽप्रणिहितता । श्रनेन भगवन् पर्व्यायेण बोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां चरता विज्ञानसप्रणि-हितमिति न स्थातव्यं ।

पुनर्परं भगवन् वोधिषत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता रूपं विविक्तमिति न खातयं। तत्कस्य हेतोस्याहि भगवन् रूपविविक्तता रूपविविक्तता ग्रून्यता। या च रूपविविक्तता ग्रून्यता। च सा रूपविविक्तता। न चाऽत्यन रूपविविक्ततायाः ग्रून्यता। रूपविविक्तता ग्रून्यता। रूपविविक्तता ग्रून्यता। रूपविविक्तता ग्रून्यता। रूपविविक्तता। श्रनेन भगवन् पर्यायेण वोधिमत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता रूपं विविक्तमिति न स्थातयं।

पुनरपरं भगवन् वोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां परता वेदनाविविकति न स्थातव्यं। तत्कस्य हेतोस्त्याहि भगवन् वेदनाविविकता वेदनाविविकताया ग्रून्या। या च वेदनाविविकता श्रून्यता न सा वेदनाविविकता। न चाऽन्यच वेदनाविविकतायाः श्रून्यता। वेदनाविविकतेव ग्रून्यता ग्रून्यतेव वेदनाविविकता । अनेन भगवन् पर्यायेण वोधिसत्तेन महासन्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता वेदनाविविकतित न स्थातव्यं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संज्ञाविविकेति न स्थातव्यं । तत्कस्य हेतोस्र्याहि भगवन् संज्ञाविविकता संज्ञाविविकता ग्रून्या । या च संज्ञाविविकता ग्रून्या । या च संज्ञाविविकता ग्रून्यता न सा संज्ञाविविकता । न चाऽन्यच संज्ञाविविकतायाः ग्रून्यता । सज्ञाविविकता । ग्रूनेन

भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापारिकतायां चरता संज्ञाविविक्तेति न स्थातयं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसक्तेन महासक्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संस्काराः विविक्तता इति न स्थातव्यं। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि। भगवन् संस्कारिविविक्तता संस्कारिविविक्तता ग्रूत्या। धा च संस्कारिविविक्तता ग्रूत्या न सा संस्कारिविविक्तता। न चाऽन्यच संस्कारिविविक्ततायाः ग्रूत्यता। संस्कारिविविक्ततेव ग्रुत्यता। ग्रुत्यतेव संस्कारिविविक्तता। ग्रुनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसक्तेन महासक्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरता संस्कारिविविक्ता इति न स्थातव्यं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापारिमताथां चरता विज्ञानं विविक्रमिति न स्थातयं। तत्कस्य हेतोस्राथाहि भगवन् विज्ञानविविक्रता विज्ञानविविक्रतया ग्रून्या। या च विज्ञानविविक्रता ग्रून्यता न सा विज्ञानविविक्रता। न चाऽन्यत्र विज्ञानविविक्रतायाः ग्रून्यता। विज्ञानविविक्रता। ग्रून्यतेव विज्ञानविविक्रता। ग्रून्यतेव विज्ञानविविक्रता। ग्रून्यतेव विज्ञानविविक्रता। ग्रूनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापारिमतायां चरता विज्ञानं विविक्रमिति न स्थातयं।

पुनरपरं भगवन् बोधिसत्तेन महाश्वतेन प्रज्ञापारिमतायां चरता तथतायां न स्थातथं। तत्कस्य हेतोस्तथाहि भगवन् तथता तथताया ग्रूत्या। या च तथता ग्रूत्यता न सा तथता। न चाऽन्यव तथतायाः ग्रूत्यता। तथतेव ग्रूत्यता। ग्रूत्यतेव तथता। अनेन भगवन् पर्यायेण बोधिसत्तेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारिमताथां चरता तथतायां न स्थातथं।

पुनरपरं भगवन् वोधिमस्तेन महामस्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता धर्मतायां न स्थातयं। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि भगवन् धर्मता धर्मताया ग्रूत्या। या च धर्मता ग्रूत्यता। न सा धर्मता। न सा धर्मता। न सा धर्मता। न सा धर्मता। न साइत्यच धर्मतायाः ग्रूत्यता। ग्रूत्यतेव धर्मता। न्रुतेन भगवन पर्व्यायेण वोधिमस्तेन महासस्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता धर्मतायां न स्थातयं।

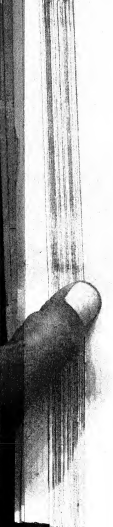
पुनरपरं भगवन् वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारिमतायां चरता धर्मधातौ न स्थातयं। तत्कस्य हेतोस्त्याहि भगवन धर्मधातु धर्मधातुना श्रूत्या। या च धर्मधातु श्रूत्यता न स धर्मधातुः। न चाऽन्यच धर्मधातोः श्रूत्यता। धर्मधातुरेव श्रूत्यता। श्रूत्यतेव धर्मधातुः। अनेन भगवन् पर्व्यायेण वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापारिमतायां चरता धर्मधातौ न स्थातयं।

पुनर्परं भगवन् वोधिषत्तेन महामत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता धर्मानियामतयां न खातयं। तत्कस्य हेतोस्वयाहि भगवन् धर्मानियामता धर्मानियामतया ग्रन्यता। या च धर्मानियामता ग्रन्यता न सा धर्मानियामता। न चाऽन्यच धर्मानियामतायाः ग्रन्यता। धर्मानियामतेव ग्रन्यता। ग्रन्यतेव धर्मानियामता। भ्रनेन भगवन् पर्यायेष वोधिमत्तेन महासत्तेन प्रज्ञापार्मितायां चरता धर्मानियामतायां न खातयं।

पुनरपरं भगवन् वोधिसचेन महासचेन प्रज्ञापार्मितायां चरता श्वतकोत्यां न खातयं। तत्कख हेतोस्त्रयाहि भगवन्। श्वतकोटिश्चेतकोत्या ग्रुन्या। या च श्वतकोटिश्चन्यता न सा भृतकोटिः । न चाऽन्यच भृतकोखाः ग्रुन्यता । भृतकोटिरेव ग्रुन्यता । ग्रुन्यतेव भृतकोटिः । श्रनेन भगवन् पर्यायेण वोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापारमितायां चरता भृतकोखां न स्वातव्यं ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरत्रनु-पायकौप्रलेनाइङ्कार्ममकार्गतेन मानसेन रूपे तिष्ठति। रूपसा-ऽभिसंख्तारे चरति न चरति प्रज्ञापारिमतायां। स चेङ्गगवन बोधिमचोमद्दामचः प्रज्ञापार्मितायां चर्चनुपायकौग्रलेनाहङ्कार-ममकारगतेन मानसेन वेदनायां तिष्ठति । वेदनाया श्रमि-संस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेङ्गगवन बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रनुपायकौग्रलेनाहङ्कार-ममकारगतेन मानसेन रंजायां तिष्ठति । संज्ञाऽभिसंस्कारे परित न चरति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गमवन् बोधिसच्चोमचासचः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपायकौ प्रखेना इद्वारममकारगतेन मानसेन संस्कारे तिष्ठति । संस्कारानामभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञा-पार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसच्लोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपायकौ प्रलेनाइङ्कारममकारगतेन मानचेन विज्ञाने तिष्टति। विज्ञानस्थाऽभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार्मितायां। तत्कस्य हेतोर्न्ह्यभिसंस्कारे चरन् बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां परिग्रह्णाति न प्रज्ञापार्मितायोगमापद्यते । अपरिपूर्यन् प्रज्ञा-पार्मितां न निर्घाति सर्वेकारज्ञतायां।

स चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरत्रतु-पायकोग्राचेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन चतुषि तिष्ठति । चतु-

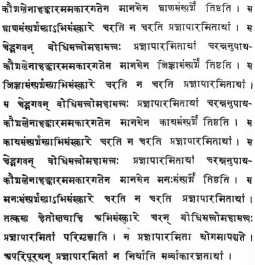


षोऽभिमंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। म चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्गमितायां चरत्ननुपायकौ प्रलेनाहङ्कार-ममकारगतेन मानसेन श्रोत्रे तिष्ठति । श्रोत्रसाऽभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार्मितायां। ध चेङ्गगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपायकौ प्रखेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन बार्णे तिष्ठति । बाष्याभिषंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार-मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिमलोमद्दासलः प्रज्ञापार्मितायां चरवनुपायकौ प्रलेना हङ्कारममकारगतेन मानसेन जिक्रायां तिष्ठति । स जिङ्घाया श्रभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञा-पार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिमलोमदासलः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपायको प्रलेना इङ्कारममकारगतेन मानचेन कार्ये तिष्ठति । स कायस्थाभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारसितायां। स चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारमिताथां चरन्नसुपाय-कौ प्रलेगाइङ्कार्ममकारगतेन मानचेन मनचि तिष्ठति । स मनसो-ऽभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। तत्कस्थ हेतोर्न ह्यभिसंस्कारे चर्न बोधियत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारमितां परिग्रहाति न प्रज्ञापार्मितायोगमापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञा-पारमितां न निर्याति सर्वाकारज्ञतायां।

स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचः प्रजापारिमतायां चरस्नतु-पायकौ ग्रखेना इङ्गारममकारगतेन मानसेन रूपे तिष्ठति । म रूपस्थाऽभिसंस्कारे चरति न चरति प्रजापारिमतायां । स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचः प्रजापारिमतायां चरस्नतुपाय- कौ प्रतिनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन प्रब्दे तिष्ठति । स प्रब्द-खाऽभिमंखारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेड्रगवन बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्चनुपायकौ प्रलेनाहङार-ममकारगतेन मानसेन गन्धे तिष्ठति । स गन्धसाऽभिसंस्कारे चर्ति न चर्ति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिमचो-महासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रनुपायकौ प्रलेनाहङ्कार्ममकार-गतेन मानसेन रसे तिष्ठति। स रसस्याऽभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चर्त्रनुपायकौणलेनाहङ्कार्ममकार्गतेन मानसेन स्पर्धे तिष्ठति । स स्पर्भस्थाऽभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञा-पार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्चनुपायकौ ग्रलेनाइङ्कारममकार्गतेन मानसेन धर्मीषु तिष्ठति । स धर्काणामभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। तत्कस्य हेतोस्तयाहि। श्रभिमंस्कारे चर्न बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मिनां परिग्रहाति । न प्रज्ञापार्मिना योगमापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न निर्याति सर्व्याकारज्ञतायां।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरसत्-पायकौणलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन चचुर्विज्ञाने तिष्ठति । स चचुर्विज्ञानस्वाभिसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरक्रनुपाय-कौणलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन श्रोचित्रज्ञाने तिष्ठति । स श्रोचित्रज्ञानस्वाभिसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां । स चेद्वगवन बोधिमचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरवनुपायकौ मले-नाइद्वारसमकारगतेन सानसेन प्राणविज्ञाने तिष्ठति। स प्राण-विज्ञानखाऽभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेद्वगवन् वोधिसत्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्चनुपायकौप्रत्ने-नाइङ्कारममकारगतेन मानधेन जिज्ञाविज्ञाने तिष्ठति। स जिङ्काविज्ञानखाभिमंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार्मितायां। स चेद्रगवन बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपाय-कौग्रलेनाइङ्कारममकारगतेन मानसेन कायविज्ञाने तिष्ठति । स कायविज्ञानस्थाभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्चनुपाय-कौग्रलेनाइङ्कारममकारगतेन मानसेन विज्ञाने तिष्ठति। स मनोविज्ञानखाभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। तत्कस्य हेतोस्तथाहि श्रिभसंस्कारे चर्न बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितां परिग्टहाति । न प्रज्ञापार्मिता योगमापद्यते । श्रपरिपूर्यन प्रज्ञापार्मितां न निर्याति मर्व्याकार्ज्ञतायां।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चर्चतु-पायकौणलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन चनुः संस्पर्भे तिष्ठति । स चनुः संस्पर्भेखाभिसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चर्चनुपाय-कौणलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन श्रोचसंस्पर्भे तिष्ठति । स श्रोचसंस्पर्भेखाभिसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरचनुपाय-



स चेद्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापारिमतायां चरक्रतुपाय-कौगलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन चकुःसंस्पर्भजायां वेदनायां तिष्ठति । स चकुःसंस्पर्भजाया वेदनाया श्रिभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारिमतायां । स चेद्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापारिमतायां चरक्रतुपायकौगलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन श्रोवसंस्पर्भजायां वेदनायां तिष्ठति । स श्रोवसंस्पर्भजाया वेदनाया श्रीसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारिमतायां । स चेद्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापारिमतायां चरक्रतुपायकौगलेनाहङ्कार-



समकारगतेन सानसेन घाणसंखर्भजायां वेदनायां तिष्ठति । म चाणसंसार्पजाया वेढनाया श्रश्मिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार्भितायां। स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्-मितायां चरवन्यायकौ ग्रलेना हुङारममकारगतेन मानसेन जिक्का-संस्प्राजायां वेदनायां तिष्ठति । स जिज्ञासंस्पर्भजाया वेदनाया श्रभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेड्रगवन बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्त्रनुपायकौग्रलेनाहङ्कार-समकार्गतेन मानसेन कायसंस्पर्भजायां वेदनायां तिष्ठति। स कायसंख्यांजाया वेदनाया श्रभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसच्चोमहासचः प्रज्ञापार्-मितायां चरत्रनुपायकौ प्रलेनाहङ्कारममकारगतेन मानधेन मन:-संखर्भजायां वेदनायां तिष्ठति। स मनःसंखर्भजाया वेदनाया त्रभिसंखारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। तत्कस्य हेतोर्नह्यभिसंख्वारे चर्न वोधिमलोमहासलः प्रज्ञापारमितां परिग्टकाति न प्रज्ञापारिमता योगं समापद्यते। श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति सर्व्याकारज्ञतायां।

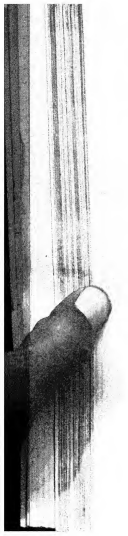
स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरम्नन्-पायकौ ग्रलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन पृथिवीधातौ तिष्ठति । म पृथिवीधातोरिभसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां । म चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरम्ननुपाय-कौ ग्रलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेनात्थातौ तिष्ठति । सोऽव्यातो-रिभसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां । स चेङ्गगवन् बोधिमचोमहामचः प्रज्ञापारमितायां चरचनुपायकौगलेनाहङ्कार-ममकार्गतेन मानसेन तेजोधातौ तिष्ठति । स तेजोधातोर्भि-संस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारसितायां। स चेङ्गगवन बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरत्रनुपायकौगलेनाहङ्कार-ममकारगतेन मानसेन वायुधातौ तिष्ठति । स वायुधातोरभि-संस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्सितायां चरस्ननुपायकौग्रलेनाहङ्कार-मसकारगतेन मानसेनाकाग्रधातौ तिष्टति । स त्राकाग्रधातो-र्भिमंखारे चरति न चरति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरत्रनुपायकौ प्रलेनाहङ्कार-ममकार्गतेन मानसेन विज्ञानधातौ तिष्ठति । स विज्ञानधातौ-रिभिषंख्तारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां। तत्क्रस्य हेतो-नेह्यभिसंस्कारे चरन् बोधिमचोमहासचः प्रज्ञापारमितायां परि-ग्रह्णाति । न प्रज्ञापार्मिता योगमापद्यते । अपरिपूर्यन् प्रज्ञा-पारमितां न निर्याति सर्वाकारज्ञतायां।

स चेद्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरका-सुपायकौग्राखेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन विद्यायां तिष्ठति । सोऽविद्याया श्रमिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारिमतायां । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन्ननुपा-यकौग्राखेनाहङ्कारममकारगतेन संस्कारेषु तिष्ठति । स संस्का-राणामिससंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारिमतायां । स चेद्भ-गवन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन्ननुपायकौग्राखेना- इङ्कारममकारगतेन मानसेन नामरूपे तिष्ठति । म नामरूपशामि संस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमितायां । स चेद्भगवन बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरननुपायकौ प्रजेनाहङ्का-रममकार्गतेन मानसेन षड़ायतने तिष्ठति । स षड़ायतनस्था-भिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमितायां । स चेड्डगवन बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरननुपायकौग्रलेनाहद्वार-ममकारगतेन मानसेन सार्गीतष्ठति । स सार्गसाभिसंस्कारे चरति । न चर्ति प्रज्ञापार्मितायां। स चेड्रगवन् बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारमितायां चरत्रन्तपायकौ प्रखेना हद्वारममकारगतेन मान-सेन वेदनायां तिष्ठति । स वेदनाया श्रभसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार्सितायां। स चेड्रगवन बोधिसचोसहासचः प्रज्ञापार्सि-तायां चरननुपायकौ प्रलेना इङ्कारममकारगतेन मानसेन हष्णाया तिष्ठति । स त्यणायां श्रभसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार-मितायां। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरचलुपायकौ प्रखेना इङ्कारममकारगतेन मानसेनोपादाने तिष्ठति । स उपादानस्थाभिसंस्कारे चरति। न चरति प्रज्ञापारमि-तायां। स चेद्भगवन बाधिसच्वामहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन-नुपायको ग्रलेना इङ्गार्ममकार्गतेन मानसेन भने तिष्ठति। भवस्थाभिसंस्कारे चरति। न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेङ्गगवन् वाधिसत्त्वोमहामत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रनुपायकौग्र-लेनाहङ्कारममकार्गतेन मानयेन जातौ तिष्ठति । स जातेरभि-संस्कारे चरति। न चरति प्रज्ञापार्भितायां। स चेद्भगवन्

वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरत्रनुपायकौगलेनाहङ्का-रममकारगतेन मानसेन जरामरणेतिष्ठति । स जरामरणस्वाभि-संस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारिमतायां । तत्कस्य हतोर्न-ह्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतां परि-श्रव्हाति न प्रज्ञापारिमता योगमापद्यते । अपरिपूर्यन् प्रज्ञा-पारिमतां न निर्यातिसर्व्वाकारज्ञतायां ।

म चेङ्गगवन वोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चरन नुपायकौ प्रलेना इङ्कारममकारगतेन मानसेन दानपार मितायां स दानपारिमताया श्रीभसंस्कारे चरति। न तिष्ठति । चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेङ्गगवन् वोधिमच्लोमहामचः प्रज्ञापार्सितायां चरचनुपायकौणलेनाइङ्कारसमकारगतेन सान-सेन श्रीलपार्मितायां तिष्ठति । सशीलपार्मिताया श्रीभ-संस्कारे चरति। न चरति प्रज्ञापारमितायाः। स चेङ्गगवन् बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रनुपायकौग्रखेनाहङा-रसमकारगतेन मानचेन चान्तिपारमितायां चरति। चान्तिपार्मितायां श्रमिभंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार-मितायां। स चेङ्गगवन् वोधिसस्वोमहासस्तः प्रज्ञापार्मितायां चरव्रनुपायकौग्रलेना इङ्गारममकारगतेन मानसेन वीर्य्यपार-मितायां तिष्ठति । स वीर्व्यपार्मिताया श्रभिषंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपायकौ प्रखेना इङ्कारममकारगतेन मान-सेन ध्यानपारमितायां तिष्ठति । स ध्यानपारमितायां श्रभ- संस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापारिमतायां । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरत्रनुपायकौग्रक्षेनाहङ्का-रममकारगतेन मानसेन प्रज्ञापारिमतायां तिष्ठति । स प्रज्ञापारिमतायां श्रभसंस्कारेचरित । न चरित प्रज्ञापार-मितायां । तत्क्षच हेतोनैद्यभिसंस्कारे चरन् बोधिमत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतां परिग्रक्षाति । न प्रज्ञापारिमता योगमापद्यते । श्रपरिपूरयन् प्रज्ञापारिमतां न निर्यातिसर्व्वाकारज्ञतायां ।

स चेड्रगवन् बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरत्नतु-पायकौ प्राचीना हङ्कारममकारगतेन मानधेना धाता ग्रून्थतायां ति-ष्ठति । मोऽध्यात्मशून्यताया श्रिभमंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार-मितायां चरचन्पायकौशलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन वहि-द्वीग्रान्यतायां तिष्ठति। स विद्विशान्यताया श्रिभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमितायां । स चेद्गगवन् बोधिमचो-महासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरवनुषायकौप्रक्षेनाहङ्कार्ममका-रगतेन मानवेनाध्यात्मवहिद्धांग्र्न्यतायां तिष्ठति । सोऽध्या-त्मविद्वांशून्यताया श्रभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार-मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरत्रनुपायकौशलेनाहङ्कारममगतेन मानचेन शून्यताशून्यतायां तिष्ठति । स शून्यताश्र्न्यतायां श्रभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार्मितायां । च चेङ्गगवन् वोधिमलोमहासलः प्रज्ञापार-मितायां चरचनुपायकौ प्रखेना हद्वार्ममकार्गतेन मानसेन महा-



शून्यतायां तिष्ठति । स महाशून्यताया श्रभिभंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपायकौगलेना इङ्कारममकारगतेन मान-क्षेन परमार्थश्र्त्यतायां तिष्ठति । स परमार्थश्र्न्थताया त्रभि-संस्कारे चरति। न चरति प्रज्ञापारसितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारमितायां चरन्ननुपायकौणलेनाहङ्गा-र्ममकार्गतेन मानसेन संक्षतग्र्न्यतायां तिष्ठति । स संक्ष-तग्र्न्थताया श्रभिषंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार्मि-तायां। स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्वः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रनुपायकौग्रखेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेनात्यन्तश्रस्यतायां तिष्ठति । बोऽत्यन्तशून्यताया श्रभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञाणार्मितायां । स चेङ्गगवन् बोधिमच्चोमदासच्वः प्रज्ञापार्-मितायां चरत्रनुपायकौग्रलेना इङ्कारममकारगतेन मानसेनान बराग्रशून्यतायां तिष्ठति । मोऽनवराग्रशून्यताया श्रभिमंस्कारे-चरति । न चरति प्रज्ञापार्मितायां । स चेङ्गगवन् वोधिमलो-महासन्तः प्रज्ञापार्मियायां चरन्ननुपायकौ प्रतेनाहङ्कारमस-कारगतेन मानसेन प्रकृतिश्चलायां तिष्ठति । स प्रकृतिशू-न्यताया श्रभिसंस्कारे चर्ति। न चर्ति प्रज्ञापार्मितायां। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रनुपाय-कौग्रजेनाइङ्गार्ममकार्गतेन मानसेन सब्बंधर्मग्रुन्यतायां तिष्ठति। स सर्व्वधर्मग्रुत्यताया श्रभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापा-रमितायां। च चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां चर्चनुपायकौ ग्रलेना इङ्गार्ममकारगतेन मानसेन खलचणग्र-न्यतायां तिष्ठति । स खलचण्यून्यताया श्रभसंस्कारे चरति । न चरति प्रजापारमितायां। स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार मितायां चरत्रनुपायकौ प्रश्लेना इद्धारममकारगतेन मान-सेनाऽनुपलसाश्चन्यतायां तिष्ठति । सोऽनुपलसाश्चनाया श्रमि-संस्कारे चरति। न चरति प्रज्ञापारमितायां। स चेङ्गगवन वोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरवनुपायकौप्रलेनाइङ्का-रममकारगतेन मानचेनाऽभावश्चन्यतायां तिष्ठति । मोऽभावश्च-न्यताया श्रभिमंखारे चरति। न चरति प्रज्ञापार्मितायां स चेद्भगवन् वोधिमचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरचनुपाय-कौग्रखेनाइङ्कार्ममकार्गतेन मानसेन खभावग्रन्यतायां तिष्ठति। म खभावग्रन्थताया श्रभिसंस्कारे चरति न चरति प्रज्ञापार-मितायां। स चेङ्गगवन बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरचतुपायको ग्रलेना हङ्कारममकारगतेन मानसेनाऽभावस्त्रभाव-ग्र्न्यतायां तिष्टति । सोऽभावस्त्रभावश्चन्यताया अभिसंस्त्रारे चरति। न चरति प्रज्ञापारमितायां। तत्कस्य हेतोर्णह्यभि-संस्कारे चर्न वोधिसलोमहामुलः प्रज्ञापार्मितां परिग्रहाति । न प्रज्ञापारमितायोगमापद्यते । अपरिपूर्यन् प्रज्ञापारमितां न निर्यातिसर्व्याकारज्ञतायां।

य चेङ्गगवन् वोधियत्त्रोमहायत्तः प्रज्ञापारमितायां चरत्रनुपाय-कौग्रलेनाहङ्कारममकारगतेन मानयेन स्टख्यप्र्यानेषु तिष्ठति । य स्टख्यप्रयानानामभिष्यंकारे चरति। न चरति प्रज्ञापारमितायां। तत्कस्य देतोर्णेद्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतां परिग्रहाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । त्रपरिपृरयन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति सर्व्याकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् बोधिसच्चोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन्नचुपायकोग्रेजनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन सम्यक्ष्रहाणेषु
तिष्ठति । स सम्यक्ष्रहाणानामिससंस्कारेचरित । न चरित प्रज्ञापारिमितायां । तत्कस्य हेतोर्णह्यभिसंस्कारेचरन् बोधिसच्चोमहासचः प्रज्ञापारिमितां परिग्टहाति । न प्रज्ञापारिमितायोगं समापद्यते । श्रपरिपूरयन् प्रज्ञापारिमितां न निर्यातिस्व्योकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापारिमतायां चरक्रनुपायक्तौप्रक्षेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन च्छिद्धपादेषु तिष्ठति । स च्छिद्धपादानामिभसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापारमितायां । तत्कस्य हेतोर्णज्ञभिसंस्कारे चर्न् बोधिसक्तोमहासक्तः
प्रज्ञापारिमतां परिर्यक्षाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते ।
अपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्योतिस्क्वीकार्णतायां ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरक्षनुपायकौ प्रत्नेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेनेन्द्रियुषु तिष्ठति । स इन्द्रियाणामिमसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमतायां । तत्कस्य हेतोर्णेद्यभिसंस्कारे चरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार-मितां परिग्रहाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । ऋपरिपू-रयन् प्रज्ञापारिमतां न निर्योतिसन्द्रांकारज्ञतायां ।



स चेङ्गगवन् वोधिषत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरस्नतुपायकौ प्रज्ञेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन वर्षेषु तिष्ठति ।
स वजानामिनिसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापारमितायां ।
तत्कस्य हेतोर्णञ्चभिसंस्कारे चरन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितां परिग्टहाति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न निर्यातिसम्बोकार्ज्ञतायां ।

य चेड्नगवन् वोधिसकोमहासकः प्रज्ञापारमितायां चरक्वतुपायकौ प्रज्ञेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेनार्याष्टाङ्गमार्गे तिष्ठति ।
स श्राव्याष्टाङ्गमार्गेस्वाभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमितायां । तत्कस्य हेतोर्पञ्चभिसंस्कारे चरन् वोधिसकोमहासकः
प्रज्ञापारमितां परिग्टहाति । न प्रज्ञापारमितायोगं समापद्यते ।
श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न निर्यातिसर्व्याकार्ज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरक्षनुपायकोण्यलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेनार्व्यस्योषु तिष्ठति ।
स त्रार्व्यस्यानामभिसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापारिमतायां ।
तत्कस्य हेतोर्पेद्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतां
परिग्रहाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । त्रपरिपूर्यन्
प्रज्ञापार्मतां न निर्धातिस्व्याकार्ज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्रामतायां चरत्र-तुपायकौ प्रजेनाहङ्कार्ममकारगतेन मानसेन थ्यानेषु तिष्ठति । स थ्यानानामभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार्रामतायां । तत्कस्य हेतोर्णज्ञभिसंस्कारे चरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्यमतां परिग्रह्माति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्यातिसब्बाकारज्ञतायां ।

स चेद्गगवन् वोधिश्वलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चर्छनुपायकौग्रखेनाइङ्कारममकारगतेन मानसेनाऽप्रमाणेषु तिष्टति ।
सोऽप्रमाणानामिभसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारिमतायां ।
तत्कस्य देतोर्णेद्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितां परिग्टहाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्यातिसब्बाकारज्ञतायां ।

स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमितायां चरस्ननुपायकौग्रज्ञेनाहद्वारममकारगतेन मानचेनाह्य्यसमापत्तिषु तिष्ठति । स श्राह्य्यसमापत्तीनामिसिसंस्कारे चरति । न चरति
प्रज्ञापारिमितायां । तत्कस्च हेतोर्षच्चिमिसंस्कारे चरन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमितां परिग्रङ्गाति । न प्रज्ञापारिमितायोगं
समापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमितां न निर्धातिसर्व्यांकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् वोधिषचोमहासचः प्रज्ञापारमितायां चरक्नुपायको प्रचेनाहङ्कार्ममकारगतेन मानसेनाष्टासुविमोचेषु तिष्टति । स विमोचानामिभसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमितायां । तत्कस्य हेतोर्णद्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसचोमहासचः
प्रज्ञापार्मितां परिग्रहाति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते ।
अपरिप्र्यम् प्रज्ञापार्मितां न निर्यातिसर्व्याकारज्ञतायां ।

स चेद्रगवन् वोधिसलोमहासलः प्रश्लापार्मितायां चरन-



तुपायकौ प्रक्षेता स्क्षार समकार गतेन मानसेन नवा तुपूर्व्य विहार समापत्तीषु तिष्ठति । स नवा तुपूर्व्य विहार समापत्तीना मिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार मितायां । तत्कस्य हेतो एक्षि सिसंस्कारे चरन् वोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञापार मितां परिग्रकाति । न प्रज्ञापार मितां यो समाप्यते । अपरिपूरयन् प्रज्ञापार मितां न निर्याति सम्बादा ।

य चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्नतुपायकौग्रज्ञेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु तिष्ठति । स ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानामभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमितायां ।
तत्कस्य होतोर्णद्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्
रमितां परिग्टह्हाति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते । त्रपरिप्रयम् प्रज्ञापार्मितां ननिर्धातिसर्व्याकारज्ञतायां ।

सचेद्भगवन् बोधिसलोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरकतुपायकौ ग्रलेनाहङ्कार्ममकारगतेन मानसेनाभिज्ञासु तिष्ठति ।
सोंऽभिज्ञानामभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार्मितायां ।
तत्कस्य हेतोर्नेद्धाभिसंस्कारे चरन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां परिग्रह्माति । न प्रज्ञापार्मितायोगंसमापद्यते ।
अपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां निर्वातिस्र्व्यांकार्ज्ञतायां ।

सचेद्रगवन् वोधियत्त्रोमहायत्तः प्रज्ञापारमितायां चरस्रतुपायकौ प्रक्षेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन समाधिषु तिष्ठति ।
स समाधीनामभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारमि-

तायां। तत्कस्य हेतोर्णश्चिभिसंस्कारे चरन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्गमितायां परिग्रहाति। न प्रज्ञापार्गमितायोगं समा-पद्यते। श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्गमितां न निर्याति सब्बांकार-ज्ञतायां।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरकतुपायकोग्रलेनाहङ्कारममकारगतेन मानचेन धारणीसुखेषु
तिष्ठति । स धारणीसुखानामिसंस्कारे चरित । न चरित
प्रज्ञापारिमतायां । तत्कस्थ हेतोर्णं ज्ञाभिसंस्कारे चरन् बोधिसत्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां परिग्टहाति । न प्रज्ञापार्
मितायोगं समापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति सब्बांकार्ज्ञतायां ।

स चेड्रागवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरत्ननुपायकौप्रज्ञेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन दशसु तथागतवज्ञेषु
तिष्ठति । स तथागतवज्ञानामिससंस्कारे चरति । न चरित
प्रज्ञापारिमतायां । तत्कस्य हेतोणैज्ञाभिसंस्कारे चरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतां परिग्टक्काति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । अपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति
सन्त्वांकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरसनुपायकौण्रलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन चतुर्वृत्तेणारद्येषु
तिष्ठति । सर्वेणारद्यानामिससंस्कारे चरित । न चरित
प्रज्ञापारिमतायां । तत्कस्थ हेतोर्णज्ञाभिसंस्कारे चरन् बोधि-



धत्त्वोमद्दासत्तः प्रज्ञापारिमतां परिग्रःक्वाति । न प्रज्ञापार्-मितायोगंधमापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति-सर्व्वाकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरत्ननु-पायकौ प्रलेगाहङ्कारममकारगतेन मानसेन चतस्रषु प्रतिसिम्बसु तिष्ठति । स प्रतिसम्बिदामिभसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञा-पारिमतायां । तत्कस्य हेतोणे ह्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसलो-महासलः प्रज्ञापारिमतां परिग्टहाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्यातिसर्व्या-कारज्ञतायां ।

स चेद्भगवन् वोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापार्मितायां चरस्ननुपायकौ ग्रज्ञेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन महाकर्षायां
तिष्ठति । स महाकर्षाया श्रिभिसंक्कारे चर्ति । न चर्ति
प्रज्ञापार्मितायां । तत्कस्य हेतोर्षेद्यभिसंक्कारे चरन् वोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापार्मितां परिग्रङ्गति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न निर्याति सव्यक्तिगरज्ञतायां ।

य चेङ्गगवन् वोधिषत्वोमदायत्वः प्रज्ञापार्मितायां चरत्वनुपायकौ ग्रलेनाइङ्कारममकारगतेन मानयेनाष्टादगावेणिकबुद्धधर्षेषु तिष्ठति । योष्टादगावेणिकबुद्धधर्मानामभियंस्कारे
चरति । न चरति प्रज्ञापार्मितायां । तत्कस्य देतोणैज्ञभियंस्कारे चरन् वोधियत्वोमदायत्वः प्रज्ञापार्मितां परिग्रहाति ।

न प्रज्ञापारमितायोगंसमापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापारमितां निर्वातिसर्व्याकारज्ञतायां ।

स चेद्गगवन् बोधिधलोमहासलः प्रज्ञापार्सितायां चरक्नुपायको ग्रन्तेनाहद्वार्ममकारगतेन मानसेन श्रोतश्रापत्तिपत्ते ।
तिष्ठति । स श्रोतश्रापत्तिपत्तस्याभिधंस्कारे चरित । न चरित
प्रज्ञापार्मितायां । तत्कस्य हेतीर्णद्वाभिधंस्कारे चरन् बोधिसत्तोमहासलः प्रज्ञापार्मितां परिग्टलाति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न नियांति
सब्बाकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन्नतुपायकोग्रज्ञेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन सक्षदागामिषक्षे
तिष्ठति । स सक्षदागामिषकच्याभिसंस्कारे चरित । न चरित
प्रज्ञापारिमतायां । तत्कस्य हेतोर्णज्ञभिसंस्कारे चरन् बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतां परिग्टहाति । न प्रज्ञापारिमताथोगं समापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्यातिसव्यक्तिरज्ञतायां ।

य चेद्वगवन् वोधियत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरत्रतुपाय-कौ प्रलेनाहङ्कार्ममकारगतेन मानसेनाऽनागामिफ के तिष्ठति । सोऽनागामिफ कस्याभिसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापार-मितायां । तत्कस्य हेतोर्ण ह्यभिसंस्कारे चरन् वोधियत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतां परिग्टहाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्यातिसर्व्याकारज्ञतायां । स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरत्नतुपायकौ प्रत्नेनाङ्कारममकारगतेन मानसेनाङ्के तिष्ठति ।
सोईलस्त्राभिसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापारिमतायां ।
तत्कस्त हेतोर्णह्मभिसंस्कारे चरन् वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतां परिगृकाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते ।
स्रपरिपूरयन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति सर्व्वाकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् वोधिमलोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चर्न्नतु-पायकौ ग्राचेनाहङ्कार्ममकारगतेन मानसेन प्रत्येकबोधौ तिष्ठति । स प्रत्येकबोधौरिभसंस्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारिम-तायां । तत्कस्य हेतोर्णह्मभिसंस्कारे चरन् वोधिमलोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतां परिग्रह्णति । न प्रज्ञापारिमतायोगंसमापद्यते । श्रापरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्धाति सब्बांकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् वोधिधक्तोमहासकः प्रज्ञापार्मितायां चरक्रतुपायकौग्रखेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन मार्गाकारज्ञतायां
तिष्ठति । स मार्गाकारज्ञताया अभिसंस्कारे चरति । न चरति
प्रज्ञापार्मितायां। तत्कस्य हेतोर्णहाभिसंस्कारे चरन् वोधिधक्तोमहासकः प्रज्ञापार्मितां परिगृहाति । न प्रज्ञापार्मितायोगमापद्यते । अपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न निर्योति सञ्चांकारज्ञतायां।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरस्ननुपायकौग्रलेनाहङ्कार्ममकारगतेन मानसेन सर्व्वाकारज्ञतायां
तिष्ठति । स सर्व्वाकारज्ञतया अभिसंस्कारे चरति । न चरित

प्रज्ञापारिमतायां । तत्कस्य हेतोर्णस्मिभधंस्कारे चरन् वोधियत्तो-भ्रहायत्तः प्राज्ञपारिमतां न परिगृह्णाति । न प्रज्ञापारिमताथोगं समापद्यते । ऋपरिषूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्धातिसर्व्याका-रज्ञतायां ।

स चेद्भगवन् बोधिसच्लोमहासच्यः प्रज्ञापारिमतायां चरक्षचुपायकौग्रखेनाहद्भारममकारगतेन मानसेन तथतायां तिष्टति ।
स तथताया श्रीभसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापारिमतायां ।
तत्कस्य हेतोर्षेच्चभिसंस्कारे चरन् बोधिमच्लोमहासच्यः प्रज्ञापार रिमतां परिगृह्णाति । न प्रज्ञापारिमतायोगं समापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति स्ट्योकारञ्चतायां ।

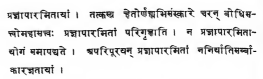
स चेङ्गगवन् वोधियत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरक्षतुपायको प्रात्तेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेनावितयतायां तिष्ठति ।
सोऽवितयतायां श्रमिसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापारमितायां । तत्कस्य हेतोर्णह्मिसंस्कारे चरन् वोधिसत्त्रोमहासत्तः
प्रज्ञापारमितां परिगृह्मित । न प्रज्ञापारमितायोगं समापद्यते ।
स्परिपूर्यन् प्रज्ञापारमितां न निर्यातिस्व्यांकार्ज्ञतायां ।

य चेङ्गगवन् बोधिमचोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरमतु-पायकौग्रखेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेनाऽनन्यतथतायां तिष्ठति। सोऽनन्यतथतायां श्रभिसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापार्-मितायां । तत्क्वस्त्र हेतोर्णह्मभिसंस्कारे चरन् बोधिमचोमहासन्तः प्रज्ञापार्मितां परिगृह्णति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते। श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न निर्योति सम्बीकारज्ञतायां। स चेद्गगवन् बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चर्छत्-पायकौ प्रत्ने नाहक्कार्ममकार्गतेन सानसेन धर्मातायां तिष्ठति । स धर्माताया श्रभिसंस्कारे चर्ति । न चर्ति प्रज्ञापार्मितायां । तत्कस्य हेतोर्षस्त्राभिसंस्कारे चर्न् बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्-मितां परिग्टहाति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते । श्रपरि-पूर्यन् प्रज्ञापार्मितां न निर्याति स्वयंकारज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरस्नुपायकौ प्रलेनाहङ्कार्ममकारगतेन मानसेन धर्म्मधातौ तिष्ठति ।
स धर्म्मधातोरिभसंस्कारे चरित । न चरित प्रज्ञापार्मितायां ।
तत्कस्य हेतोर्णद्यभिसंस्कारे चरन् वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां परिगृहाति । न प्रज्ञापार्मितायोगं समापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापार्मितां ननिर्यातिसर्व्याकारज्ञतायां ।

स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरत्रतु-पायकौग्रलेनाहङ्कारममकार्गतेन मानवेन धर्माखितितायां तिष्ठति । स धर्माखितितायां श्रमिसंख्कारे चरति । न चरति प्रज्ञापारिमतायां । तत्कख हेतोर्ण्ड्यभिसंख्कारे चरन् वोधिसलो-महासलः प्रज्ञापारिमतां परिग्र्ड्यति । न प्रज्ञापारिमता योग-मापद्यते । श्रपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमतां न निर्याति सर्व्याका-रज्ञतायां ।

स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्नस्-पायकौ ग्रलेनाहङ्कारममकारगतेन मानसेन धर्मानियामतायां तिष्ठति । स धर्मानियामताया त्रभिसंस्कारे चरति । न चरति



स चेङ्कगवन् बोधिधक्तोमहासक्तः प्रज्ञापारिमितायां चरक्रतुपायकौ प्रखेनाहङ्कारममकारगतेन मानधेन स्तकोटौ तिष्ठति ।
स स्तकोटेरिभिसंस्कारे चरित न चरित प्रज्ञापारिमितायां ।
तिल्लख हेतोणं द्वाभिसंस्कारे चरन् बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापारमितां परिगृह्णाति । न प्रज्ञापारिमितायोगं समापद्यते । ऋपरिपूर्यन् प्रज्ञापारिमितां न निर्याति सब्बांकारज्ञातायां ।

तत्कस्य हेतोस्त्याहि भगवन् रूपमपरिगृहीतं यश्चरूपस्थापरिग्रहो न तद्रूपं प्रकतिग्रुन्यतानुपादाय । वेदनाऽपरिगृहीता
यश्च वेदनाया त्रपरिग्रहो न सा वेदना प्रक्रित श्रून्यतानुपादाय ।
संज्ञाऽपरिगृहीता यश्च संज्ञाया त्रपरिग्रहो न सा संज्ञा प्रकृति
श्रून्यतानुपादाय । संस्कारा त्रपरिगृहीताः यश्च संस्काराणामपरिग्रहो न ते संस्काराः प्रकृति श्रून्यतानुपादाय । विज्ञानमपरिगृहीतं यश्च विज्ञानस्थापरिग्रहो न तदिज्ञानं प्रकृति श्रून्यतानुपादाय । चनुरपरिगृहीतं यश्च चनुषोऽपरिग्रहः न तश्चनुः प्रकृति
श्रून्यतानुपादाय । श्रोचमपरिगृहीतं यश्च श्रोचस्थापरिग्रहो न
तत् श्रोचं प्रकृतिश्रून्यतानुपादाय । घाणमपरिगृहीतं यश्च प्राणस्थापरिग्रहो न तद्घाणं प्रकृति श्रून्यतानुषादाय । जिज्ञाऽपरिगृहीता
यश्च जिज्ञाया त्रपरिग्रहो न सा जिज्ञा प्रकृति श्रून्यतानुपादाय ।

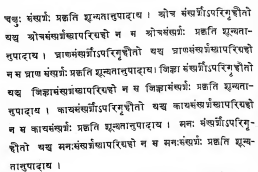


काबोऽपरिगृ होतः यञ्च कायखापरिग्रहो न स कायः प्रकृति

ग्रून्यतातुपादाय । मनोऽपरिगृहीतं । यञ्च मनसोऽपरिग्रहो न

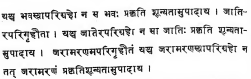
तन्मनः प्रकृति ग्रून्यतातुपादाय ।

रूपमपरिगृहीतं यश्च रूपस्थापरिश्रहो न तद्र्पं प्रकृति शून्य-तानुपादाय । प्रब्दोऽपरिगृहीतो यस प्रब्दस्थापरिग्रहो न स प्रब्दः प्रकृति श्रुन्थतानुपादाय। गन्धोऽपरिग्रहीतो यञ्च गन्धस्यापरिग्रहो न स गन्ध प्रकृति शून्यतानुपादाय। रमोऽपरिगृहीतो यश्च रमसा-परिग्रहो न स रसः प्रकृति ग्रून्यतानुपादाय। स्पर्गीऽपरिगृहीतो यञ्च स्पर्भस्याऽपरिग्रहो न स स्पर्भः प्रक्रति शून्यतानुपादाय । धर्मा त्रपरिगृहीताः यश्च धर्माणामपरिग्रहो न ते धर्माः प्रकृति ग्रन्यता-नुपाद्याय । चच्चिँज्ञानमपरिगृहीतं यश्च चचुर्व्वि ज्ञानमपरिग्रहो न तत् चवुः प्रकृति शून्यतानुपादाय । ज्ञानमपरिगृहीत यञ्च ज्ञानखापरिग्रहो न स ज्ञानं प्रकृतिश्च्यतानुपादाय। श्रोच-विज्ञानमपरिगृहीतं यस श्रोचविज्ञानस्था परिग्रहो न तत् श्रोच-विज्ञानं प्रकृति शून्यतानुपादाय । प्राणविज्ञानमपरिगृहीतं यथ घाणविज्ञानस्या परिग्रहो न तत् घाणविज्ञानं प्रकृति गूल्यतानु-पादाय । जिक्काविज्ञानमपरिगृहीतं यश्च जिक्काविज्ञानस्वापरिग्रहो न तत् जिक्वाविज्ञानं प्रकृति ग्रुन्यतानुपादाय । कायविज्ञानम-परिगृहीतं यञ्च कायविज्ञानस्थापरिग्रहो न तत् कायविज्ञानं प्रकृति श्रुन्यतानुपादाय। मनोविज्ञानमपरिगृहीतं यश्च मनोवि-ज्ञानस्थापरिग्रहो न तनानीविज्ञानं। प्रकृति शुन्यतानुपाद्य । चनुः संस्पर्भाऽपरिगृहौतो यश चनुः संस्पर्भस्यापरिग्रहो न स



चनुःसंसर्गप्रताययवेदनाऽपरिगृष्टीता । यथ चनुःसंस्पर्गप्रताययवेदनाया अपरिग्रहो न सा चनुःसंस्पर्गप्रताययवेदना प्रकृतिग्रून्य-तासुपादाय । अवसंस्पर्गप्रताययवेदनाऽपरिगृष्टीता । यथ अपेषसंस्पर्भप्रताययवेदनाया अपरिग्रहो न सा अपेषसंस्पर्भप्रतायवेदनाप्रकृति ग्रून्यतासुपादाय । प्राणसंस्पर्भप्रतायवेदनाऽपरिगृष्टीता । यथ प्राणसंस्पर्भप्रताययवेदनाया अपरिग्रहः न सा प्राणसंस्पर्भप्रतायवेदना प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय । जिज्ञासंस्पर्भप्रतायवेदनाऽपरिगृष्टीता । यथ जिज्ञासंस्पर्भप्रतायवेदनाया अपरिग्रहो न सा जिज्ञासंस्पर्भप्रतायवेदना प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय । कायसंस्पर्भप्रतायवेदनाऽपरिगृष्टीता । यथ कायसंस्पर्भप्रतायवेदनाया अपरिग्रहो न सा कायसंस्पर्भप्रतायवेदना प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय । सनःसंस्पर्भप्रतायवेदनाऽपरिगृष्टीता । यथ मनःसंस्पर्भप्रतायवेदनाया अपरिग्रहो न सा कायसंस्पर्भप्रतायवेदनाया प्रमुर्गेत्रहो न सा कायसंस्पर्भप्रतायवेदना प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय । सनःसंस्पर्भप्रतायवेदना प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय ।

पृथिवीधात्ररपरिगृष्टीतः । यथ पृथिवीधातोरपरिग्रष्टो न स पृथिवीधातः प्रकृतिग्रुन्यतासुपादाय । श्रव्यात्ररपरिगृष्टीतो यथाव्यातोरपरिगृष्टीतो यथाव्यातोरपरिगृष्टीतो यथ तेजोधात्ररपरिगृष्टीतो यथ तेजोधात्ररपरिगृष्टीतो यथ तेजोधात्ररपरिगृष्टीतो यथ वायुधात्ररपरिगृष्टीतो यथ वायुधात्ररपरिगृष्टीतो यथ वायुधात्ररपरिगृष्टीतो यथ वायुधात्ररपरिगृष्टीतो यथ वायुधात्ररपरिगृष्टीतो यथ वायुधातः प्रकृतिग्रून्यतासुपादाय । श्राकाश्रधात्ररपरिगृष्टीतो यथाकाश्रधातोरपरिग्रष्टः न स श्राकाश्रधातः प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय ।



दानपारिमताऽपरिगृहीता। यस दानपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा दानपारिमता प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय। ग्रोलपारिमताऽ-पिर्गृहीता। यस ग्रीलपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा ग्रोलपारिमताऽपरिगृहीता। यस ग्रीलपारिमताऽपरिगृहीता। यस ज्ञानिपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा चानिपारिमता प्रकृति ग्रून्य-तासुपादाय। वीर्य्यपारिमताऽपरिगृहीता। यस वीर्य्यपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा वीर्य्यपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा वीर्यपारिमता प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय। व्यानपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा व्यानपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा व्यानपारिमताया त्रपरिग्रहो न सा प्रज्ञापारिमताऽपरिगृ-होता। यस प्रज्ञापारिमतायां त्रपरिग्रहो न सा प्रज्ञापारिमता प्रकृतिग्रून्यतासुपादाय। प्रज्ञापारिमता प्रकृतिग्रुन्यतासुपादाय।

श्रधात्मग्रन्यताऽपरिगृष्टीता । यश्चाधात्मग्र्न्यताया श्रपरिग्रहो न सा श्रधात्मग्र्न्यता प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । विदृष्टीग्र्न्यताऽपरिगृष्टीता । यश्च विदृष्टीग्र्न्यताया श्रपरिग्रहो नसा विदृष्टीग्र्न्यता प्रकृति ग्रुन्यतासुपादाय । श्रधात्मविदृष्टीग्र्न्यताऽपरिगृष्टीता । यश्चाधात्मविदृष्टीग्रुन्यताया श्रपरिग्रहो न साऽध्यात्मविदृष्टीग्र्न्यता प्रकृतिग्रुन्यतासुपादाय । ग्रुन्यता ग्रह्मताऽपरिगृष्टीता यश्च ग्रुन्यताग्रन्यताया श्रपरिग्रहो न सा ग्रुन्यताग्रन्यता । प्रकृति

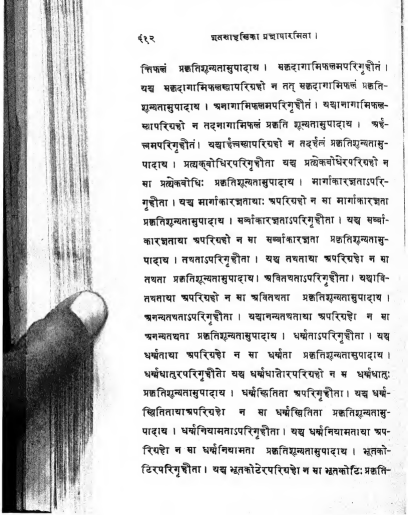


श्लातासुपादाय । महाश्र्न्यताऽपरिगृहीता । यश्च महाश्ल्यतायाः अपरिग्रहे। न सा महाश्रुन्यता प्रकृति श्रुन्यतासुपादाच। परमार्थशून्यताऽपरिगृहौता। यस परमार्थशून्यताया श्रपरि-ग्रहो न सा परमार्थग्र्न्यता प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। संस्कृत-श्र्न्यताऽपरिगृहीता। यश्च मंक्षतश्र्न्यताया अपरिग्रहो न सा संस्नुतग्रन्यता प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । असंस्नुतग्रन्यताऽपरिगृहीता यञ्चासंस्त्रतग्र्न्यताया ऋपरिग्रहो न साऽसंस्त्रतग्रस्यताप्रकति-श्रुत्यतासुपादाय । श्रत्यन्तश्रुत्यताऽपरिगृहीता यञ्चात्यन्तश्रुत्यताया त्रपरिग्रहो न सा त्रत्यनाश्च्यता प्रकृतिश्च्यतासुपादाय । त्रनव-राग शूत्यताऽपरिगृहीता। यञ्चाऽनवरागशूत्यतायात्रपरिग्रहोन साऽनवरागग्रान्यता प्रकृतिग्रान्यतासुपादाय । श्रनवकारग्रान्यता-ऽपरिगृहीता यञ्चाऽनवकारग्रूत्यताया अपरिग्रहा न साऽनवकार श्र्न्यता प्रकतिश्र्न्यतासुपादाय । प्रकृतिश्र्न्यताऽपरिगृहीता । यसु प्रकृतिशून्यताया अपरियक्षेन सा प्रकृतिशून्यता प्रकृतिशून्य-तासुपादाय । सर्व्बधर्माश्र्न्यताऽपरिगृहीता । यस सर्व्धर्म-श्चातायात्रपरिग्रहो न सा सर्वधर्माश्चाता प्रकातिश्चातासु-पादाय । खननणग्रन्यताऽपरिगृहीता । यश्च खननणग्रन्यताया-श्रपरिग्रहो न सा खलनणग्रून्यता प्रकृतिग्रून्यतासुपादाय। त्रनुपलक्षश्च्यताऽपरिगृहीता यञ्चानुपलक्षश्चन्यतायात्रपरिग्रहा न साऽनुपलकाशून्यता प्रकृतिश्र्त्यतासुपादाय । अभावश्र्त्यता-ऽपरिगृहीता। यञ्चाभावश्रुन्यताया अपरिग्रहो न माऽभाव-श्र्न्यताप्रकृति श्र्न्यतासुपादाय। खभावश्र्न्यताऽपरिगृहीता।

यथ स्वभावग्र्न्यतायात्रपरिग्रहोन सा स्वभावग्र्न्यता प्रकृति-ग्र्न्यतासुपादाय । श्रभावस्वभावग्र्न्यताऽपरिगृहोता यथाऽभाव-स्वभावग्र्न्यतायात्रपरिग्रहोन साऽभावस्वभावग्र्न्यता प्रकृतिग्र्न्य-तासुपादाय ।

स्रत्युपस्थानान्यपरिगृहीतानि । यस सृत्युपस्थानानामपरिग्रहो न तानि स्मृत्युपस्थानानि प्रकृति ग्रून्यतासुपादाय । सम्यक्पहाणा-न्यपरिगृहीतानि। यस सम्यक्पप्रहाणानामपरिग्रहो न तानि सम्यक्-प्रहाणानि प्रक्रतिग्रुन्यतासुपादाय । च्हिद्रपादाश्रपरिगृहीता । यञ्च ऋद्भिपादानामपरिग्रहोन ते ऋद्भिपादाः प्रकृतिग्रूत्यतासु-पादाय । दन्द्रियाष्यपरिगृहीतानि । यश्चेन्द्रियाणामपरिग्रहा न तानीन्द्रियाणि प्रकृति ग्रुन्यताझुपादाय। वज्ञान्यपरिगृहीतानि। यञ्च वलानामपरिग्रहा न तानि वलानि प्रकृतिग्रूत्यतासुपादाय। बोध्यङ्गान्यपरिगृद्दीतानि। यञ्च बोध्यङ्गानामपरिग्रन्हा न तानि बोध्य-ङ्गानि प्रक्रतिशून्यतासुपादाय। श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गोऽपरिगृहीतो-यसार्व्याद्याङ्गमार्गसापरिग्रहा न स त्रार्व्याद्याङ्गमार्गः प्रकृतिशूत्य-तासुपादाय । श्रार्व्यसत्यान्यपरिगृहीतानि । यञ्चार्व्यपत्यानामपरि-ग्रहेन तान्यार्व्यसत्यानि प्रक्ततिशून्यतासुपादाय । ध्यानान्यपरि-गृहीतानि । यश्च थ्यानानामपरिग्रहा न तानि थ्यानानि प्रक्रति-श्र्न्यतासुपादाय । श्रप्रमाणान्यपरिगृहीतानि । यञ्चाऽप्रमाणानाम-परिग्रेहा न तान्यप्रमाणानि प्रक्षतिग्र्न्यतासुपादाय। त्रारूपसमाप-त्तयोऽपरिगृहीता। यञ्चारूषमापत्तीनामपरिग्रहो न ता त्रारूष-प्रक्तिग्र्न्यतासुपादाय । अष्टविमोचात्रपरिगृहीता समापत्तयः

यश्च विमोचाणामपरिग्रहोन ते विमोचाः प्रकृतिशून्यतास्-पादाय । नवाऽनुपूर्व्वविद्वारसमापत्तयोऽपरिगृहीताः। यस नवा-ऽत्रप्रक्विहारसमापत्तीनामपरिग्रहेान तानवाऽतुपूर्क्वविहारसमा-पत्तयः प्रकृतिशून्यतासुपादाय । शून्यताऽऽनिमित्ताऽप्रणिहित-विमोचसुखान्यपरिगृहीतानि । यश्च शून्यतानिमिन्ताप्रणिहित विमोचसुखानामपरियहो न तानि शुन्यतानिमित्ताप्रणिहित-विमोचमुखानि प्रकृतिश्रुत्यतासुपादाय । श्रभिज्ञाः श्रपरिगृहीताः यशाऽभिज्ञानामपरिग्रहे।न ताम्रभिज्ञाः प्रकृति ग्रून्यतासु-पादाय । समाधवाऽपरिगृहीताः यश्च समाधीनामपरिग्रहा न ते समाधयः प्रकृति श्र्न्यतासुपादाय । धारणीसुखान्यपरिगृहीतानि । यथ धारणीसुखानामपरिग्रहा न तानि धारणीसुखानि प्रकृति-ग्रुन्यतासुपादाय । दग्रतयागतवलान्यपरिगृहीतानि । तथागतवलानामपरियहा न तानि तथागतवलानि प्रकृति ग्रन्थतासुपादाय । वैगारद्यान्यपरिगृहीतानि यस वैगारद्याना-मपरिग्रहोन तानि वैगारदानि प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय। चतसःप्रतिसम्बिदे।ऽपरिगृहीताः । यञ्च चतस्रणा प्रतिसम्बिदार-परिग्रहे। न ताः प्रतिसम्बिदः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । महाकरणा त्रपरिगृहीता । यञ्च महाकर्षायात्रपरिग्रहीन सा महाकर्षा प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । श्रष्टादशाऽऽवेणिकवृद्धधर्मा अपरि-गृहीताः। यश्चावेणिक वृद्धधर्माणामपरिग्रहा न ते त्रावेणिक-बुद्धधर्माः प्रकृतिश्र्न्यातासुपादाय । श्रोत श्रापत्तिफलसपरि-गृहीतं। यश्च श्रोत श्रापत्तिफलस्थापरियहो न तत् श्रोत श्राप-



ग्रुन्थतासुपादाय । सापि प्रज्ञापारमिताऽपरिगृहीता यञ्च प्रज्ञापा− रमितायाः ऋपरियष्टा न सा प्रज्ञापारमिता प्रकृतिग्रुन्थता− सुपादाय ।

एवं खलु भगवन् वेाधिमलेन महामलेन प्रजापारमितायां चरता प्रकृतिग्रस्याः सर्वधर्मा खुपपरीचितवाः । तथापरीचितवा यथा नकचिद्धर्मेषु मनसायवचारा भवेत्। ददं वाधिसत्त्वस महासत्तस्य सर्व्धभक्षांपरिगृहीतं नाम समाधिमाखनं विपुनं पुरक्कत मप्रमाणिनयतमसंहार्य्यमसाधारणं सर्ब्वश्रावकप्रत्येकवृद्धैः। यत्र समाधिमार्डले विहरन् बे।धिसलो महासलो निर्यास्थिति सर्व्वाकारज्ञतायाः। सापि सर्व्वाकारज्ञताऽपरिगृहीता अध्याता-ग्र्न्यतासुपादाय । विहर्द्धाग्र्न्यतासुपादाय । ऋध्यात्मविहर्द्धा-श्चातासुपादाय । श्चायताश्चातासुपादाय । महाश्चातासुपादाय । परमार्थश्र्न्यतासुपादाय । 'संक्षातश्र्न्यतासुपादाय । ऋसंक्षात-श्रुन्यतासुपादाय । श्रत्यन्तश्रुन्यतासुपादाय । श्रनवराग्रश्रून्यता-सुपादाय । श्रनवकारश्र्त्यतासुपादाय । प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । सर्व्धर्मग्र्न्यतासुपादाय । खलचण्ग्र्न्यतासुपादाय । श्रनुपंत्रसा-श्र्चतासुपादाय । श्रभावश्र्न्यतासुपादाय खभावश्र्न्यतासु-पादाय । श्रभावस्त्रभावश्रन्यतामुपादाय ।

तत्कस्य हेतोर्न हि सा निमित्ततोवक्तया । तथाहि निमित्तुः क्रोगतः । कतर्त्विमित्तमिति । रूपं निमित्तं संज्ञानिमित्तं संस्कार-निमित्तं विज्ञानं निमित्तं चवुर्निमित्तं श्रोचं निमित्तं प्राणं निमित्तं जिक्कानिमित्तं कायोनिमित्तं मनोनिमित्तं । रूपं निमित्तं

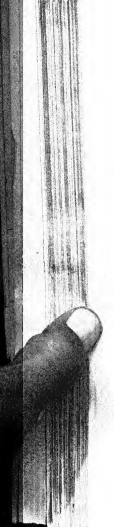


ग्रब्दोनिसित्तं गन्धोनिसित्तं रशोनिसित्तं । सर्ग्रीनिसित्तं । धर्मा-निमित्तं। चचुर्ब्विज्ञानं निमित्तं श्रोत्रविज्ञानं निमित्तं। प्राण्वि-ज्ञानं निमित्तं जिङ्गाविज्ञानं निमित्तं कायविज्ञानं निमित्तं मनोविज्ञानं निमित्तं । चनुःसंसार्प्रजावेदनानिमित्तं । श्रोत्रमंसार्प्र-जावेदनानिमित्तं। प्राणसंसर्भजावेदनानिमित्तं। जिक्कासंसर्भजावेद-नानिभित्तं । कायभंसार्यजावेदनानिमित्तं । मनःभंसार्यजावेदना-निमित्तं । पृथिवीधातुर्निमित्तं । त्रश्यातुर्निमित्तं । तेजोधातु-निमित्तं । वायुधातुर्निमित्तं । त्राकाग्रधातुर्निमित्तं । विज्ञान-धातुर्निमत्तं। ऋविद्यानिमित्तं। संस्कारानिमित्तं। नामक्षं निमित्तं। षड़ायतनं निमित्तं। वेदनानिमित्तं। त्वणानिमित्तं। खपादानं निमित्तं। भवोनिमित्तं। जरामरणं निमित्तं। दानपारमितानिमित्तं। श्रीखपारमितानिमित्तं। चान्तिपारमि-तानिमित्तं। वीर्थ्यपारमितानिमित्तं। ध्यानपारमितानिमित्तं। प्रज्ञापार्मितानिमित्तं। त्रधातमश्र्न्यतानिमित्तं। विद्विश्र्य-तानिमित्तं । त्रधात्मविद्धांग्र्न्यतानिमित्तं । ग्र्न्यताग्र्न्यतानि-मित्तं। महाशूत्यतानिमित्तं। परमार्थशूत्यतानिमित्तं। संक्रत-शूत्यतानिभित्तं। श्रमंक्षतशूत्यतानिभित्तं। श्रत्यनाशूत्यतानिभित्तं। अनवराग्रशून्यतानिमित्तं। अनवकारशून्यतानिमित्तं। प्रकृतिशू-न्यतानिमित्तं। सर्व्वधर्माशून्यतानिमित्तं। खलचणशून्यतानिमित्तं। श्रनुपत्तकाश्र्न्यतानिमित्तं । श्रभावश्र्न्यतानिमित्तं । खभावश्र्न-तानिमित्तं । त्रभावस्त्रभावग्र्न्यतानिमित्तं । त्रार्थाष्टाङ्गमार्गीनि-सित्तं। श्रार्थेसत्यानिनिमित्तं। धानानिनिमित्तं। श्रप्रभाणानि- निमित्तं। श्राक्ष्यभगापत्तयोर्निमित्तं। श्रष्टौितमोचानिमित्तं। मत्त्रानुपूर्विविद्यारमगापत्तयोनिमित्तं। ग्रूत्यतानिमित्तं। प्रापिहितं-निमित्तं। श्रमित्रानिमित्तं। समाधयोनिमित्तं। धारणीमुखानि-निमित्तं। द्यतयागतवज्ञानिनिमित्तं। चलारिवै ग्रारणानिनिमित्तं। चतसः प्रतिसम्बदोनिमित्तं। महाकक्णानिमित्तं। श्रष्टाद्यावेणि-कावुद्धधर्मानिमित्तं। श्रवराणिनिमित्तानि। एकोदाहरोनिमित्तं। युदाहरोनिमित्तं। ध्रयगुदाहरोनिमित्तं।

श्रयमुखते क्षेत्रः मचेत् म निमित्ततउद्गहीतयो भविखलेवे-ऽश्रेणिकः परिवाजकः श्रद्धां प्रतिखख्यते । नाऽच मर्वज्ञज्ञाने । कतमाश्रद्धा यद्त प्रज्ञापार्मितायाः श्रभिश्रद्धधानताऽवकल्पनता श्रधिसुच्चनता प्रत्ययनताचित्तता तुलनायुपपरीचणता। तच न निमित्तयोगेन। एव मानिमित्तानिमित्ताऽनुग्रहीतव्या। श्रेणिकः पुनः परिवाजकोऽचमर्व्वज्ञानेऽधिमुच्यश्रद्धानुसारीप्रादेशिकेन ज्ञाने-नावतीर्णः । सोऽवतीर्य्यं न रूपं परिगृहीतवान् । न वेदनां परि-गृहीतवान्। न संज्ञां परिगृहीतवान्। न संस्कारान् परिगृहीत-वान् । नविज्ञानं परिगृहीतवान् । तथाहि खजनणग्रुत्येषु सर्वधर्मीषु परिग्राइकं नोपल्या। तत्कस हेतोस्त्याहि नाऽधातां प्राप्तिन-समयतस्तत् ज्ञानं समनुपग्धतिसा। न विद्वि प्राष्ट्रभिसमय-तस्तत् ज्ञानं समनुपन्धतिसाः नाऽध्यात्मवहिद्धीप्राष्ट्रभिसमयतस्तत-ज्ञानं समनुपर्वातसा । नाष्ययत्रप्राष्ट्रभिसमयतस्तत्ज्ञानं समनु-प्रथातिसा। तत्कस्य हेतोस्त्याहि स तद्भमें न समनुप्रधातिसा। येन प्रजानीयात् यो वा प्रजानीयात्। यदाप्रजानीयात्। नाऽध्यात्म रूपख

तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा। न विद्विर्क्षिष्य तत्ज्ञानं समनुपश्य-तिसा। नाऽध्यातमविद्धिक्पिस तत्ज्ञानं समनुपस्यतिसा। नाऽध-न्यवस्पात्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाध्यातावेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा। न विस्ट्रिविद्नायास्त्रानं समनुपग्यतिसा। नाऽधात्मवहिद्धावेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपर्यातसा । नाऽयन्यचेद-नायास्तत्ज्ञानं समनुपद्यतिसा। नाधातामंजायासत्ज्ञानं समनु-पग्यतिसा। न वहिद्धीमंज्ञायास्तत्ज्ञानं ममनुपग्यतिसा। नाधाता-वहिद्धिसंज्ञायासत्ज्ञानं समनुपण्यतिसा। नाऽप्यन्यवसंज्ञायास्त्-ज्ञानं समनुपग्यतिसा। नाऽध्यात्मसंस्काराणां तत्ज्ञानं समनु-पम्यतिसा। न विद्धिभिस्काराणां तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नाध्यात्मविद्धिसंस्काराणां तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा। नाऽयन्यच-संस्कारेभ्यः तत्ज्ञानं समनुपस्यतिसा। नाऽध्याताविज्ञानस्य तत्ज्ञानं ममनुपम्मतिसा। न वहिद्धीविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपम्म-तिसा। नाऽध्यातावहिद्धीविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा। नाऽयन्यचित्रानस्य तत्ज्ञानं समनुषम्यतिसा। श्रधातमविहर्द्धा-श्रन्यतासुपादाय।

स नाऽधातमञ्ज्ञष्यस्त्जानं समनुपश्वितसः। न विहर्ज्ञाच् पस्तत्ज्ञानं समनुपश्वितसः। नाऽधातमविहर्ज्ञाच्चपस्त्रज्ञानं समनु-पश्वितसः। नाऽध्यन्यवच्चुषस्त्रत्ज्ञानं समनुपश्वितसः। स नाधातमं श्रोचस्य तत्ज्ञानं समनुपश्वितसः। न विहर्ज्ञश्रोचस्य तत्ज्ञानं समनुपश्वितसः। नाऽधातमविहर्ज्ञश्रोचस्य तत्ज्ञानं समनुपश्वितसः। नाधन्यवश्रोजात् तत्ज्ञानं समनुपश्वितसः।



नाधातां प्राणस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । न विद्धिं प्राणस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्याता विद्धिं प्राणस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्याता तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । स विद्धिं जिङ्कान्यासात् ज्ञानं समनुपश्चिति सा । न विद्धिं जिङ्कान्यासात्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिं जिङ्काव्यासात्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिं जिङ्काव्यासात्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिं कावस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिं मानस्यत् ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिं मानस्यत् नामनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिं मानस्यत् नामनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिः मानस्यत् नामनुपश्चिति सा । नाध्यताविद्धिः मानस्यत् नामनुपश्चिति सा । नाध्याताविद्धिः मानस्यत् नामनुपश्चिति सा । नाध्यताविद्धिः मानस्यत् नामनुपश्चिति सा । नाध्यताविद्धिः मानस्यति सा । नाध्यताविद्धिः मानस्यति सा । नाध्यताविद्धिः समनुपश्चिति सा । नाध्यताविद्या ।

नाऽध्यातंष्ठपख तत्ज्ञानं समनुपश्चित सा । न विहिद्धां ह्यप्य स्थ तत्ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यात्मविहिद्धां रूपस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्य रूपात्तत्ज्ञानं समनुपश्चित सा । स नाध्यातां ग्रब्दस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । न विहिद्धां ग्रब्दस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्यात्मविहिद्धां ग्रब्दस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । नाध्यत्यत्र ग्रब्दस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । स नाध्यातां ग्रन्थस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चित सा । न विहिद्धां ग्रन्थस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चितं सा । नाध्यत्यत्र ग्रन्थस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चित सा । स नाधातांरसस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। न विद्धि रसस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। नाध्याताविद्धिरस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। नाध्यत्य रसस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। स नाध्यातां स्पर्भस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। न विद्धि स्पर्भस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। नाध्याता विद्धि स्पर्भस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। नाध्यत्य स्पर्भस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। स नाध्यातां धर्माणां तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। न विद्धि धर्माणां तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। नाध्यत्य धर्मेश्यस्वविद्धिधर्माणां तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। नाध्यत्य धर्मेश्यस्वत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। प्रधाताविद्धिग्रस्यतासुपादाय।

म नाधातां चचुर्विज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। न विद्धिद्वीचचुर्विज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। नाध्याताविद्धिः चचुर्विज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। नाध्यत्य चचुर्विज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। य नाऽध्यातां श्रोचविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। न विद्धिः श्रोचविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। नाध्याताविद्धिः श्रोचविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। नाध्यातां प्राणविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। म नाध्यातां प्राणविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। न विद्धिः प्राणविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। नाऽध्याता विद्धिः प्राणविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। य नाध्यातां जिङ्गाविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। व विद्धः जिङ्गाविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। न विद्धः जिङ्गाविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। न विद्धः जिङ्गाविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। न विद्धः जिङ्गाविज्ञानस्य तत्ज्ञानं यमनुपश्चिति सा। नाधातम विद्धां जिज्ञाविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यति सा। नाऽ-ष्यन्यचिक्राविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यति सा। म नाधातमं कायविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा। न विहद्धिकायविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यति सा। नाध्यात्मविद्धिकायविज्ञानस्य तत्-ज्ञानं समनुपर्यति सा। नाष्यन्यच कायविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनु-पग्यति सा। म नाधातमं विज्ञानस्य तत्मनोविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चति सा। न विद्धिमनोविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चति सा। नाधातम विद्धिमनोविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपस्यति सा। नायन्यत्रमनोविज्ञानस्य तत्ज्ञानं मसनुपद्यति सा। नाऽध्यातमं चचुःसंसार्थस्य तत् ज्ञानं समनुपक्षिति सा। न विद्वित् चचुःसंसार्थस्य तत्ज्ञानं समनुपछति सा। नाधातावहिद्धीचनुः भंसार्पेस्य तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा। नाऽप्यन्यच चचःसंसार्भात्तत्ज्ञानं समनुपश्वति सा। स नाधातां श्रोचसंस्पर्भेस तत्ज्ञानं समनुपश्वति सा। न विद्दि श्रोचसंसार्यस्य तत्ज्ञानं समनुपष्यतिसा। नाऽध्याताविद्धाःश्रोच-मंस्पर्भस्य तत्ज्ञानं समनुपञ्जितसा । नाष्यन्यत्र श्रीत्रसंस्पर्णात्तत्ज्ञान समनुपग्रतिसा। स नाधातां प्राणसंस्पर्भेख तत्ज्ञानं समनुपग्रतिसा। न विद्वि प्राणविज्ञानस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नाध्याता-विद्धिं प्राण्मंस्पर्भेस्य तत्ज्ञानं ममनुपस्थतिसः। नायन्यत्र प्राण्-मंस्पर्प्रस्थ तत्ज्ञानं ममनुप्यतिसा। म नाथाता जिङ्ठासंस्पर्पस्थ तत्ज्ञान समनुपर्यतिसा । न वहिद्धीजिङ्गासंस्पत्रस्य तत्ज्ञानं समनु-पश्चितसा। नाध्यातावहिद्धां जिज्ञासंसर्भेस तत्ज्ञानं समनुपश्चितसा। नाऽयन्यन जिज्ञामं सर्गात्तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा । स नाधातः कायसंस्प्रांस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । न विहद्धां कायसंस्पर्णस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । नाष्ट्यात्मविष्ट्वांकायसंस्पर्णस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । नाष्ट्यच कायसंस्पर्णात्तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । स नाष्ट्यात्मं सनःसंस्पर्णस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । न विहद्धां सनःसंस्पर्शस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । नाष्ट्यात्मस्यर्थास्य तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । नाष्ट्यत्य मनःसंस्पर्शात्तत्ज्ञानं समनुपश्चितस्य । नाष्ट्यात्म विहद्धां ग्रन्थतासुपादाय ।

म नाधातां चनुःसंसार्पप्रयचनेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपश्यति-सा । न विद्विर्शचच्:ईस्पर्भप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं ममनुपश्चितिसा । समनुपश्चतिसा । नाधात्मवहिद्धीचवु:मंसर्गप्रतययवेदनायास्त्जानं समनुष्यतिसा । चत्तः मंसार्गप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं भ नाधातां श्रोचसंसार्गप्रत्ययवेद्नायासत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा । विद्विश्वीचसंस्पर्भप्रत्ययवेदनायास्तत्जानं समनुपम्यतिसा । यमनुपश्चतिसा । नाष्ट्रात्मवस्द्रिं श्रोचसंसर्भे प्रत्ययवेदनायास्ततज्ञानं समनुपश्वतिसा । श्रोत्रसंस्पर्गप्रतायवेदनायास्त्रज्ञानं समनुपग्धतिसा । स नाधातां प्राणमंस्प्रीप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं समन्पश्वतिसा । विद्धित्रिणसंस्थर्भप्रत्ययवेदनायासत्ज्ञानं नाष्ट्रात्मवहिद्धीत्राणसंस्पर्पप्रतयथवेदनायास्तत्त्रानं समनुपम्यतिसा । नाष्यन्यत्र प्राणसंस्पर्धप्रत्ययवेदनायास्तत् ज्ञानं समनुपश्यतिसा । म नाधातां जिक्कासंस्पर्धप्रत्यथवेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । वहिद्धीजिक्वासंस्पर्भप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं समनुप्रस्तिसा । नाधात्मविद्धां जिक्का संसार्गप्रव्यवेदनायासत् ज्ञानं समनुप्रकृतिसा । नाष्यन्यत्र जिद्धासंसार्गप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा । म नाधातां कायमंस्पर्पप्रतययवेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा । न विद्धि कायसंस्पर्गप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा । नाध्यातावहिद्धांकायसंस्पर्भप्रत्यथवेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा । कायमंसर्भप्रत्यथवेदनायाम्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । म नाधातमं मनःमंखर्गप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं ममनुपायतिसा । वस्दिङ्कामनःसंस्पर्भप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं ममनुपम्यतिसा । नाधात्मवहिद्धामनःमंस्पर्भप्रत्ययवेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । नाष्यन्यच मनःसंखर्भप्रत्ययवेदनायास्तृतज्ञानं समनुपग्धतिसा । श्रधाता विद्धि श्लातासुपादाय।

स नाष्यातां पृथिवीधातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। न विहर्ज्ञा पृथिवीधातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यात्मविहर्ज्ञाप्यिवी-धातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यत्यत्र पृथिवी धातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। म नाष्यात्ममञ्चातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। न विहर्ज्ञाऽश्चातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यात्मविहर्ज्ञाऽ-श्चातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यत्यत्रश्चानं समनु-पश्चितिसा। स नाष्यात्मं तेजोधातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। न विहर्ज्ञातेजोधातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यत्वविहर्ज्ञा तेजोधातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यत्व तेजोधातोस्तत्-ज्ञानं समनुपश्चितिसा। स नाष्यात्मं वायुधातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यात्मा विहर्ज्ञावायुधातोस्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा। नाष्यत्य वायुधातो- सत्जानं समनुप्यतिसा । स नाधातामाकाप्रधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । नाधाता विद्कृतं त्राकाप्रधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । नाधाता विद्कृतं त्राकाप्रधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । नाधाता विद्वृतं त्राकाप्रधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । नाधाता विज्ञान-धातास्त्जानं समनुप्यतिसा । न विद्कृतं विज्ञानधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । न विद्कृतं विज्ञानधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । नाधाताविद्कृतिज्ञानधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । नाध्यत्य विज्ञानधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । नाध्यत्य विज्ञानधातोस्त्जानं समनुप्यतिसा । अधाताविद्वृत्तिसा । अधाताविद्वृत्तिसा ।

स नाध्यात्ममिवद्यायास्त् ज्ञानं समनुपश्चितसा । न विहर्द्याऽविद्यायास्त् ज्ञानं समनुपश्चितसा । नाध्यात्म विहर्द्याऽविद्यायास्त् ज्ञानं समनुपश्चितसा । नाध्यत्याविद्यायास्त् ज्ञानं समनुपश्चितसा ।
न विहर्द्या संस्ताराणां तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यात्मविहर्द्यासंस्ताराणां तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्मविहर्द्यासंस्ताराणां तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्मविहर्द्यासंस्ताराणां तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यात्मविहर्द्यासंस्ताराणां तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । न विहर्द्या विज्ञानस्य
तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । न विहर्द्या विज्ञानस्य तत् ज्ञानं
समनुपश्चित सा । नाध्यत्मविहर्द्या विज्ञानस्य तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्मविहर्द्या विज्ञानस्य तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्मविहर्द्या विज्ञानस्य तत् ज्ञानं समनुस्वानः समनुपश्चित सा । नाध्यत्मविहर्द्या नामस्वपस्य तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्मविहर्द्या नामस्वपस्य तत् ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्मव नामस्वपस्य तत्
ज्ञानं समनुपश्चित सा । नाध्यत्म समनुपन्य-

म्यति सा। न विच्रिक्षं षड्यतनस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यति सा नाध्यात्मविद्धी षड़ायतनस्य तत्ज्ञानं समनुपर्यात सा। नाय-न्यच षड़ायतनस्य तत्ज्ञानं समनुपश्यति सा। स नाध्यातां सर्प्रास्य तत्ज्ञानं समनुपर्यति सा। न विद्वि सर्प्रस्य तत्ज्ञानं समनु-पम्यति सा। नाधातावहिद्धीसर्प्रस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यति सा। नायन्थच स्पर्भात्तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा । स नाध्यातां वेदनाया-स्तृज्ञानं समनुपायित सा । न वहिद्धविदनायास्तृज्ञानं समनु-पम्यति सा। नाधात्मविद्धविदनायास्तत्ज्ञानं समनुपम्यति सा। नाषन्यच वेदनायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वति सा। स नाधातां त्रणा-यास्तत्ज्ञानं समनुपग्रति सा। न विद्विहिष्णायास्तत्ज्ञानं समनु-पथाति सा। नाधाताविसद्धी हष्णायास्तत्ज्ञानं समनुपयाति सा। नायन्यच त्रणायास्तत्ज्ञानं समनुपग्यति सा । स नाधातां भवस्य तत्ज्ञानं समनुपश्वति सा। न वहिद्धी भवस्य तत्ज्ञानं समनुप-म्यति सा। नाध्यातावहिद्धी भवस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यति सा। नायन्यच भवस्य तत्ज्ञानं समनुपर्यात सा । स नाधातमं जातेस्त-त्ज्ञानं समनुपर्यति सा। न वहिद्धीजातेस्तत्ज्ञानं समनुपर्यति सा। नाधातावहिद्धी जातेस्तत्ज्ञानं समनुपर्यति सा। नायन्यच जातेस्तत्ज्ञानं समनुपन्धति सा। स नाध्यातां जरामरणस्य तत्-ज्ञानं समनुपन्नति सा। न विच्हि जरामरणस्य तत्ज्ञानं ममनुपश्चिति सा । नाध्यात्मविहद्धी जरामरणस्य तत्ज्ञानं समनु-पश्चिति सा। नाऽप्यन्यच जरामर्णस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा। ऋष्यात्मविद्धीशून्यतासुपादाय ।

स नाधातां दानपार्मितायासत्ज्ञानं समनुपण्यति सा। न विद्विदानपारमितायास्तत्ज्ञानं समनुपखति सा। नाध्याता-विद्विद्वीदानपारिमतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा। नायन्यव दानपारमितायास्तत्ज्ञानं समनुपछिति सा। स नाधातां शील-पार्मितायास्तत्ज्ञानं समनुपथ्यति सा। न विद्विशीचपार्मिता-यास्ततज्ञानं समनुपायितसा । नाधात्मवहिद्धीभीलपार्मितायास्त-तज्ञानं समनुपायति सा। नायत्यच ग्रीलपारमितायास्तत्ज्ञानं सा। म नाधातां चान्तिपारमितायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चति समनुपश्चति सा। न विद्दि चान्तिपारिमतायास्तत्ज्ञानं **समनुपग्**यति सा। नाधात्मवहिद्धीचान्तिपार्मितायास्तत्ज्ञानं समनुपखति सा। नायन्यत्र चान्तिपार्मितायास्तत्ज्ञानं समनु-पश्चित सा। स नाधातां वीर्व्यपार्मितायास्तत्ज्ञानं समनु-पश्चित सा। न वहिद्धी वीर्य्यपारमितायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चित नाधात्मवहिद्धविर्थिपार्मितायास्तत्ज्ञानं ममनुपर्छात सा। नाष्यन्यच वीर्थ्यपार्मितायासत्ज्ञानं ममनुपश्यति सा। म नाध्यातमं ध्यानपारमितायास्तत्ज्ञानं समनुपग्राति सा। न विद्विधानपार्मितायासत्ज्ञानं समनुपश्चिति सा। न विद्विती-धानपार्मितायास्तत्ज्ञानं समनुपयाति सा। नाधात्मवहिद्धी थानपारमितायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चित सा। नाष्यन्यच थ्वानपार-मितायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा । स नाध्यातां प्रज्ञापार्मिता-वास्तत्ज्ञानं समनुपश्चति सा। न वहिद्धीप्रज्ञापारमितायास्त--त्ज्ञानं समनुपश्चिति सा। नाध्यात्मविद्धीप्रज्ञापारिमताया-

स्तत्ज्ञानं समनुपर्यातसः । नायन्यच प्रज्ञापार्मितायास्तत्ज्ञानं समनुपर्यातसः । ऋथात्मविह्द्वीगून्यतासुपादाय ।

स नाधातामधाताशून्यतायास्तत्ज्ञानं ममनुपध्यतिसा । न वहिद्धी त्रधातमञ्ज्यतायासत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा। विद्र्ती श्रधातम श्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपछितसा । नाषन्य-नाधाताश्च्यतायासत्ज्ञानं समनुपर्यतिसा । स नाधातां विद्धी-श्च्यतायास्तत्ज्ञानं समनुषश्यतिसा। न विद्विशी विद्विशीश्च्यताया-स्तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा । नाध्यात्मवहिद्धा वहिद्धीशून्यताया-सत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । नायन्यच विद्धाश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपर्यातिसा । स नाष्याता मध्याता विदुर्शग्रन्थतायासत्ज्ञानं समनुपक्षतिसा। न वहिद्धांत्रधाता वहिद्धांश्र्यतायासत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा । नायन्यचाध्याता विहर्द्वाशून्यतायासत्ज्ञानं समनु-पश्चितिसा । स नाध्यातां श्रून्यतायास्तृ ज्ञानं समनुपश्चितिसा । न विद्धिश्चिताश्चताशास्त्रानं समनुपश्चिति सा। नाधाता-विद्विश्रान्यताश्रान्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितसा । नायन्यन श्चिताशूच्यतायास्तत्ज्ञानं समसुपश्चितिसा। स नाध्यातां महाशूच्य-तायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा । न विस्द्विमहाश्र्य्यतायास्तत्ज्ञानं ममनुपश्वितसा । नाध्यातावहिद्धीमहाश्चन्यतायास्तत्ज्ञानं समनु-पग्रातिसा। नायन्यच महाग्रन्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्रातिसा। म नाधातमं परमार्थश्च्यतायासत्ज्ञानं समनुपश्वतिसः। न वहिद्धीपरमार्थशून्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा। नाध्याता-विद्धिपरमार्थग्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नाषन्यच परमार्थं ग्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा । स नाधातां संस्कृत-श्चितायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितसा। न विहर्द्वासंस्नृतश्चिताया-स्तत्ज्ञानं ममनुपश्वतिसा । नाधात्मवहिद्धीर्मस्त्रतश्चनायास्तत्ज्ञानं ममनुपायतिसा। नाष्यन्य संस्कृतग्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनु-पश्चितिसा । स नाध्यात्ममत्यन्तश्चनायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा । न विद्धिः श्यिनाश्च्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितसः । नाध्याता-विद्धिरित्यन्तश्च्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा । नायन्यचात्यन्त-श्चन्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपय्वतिसा। स नाध्याता मनवरायश्च-तायास्तत्ज्ञानं समनुपर्यतिसा। न विस्द्रिाऽनवरायश्चनाया-स्तत्ज्ञानं समनुपर्यतिसा। नाधात्मवहिद्धीऽनवरायशून्यताया-स्तत्ज्ञानं समनुपायतिसा। नाष्यन्यचानवरावशून्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा । स नाध्यात्ममनवकारग्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनु-पम्यतिसा। न वहिद्धीऽनवकारम् स्यतायास्तत् ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नाध्यातम विद्धिर्राः नवकारश्रन्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । नाषन्यत्रानवकारश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसा । स नाध्यातः प्रकृतिग्रन्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपन्न्यतिसा । न वस्द्भि प्रकृति-श्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपय्वतिसा । नाध्यातावहिद्धीप्रकृतिश्र्न्य-तायास्तत्ज्ञानं समनुपायतिसा। नायान्यत्र प्रकृति शून्यतायास्तत्-ज्ञानं समनुपर्यतिसा। स नाधातां सर्वधर्माग्र्न्यतायासत्ज्ञानं ममनुपम्यतिसा । न वहिद्धीमर्वधर्ममून्यतायासत्ज्ञानं समनु-पश्चतिसा। नाथाताविहर्द्भासर्वधर्माश्च्यतायासत्ज्ञानं समनु-पश्वतिसा। नायन्यत्र सर्वधर्मभून्यतायासत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा।

म नाध्याता खनचणश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं ममनुपश्वितसा। न वहिद्धीखन्नचणशून्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा। वर्डिद्धीखलचणश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वितसः। नायन्यच खलचणश्च्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितसा । स नाध्यात्ममनुप-समाश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वितसा। न विस्ट्रिः अपसम-श्च्यतायासत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा । नाध्याता विद्धिरिनुपन्नमा-श्च्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा । नाष्यन्यचानुपलसाश्चनाया-सत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा । स नाध्याता मभावश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपग्धतिसा। न विद्धिः अभावश्च्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपग्धतिसा। नाध्यात्मवहिद्धां (अभावश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा । नाष-न्यचाभावश्र्न्थतायास्तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा। स नाध्यातां स्वभाव-शून्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितसा। न विस्कृत्सिभावशून्यताया-स्तत्ज्ञानं समनुपयातिसा । नाधाताविद्धिस्थिभावश्च्यतायास्तत्-ज्ञानं समनुपग्यतिसा । नायन्यच स्त्रभावग्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनु-पश्वतिसा । म नाधातामभावसभावश्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनु-पम्यतिसा। न विद्धिस्थिऽभावम्यनायासत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नायन्यचामावस्वभावग्र्न्यतायास्तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा।

स नाधातां सृत्युपखानानां तत्ज्ञानं समसुपखितसा । न विद्विद्वास्त्रत्युपखानानां तत्ज्ञानं समसुपखितसा । नाध्याता विद्विद्वास्त्रत्युपखानानां तत्ज्ञानं समसुपखितसा । नाध्यत्यस्त्रत्युप खानानां तत्ज्ञानं समसुपखितसा । स नाध्यातां सम्यक्प्रहाणां तत्ज्ञानं समसुपखितसा । न विद्विद्वी सम्यक्प्रहाणानां तत्ज्ञानं

समन्पायतिसा। नाधातावहिद्धीमस्यक्षप्रहाणानां तत्ज्ञानं समनु-पश्यतिसा। नायन्यच सम्यक्प्रहाणानां तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा। म नाध्यात्मम्द्भिपादानां तत्ज्ञानं समनुप्रश्वतिसा । न विद्रिर्दा-ऋद्भिपादानां तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा । नायन्यत्र विहर्द्धाचिहि-पादानां तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा। स नाध्याता मिन्द्रियाणां तत्ज्ञानं ममनुपश्चितसा। न वहिद्धी दन्द्रियाणां तत्ज्ञानं ममनु-पश्चितसः । नाध्यात्मविद्धीदन्द्रियाणां तत्ज्ञानं समनुपश्चितसः । नाष्यन्यचेन्द्रियाणां तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा । स नाध्यातां बलानां तत्ज्ञानं समनुपयातिसा। न वहिद्धीवलानां तत्ज्ञानं समनु-पम्यतिसा। नाऽध्यात्मवहिद्धीवसानां तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नायन्यच वस्तानां तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा । स नाऽध्यात्मं वोध्य-ङ्गानां तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा। न वहिद्धीबोध्यङ्गानां तत्-ज्ञानं समनुपर्यतिसा। नाऽध्यातावहिद्धविधिक्षानां तत्ज्ञानं समनुपग्रतिसा । नाषन्यच बोध्यङ्गानां तत्ज्ञानं समनुपग्रतिसा । म नाऽध्यात्ममार्याष्टाङ्गमार्गस्य तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा न विद्विर्चिशक्तमार्गस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । नाऽध्याता-विद्विर्धाष्टाङ्गमार्गस्य तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा। नाष्यन्यचार्था-ष्टाङ्गमार्गस्य तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा । स नाऽध्यात्ममार्थ्यस्त्यानां तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा । न विद्धिर्व्यास्यानां तत्ज्ञानं समनु-पश्चतिसा। नाऽध्यात्मविद्धीर्थ्यमत्यानां तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा। नायन्यवार्य्यसत्येसत्वानं समनुपत्र्वतिसा । स नाऽध्यातां धानानां तत्ज्ञानं समतुपय्यतिसा । न विद्विधानानां तत्ज्ञानं समतु-

पम्यतिसा । नाऽध्यातावहिङ्काध्यानानां तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । नाष्यन्यचथानेभ्यस्तत्ज्ञानं समनुपष्यतिसा। स नाऽधाताम-प्रामाणानां तत्ज्ञानं समनुपय्वतिसा। न विद्धिः (प्रमाणानां तत्ज्ञानं समनुपथ्यतिसा । नाऽध्याताविस्द्वीऽप्रमाणानां तत्ज्ञानं समनुपश्चितसा । नायन्यचाप्रमाणानां तत्ज्ञानं समनुपश्चितसा । म नाऽध्यातामारूप समापत्तीनां तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा । न विद्धिः त्रारूष्यसमापत्तीनां तत्ज्ञानं समनुपष्यतिसा । नाऽध्याता-वहिद्धी त्रारूष्यसमापत्तीनां तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा। नाषन्यचा-रूपसमापित्रभ्यस्तत्ज्ञानं समनुपद्यतिसा । स नाऽधातां विमी-चाणां तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा । न विद्रद्वीविमोचाणां तत्ज्ञानं समनुपछितसा । नाऽधात्मवहिद्धीविमोचाणां तत्ज्ञानं समनु-पथातिसा। नाषम्यच विमोचेभ्यसत्ज्ञानं समनुपथातिसा। स नाऽध्यात्ममनुपूर्व्वविद्वार्यमापत्तीनां तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा। न वहिद्धीऽपूर्व्वविद्वारममापत्तीनां तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नाऽध्यात्मविद्धाः (पूर्वविद्यारसमापत्तीनां तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा। नाऽष्यन्यवापूर्व्वविहार्ममापित्तभ्यस्त्जानं समनुपश्वतिसा। स नाऽधातमं श्रुन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानां तत्ज्ञानं समतु-पश्चितसा । न विद्विराग्न्यतानिमित्ताप्रणिहितविमो चसुखानां तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । नाऽध्यात्मविद्धिर्मम्यतानिमित्ताप्रणि-हितविमोचसुखानां तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा । नायनच श्रन्थता-निमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानां तत्ज्ञानं समनुपश्वतिसा। स नाऽध्यात्ममभिज्ञानां तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा । न विद्धिःश्मि-

ज्ञानं समन्पायतिसा । नाऽधातावहिद्धीऽभिज्ञानां तत्ज्ञानं समन्-पम्यतिसा। नायन्यचाभिज्ञाभ्यस्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। स नाऽध्यातमं समाधीनां तत्ज्ञानं समनुपग्यतिसा। विद्धिसमाधीनां तत्ज्ञानं समनुपायतिसा । नाष्यन्य समाधिभ्य स्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। स नाऽधातां धारणीसुखानां तत्-ज्ञानं समनुपर्यातसा । न विद्विधारणीसुखानां तत्ज्ञानं समनुपय्यतिसा। नाऽध्यात्मवहिद्धी धार्णीसुखानां तत्ज्ञानं समन्पक्षतिसा । नाषन्यत्रधारणीसुखेभ्यस्तृज्ञानं समनुपक्षतिसा । स नाऽधातां दशानां तथागतवलानां तत्ज्ञानं समनुपायतिसा । न विद्विदिशानां तथागतवलानां तत्रज्ञानं समनुपश्यतिसा। नाऽध्यात्मविद्धिद्यानां तथागतवलानां तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा । नाषम्यचद्ग्रतथागतवलेभ्यस्तत्ज्ञानं समनुपद्यतिसा । स नाऽधातां वैभारद्यानां ततज्ञानं समनुपयातिसा। न वहिद्धविभारद्यानां तत्ज्ञानं समनुपर्यतिसा। नाऽध्याताविहर्द्धावैपार्यानां तत्ज्ञानं ममनुपम्यतिसा। नाष्यन्यविद्यारद्येभ्यस्तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। स नाऽधातमं प्रतिसम्बदां तत्ज्ञानं समनुपर्यतिसा। न वहिद्धापितिमस्विदां तृतज्ञानं समनुपयातिसा। नाऽध्याता-विस्द्विप्रितियम्बिदां तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नाप्यन्यचप्रति-सम्बदां तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा। स नाऽध्यातः महाकर्णाया-सत्ज्ञानं समनुपर्यतिसा। न वहिद्धीमहाकर्णायास्तत्ज्ञानं समनुपर्यतिसा । नाऽधातावहिद्धामहाकर्णायास्तत्ज्ञानं समनु-पर्यातिसा। नायन्यत्रमहाकद्णायास्तत्ज्ञानं समनुपर्यातिसा।

च नाऽध्यात्ममावेषिकनुद्धधर्माणां तत्ज्ञानं समतुपश्चतिसा। न विहद्धां त्रावेषिकनुद्धधर्माणां तत्ज्ञानं समतुपश्चतिसा। नाऽध्यात्म-विहद्धां त्रावेषिक नुद्धधर्माणां तत्ज्ञानं समतुपश्चतिसा। नाय-न्यचावेषिक नुद्धधर्माणां तत्ज्ञानं समतुपश्चतिसा। त्रध्यात्म-विहद्धांश्र्न्यतासुपादाय।

स नाऽध्यातमं श्रोत श्रापत्तिफलस्य तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा । न विद्धिश्चीत श्रापत्तिफलस्य तत्ज्ञानं समनुपश्चतिसा। नाऽध्याता-विद्विश्रोत श्रापित्तफलस्य तत्ज्ञानं ममनुपर्यतिसा । नायन्यव श्रोत श्रापत्तिफलस्थ तत्ज्ञानं समनुपन्धतिसा। स नाऽध्यातां सक-दागामिफानस्य तत्ज्ञानं समनुपस्यतिसा। न वहिद्धांसकदागामि-पालस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नाऽध्याताविद्धिसिकदागामि-फलस्य तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। नापन्यत्र सकदागामिफलस्य तत्ज्ञानं समनुपय्वतिसा । स नाऽध्यात्ममनागामिपानस तत्ज्ञानं समपनुपग्रतिसा। न वहिद्धीऽनागामिफासस्य तत्ज्ञानं समनु-पश्चितिसा। नाऽध्यात्मविद्धाः दिनागासिषस्य तत्ज्ञानं समनु-पम्यतिसा। नाष्यन्यत्रानागामिषालसः तत्ज्ञानं समनुपम्यतिसा। स नाऽध्यातामहेलस्वतत्ज्ञानं समनुप्रयतिसा। न वहिद्धी-**ऽर्हलस्य तत्ज्ञानं ममनुपय्यतिसा। नाऽधात्मवहिद्धाऽर्हलस्य** तत्ज्ञानं समनुपायतिसा। नाप्यन्यवाईलस्य तत्ज्ञानं समनु-पण्यतिसा । म नाऽध्यातां प्रत्येकवोधेस्तत्ज्ञानं समनुपण्यति सा । न वहिद्धीप्रत्येकबोधेस्तत्ज्ञानं समसुपग्यतिसा । नाऽधातावहिद्धी-प्रत्येकवोधेस्तत्ज्ञानं समनुपश्यतिसा। नायन्यच प्रत्येकवोधेस्तत्- ज्ञानं समनुपश्वितस्म । स नाऽधात्मं मार्गाकारज्ञतायास्त्ज्ञानं समनुपश्वितस्म । न विद्विद्वीमार्गाकारज्ञतायास्त्ज्ञानं समनु-पश्चितस्म । नाऽधात्मविद्विद्वीमार्गाकारज्ञतायास्त्ज्ञानं समनु-पश्चितस्म । नाऽधात्मविद्वामार्गाकारज्ञतायास्त्ज्ञानं समनुपश्चितस्म । स नाऽधात्मं स्व्याकारज्ञतायास्त्त्ज्ञानं समनुपश्चितस्म । न विद्विद्वी-सव्याकारज्ञतायास्त्ज्ञानं समनुपश्चितस्म । नाऽधात्मविद्विद्वी सव्याकारज्ञतायास्त्ज्ञानं समनुपश्चितस्म । नाऽधात्मविद्विद्वी सव्याकारज्ञतायास्त्र्ज्ञानं समनुपश्चितस्म । नाध्ययः सर्व्याकारज्ञताया-स्त्ज्ञानं समनुपश्चितस्म । अध्यात्मविद्विद्वीश्च्यतासुपादाय ।

स नाऽध्यातां तथताथास्तत्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। न विद्दिः तथतायास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाऽध्याताविद्दिः तथताया-स्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्य्यत्र तथताथास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्य्यतिसः। स नाऽध्यातामित्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाऽध्यातायास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाऽध्यातायास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्य्यवातितथताथास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। स नाऽध्यातामनन्यतथताथास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। न विद्धिःऽनन्यतथताथास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्य्यातायास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्यात्यविद्धिःऽनन्यतथताथास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्यात्यास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्यात्यास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्यात्यास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। स्त्राचास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्यात्यास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्यात्यास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। नाध्यात्यात्यास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। सनुपश्चितिसः। नाध्यात्यास्त्ज्ञानं समनुपश्चितिसः। सनुपश्चितिसः। सन्तुपश्चितिसः। न विद्धिः।

धातोस्तृ ज्ञानं समसुप्यातिस्य । नाऽध्यात्मधर्मधातोस्तृ ज्ञानं समसुप्यातिस्य । स्वार्य्यय धर्मधातोस्तृ ज्ञानं समसुप्यातिस्य । स्वार्य्यय धर्मधातोस्तृ ज्ञानं समसुप्यातिस्य । स्वार्य्यातस्य । स्वार्य्यातस्य । स्वार्य्यातस्य । स्वार्य्यातस्य । स्वार्य्यातस्य धर्मिस्वितितायास्तृ ज्ञानं समसुप्यातस्य । स्वाय्यय धर्मिस्वितितायास्तृ ज्ञानं समसुप्यातस्य । स्वार्य्यातस्य धर्मिनियामतायास्तृ ज्ञानं समसुप्यातस्य । न विस्त्रि धर्मिनियामतायास्तृ ज्ञानं समसुप्यातस्य । नाऽध्यात्म । स्वार्य्यातस्य । स्वार्यास्य स्वर्यास्य । स्वार्यास्य स्वर्यास्य । स्वार्यास्य स्वर्यास्य । स्वर्यास्य । स्वर्यास्य स्वर्यास्य । स्वर्यास्य । स्वर्यास्य स्वर्वारेस्य । स्वर्यास्य स्वर्यास्य । स्वर्यास्य स्वर्यास्य । स्वर्यास्य स्वर्यास्य स्वर्यास्य । स्वर्यास्य स्वर्यास्य । स्वर्यास्य स्वर्यास्य । स्वर्यस्य । स्वर्यस्यस्य । स्वर्यस्य । स्वर्यस्य । स्वर्यस्य । स्वर्यस्य । स्वर्यस्य । स्वर्यस्यस्य । स

श्रव पर्यायेणश्रेषिकः परिव्राणकोऽधिसुक्तेः सोऽवा धिसुश्चश्रद्धानुसारी सर्वाकारञ्चताञ्चानेनावतीर्णीधर्मतां प्रमाणीकत्य
सर्व्यध्मांऽनुपल्वितासुपादाय । स एवमधिसुक्तस्तेन न कश्चिद्धस्तः
परिग्रहीतः । श्रनिमित्तमनिस्तात्सुपादाय । नायनेन कश्चिद्धमींउपल्विश्चोषं परिग्रहीयाद्धिसुश्चोदा सर्व्यधमीयहानुत्सर्गतासुपादाय । स निर्व्याण नापि न मन्यतेस्म सर्व्यधमीवनता\*सुपादाय । द्यमपि भगवन् बोधिसत्तस्य महायन्तस्य प्रञ्चापारसिता । श्रपार्पारगमनतासुपादाय । यदूषं न परिग्रहाति ।
वेदनां न परिग्रहाति । संज्ञां न परिग्रहाति । संस्तारान्न

<sup>\*</sup> सर्व्धममामवनता-इति ख, ग, घ पुत्तके पाठः।

परिग्टहाति । विज्ञानं न परिग्टहाति । सर्व्धमाऽपरिग्टहीत-तासुपादाय । चच्नं परिग्टहाति । श्रोतं न परिग्टहाति । व्राणं न परिग्टहाति। जिक्कां न परिग्टहाति। कायं न परिग्रह्णाति । मनो न परिग्रह्णाति । सर्वधक्यी न परिग्र-हीततासुपादाय। रूपं न परिग्टहाति। प्रब्दं न परि-ग्रह्माति । गन्धं न परिग्रह्माति । रसं न परिग्रह्माति । सुधं न परिग्टहाति। सर्वधमान् न परिग्टहाति। धर्माच परिग्टहाति। सर्वधर्मा न परिग्टहीतासपादाय। चच्चिंज्ञानं न परिग्रहाति। श्रोचविज्ञानं न परिग्रहाति। ब्राण विज्ञानं न परिग्रहाति । जिक्का विज्ञानं न परिग्रहाति । काय विज्ञानं न परिग्टहाति । मनो विज्ञानं न परिग्टहाति । मव्यधमी न परिग्रहीततासुपादाय। चनु संसाप्ते न परिग्रहाति। श्रीचसंखर्भे न परिग्टहाति। घाण संखर्भे न परिग्टहाति। जिज्ञासंखर्भे न परिग्रहाति। काय संखर्भे न परिग्रहाति। मनः मंस्पर्भं न परिग्रहाति। सर्वधक्तां नपरिग्रहीततास्-पादाय। चतुः संस्पर्भप्रत्ययवेदनां न परिग्रहाति। श्रोत्रसंस्पर्भप्र-त्ययवेदनां न परिग्टहाति। घाणमंखर्भप्रत्ययवेदनां न परि-ग्रहाति। जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदनां न परिग्रहाति। काय संसर्भप्रत्ययवेदनां न परिग्टहाति। सनः संसर्भप्रत्ययवेदनां न परिग्टहाति । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय ।

प्रथिवीधातुं न परिगृह्वाति। श्रव्धातुं न परिगृह्वाति।

<sup>\*</sup> सर्व्यधर्मा न परिग्रसीतता-इति पुस्तकपञ्चने पाठः।

तेजो धार्तुं न परिगृह्णाति । वायु धार्तुं न परिग्टहाति । श्राकाशधातुं न परिगृह्णाति\*। विज्ञानधातुं न परिगृह्णाति। सर्वधर्मापरिगृहीततासुपादाव। श्रविद्यां न परिग्रह्णाति। संस्कारा न परिगृह्णाति। विज्ञानं न परिगृह्णाति। नामरूपं न परिगृह्णाति। षड़ायतनं न परिगृह्णाति। सार्धे न परि-गृहाति। वेदनां न परिगृहाति। त्रप्णां न परिगृहाति। उपादानं व परिगृह्णाति। भवं न परिगृह्णाति। जातिं न परिगृह्णाति। जरामरणं न परिगृह्णाति। सर्व्धभं परि-गृहीततासुपादाय। दानपारिमतां न परिगृहाति। श्रीलपार-मितां न परिगृह्णाति। चान्तिपारमितां न परिगृह्णाति। वीर्थपारमितां न परिगृक्षाति। ध्यानपारमितां न परि-गृज्ञाति। प्रज्ञापारिमतां न परिगृज्ञाति। सर्वधर्मापरिगृही-ततासुपादाय। श्रथात्मश्र्न्यतां न परिगृह्णाति। वहिद्धीतु-श्र्न्यतां न परिगृह्णाति। अध्यात्मविद्धिंश्र्न्यतां न परिगृ-हाति। श्र्न्यताश्र्न्यतां न परिगृह्णाति। महाश्र्न्थतां न परिगृह्णाति। परमार्थश्चन्यतां न परिगृह्णाति। संस्नुतश्चन्यतां न परिगृह्णाति। ऋषंक्वतश्र्त्यतां न परिगृह्णाति। ऋत्यन्त-श्र्न्यतां न परिगृह्णाति । श्वनवरायश्र्न्यतां न परिगृह्णाति । श्रनवकारश्च्यतां न परिगृह्णति। प्रक्षतिश्च्यतां न परि-गृह्णाति । सर्वधर्भाश्चन्यतां न परिगृह्णाति । स्वज्ञचणश्चनतां न

स्थलान्तारे चाकाग्रधातोः परं विज्ञानधातोनिर्देशीनृश्यते । इन्न तु
 नास्ति । लेखकस्मात् पतितश्यित प्रतिभाति ।

परिगृह्णाति । श्रनुपखक्षश्र्स्यतां न परिगृह्णाति । श्रभावश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्रभावश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्रभावश्चभाव-श्र्स्यतां न परिगृह्णाति । सर्वेधस्त्रां परिगृह्णीततासुपादाय ।

कुळ्पस्तानानि न परिगृह्णाति। सर्वधर्मा परिगृहीततासु-पादाय। सम्यक्प्रहाणानि न परिगृह्णाति। सर्वधमा परि-गृहीततासुपादाय। ऋद्विपादा न परिगृह्णाति। सर्वधमाप-रिगृहीततासुपादाय। दन्द्रियाणि न परिगृह्णाति। सर्वध-र्मापरिगृहीततासुपादाय। बलानि न परिगृह्णाति। सर्वे-धर्म्बापरिगृहीततासुपादाय। बोध्यङ्गानि न परिगृह्णाति। सर्व-धर्मापरिगृहीततासुपादाय। श्राव्याष्टाङ्गमार्गे न परिगृह्णाति। सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय। श्रार्थसत्यानि न परिगृही तानि । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय । ध्यानानि न परि-गृह्णाति। सर्वेधका परिगृहीततासुपादाय। श्रप्रमाणानि न परि-गृह्णाति । सर्वेधका परिगृहीततासुपादाय । आरूप्यसमापत्तीर्न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय । श्रष्टाविमोचान् न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय । नवानुपूर्व्व-विचारसमापत्तीर्न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीततासु-पादाय। शून्यतानिमित्ताप्रिक्तिविमोचमुखानि न परि-गृहीतानि । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय । श्रभिज्ञा न परि-गृह्णाति । सर्वेधमा परिगृहीततासुपादाय । समाधीन् न परि-गृह्णाति । धर्नधर्मा परिगृहीततासुपादाय । धारणीसुखानि न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय । दश्रतथागतवलानि न परिग्रच्चाति। सर्वेधर्मा परिगृहीततासुपादाय। चलारिवैगार-द्यानि न परिगृह्णाति । सर्व्येधर्का परिगृह्यीततासुपादाय । तिस्रः प्रतिसम्बिदो न परिग्रह्णाति । सर्वधमा परिगृहीततासुपादाय । महाकक्षां न परिगृक्षाति । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय । श्रावेणिकबुद्धधर्मा न परिगृह्णाति। सर्वधर्मा परिगृहीततासुपा-दाय । श्रोतत्रापत्तिफलं न परिगृह्णाति । सर्व्धभर्मा परिगृहीतता-सुपादाय। सक्तदागामिपालं न परिगृक्षाति। सर्वधमा परिगृहीत-तासुपादाय। श्रनागामिपालं न परिगृह्णाति। सर्वधमा परिगृह्षीत-तासुपादाय। श्रईलं न परिगृह्णाति। सर्वधर्मा परिगृहीतता-सुपादाय । प्रत्येकवोधिं न परिगृक्षाति । सर्व्वधर्म्वापरिगृहीतता-सुपादाय । मार्गीकारज्ञतां न परिगृक्षाति । सर्वधर्मा परिगृहीत-तासुपादाय । सर्वाकारज्ञतां न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परि-गृहीततासुपादाय। तथतां न परिगृह्णाति। सर्व्धमा परिगृहीत-तासुपादाय । श्रवितथतां न परिगृक्षाति । सर्व्धवर्मा परिगृहीत-तासुपादाय । श्रनस्यतयतां न परिगृह्णाति । सर्वेधर्मा परिगृह्णीत-तासुपादाय। धर्मातां न परिगृह्णाति। सर्वधर्मा परिगृहीतता-सुपादाय । धर्मधातुं न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीतता-सुपादाय । धर्मस्थितिनां न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीतता-मुपादाय। धर्मानियामतां न परिगृह्णाति। सर्व्वधक्यां परि~ गृहीततासुपादाय । स्तकोटिं न परिगृह्णाति । सर्वेधसा परि-गृहीततासुपादाय।

परान्तरा परिनिर्व्वात्यपरिपूर्णेः प्रणिधानैरपरिपूर्णेञ्चतुर्भिः

स्मृत्युपस्मानेरपरिपूर्णेस्यतुर्भिः सम्मन् प्रहार्णेरपरिपूर्णेस्यतुर्भिः सह-पादेरपरिपूर्णेः पद्मभिरिन्द्रचेरपरिपूर्णेपद्मभिन्दंग्लेरपरिपूर्णेः सह-भिन्नांधङ्गरपरिपूर्णेनांचांष्टाङ्गमार्गेण । श्रपरिपूर्णेस्यतुर्भिरार्च्यस्त्ये-रपरिपूर्णेस्वतुर्भधानेरपरिपूर्णेस्वतुर्भिष्माणेरपरिपूर्णाभिस्यतस्य भि-राह्यसमापन्तिरपरिपूर्णेस्टाभिन्दंभाचेरपरिपूर्णाभिणंवभिरनुपूर्व-विहारसमापन्तिभिरपरिपूर्णेः श्र्न्यतानिमन्ताप्रणिहितविभोच-सुखैरपरिपूर्णाभिरभिज्ञाभिरपरिपूर्णे समाधिभिरपरिपूर्णेशरणो-सुखैरपरिपूर्णेस्यभिन्द्षणागतवन्तेरपरिपूर्णेस्तुर्भव्यशारद्यरपरिपूर्णा-भिस्यतस्यभः प्रतिसंविद्वरपरिपूर्णवा महाकहण्या । श्रपरिपूर्णे-रष्टाद्यभिरावेणिक बुद्धधर्मैः ।

तत्कच हेतोच्या हि तानि प्रणिधानान्यप्रणिधानानि। स्रत्यु-पखानान्य स्रत्युपखानानि । सम्यक् प्रहाणान्य सम्यक् प्रहाणानि । स्रद्धिपादाः अनृद्धिपादाः। दिन्द्रयाण्यनिन्द्रियाण्। वन्नान्यवन्तानि । वोधङ्कान्यवोधङ्कानि । आर्याष्टाङ्कमागीऽनार्य्यष्टाङ्कमागीः । आर्थ-सत्यान्यनार्य्यस्त्यानि । खानान्यधानानि । अप्रमाणान्यनप्रमाणानि । आरूष्यसमापत्तयोऽनारूष्यसमापत्तयः । अष्टोविमोचा अविमोचाः । नवात्पुर्व्यविहार समापत्तयोऽनवात्पुर्व्यविहार समापत्तयः । श्रत्य-तानिमित्ता प्रणिहितविमोचसुखान्य श्र्त्यतानिमित्ता प्रणिहित-विमोचसुखानि । अभिज्ञाः अनिश्चाः । समाध्योऽसमाध्यः । धारणीसुखान्य धारणीसुखानि । तथागतवन्नान्य तथागतवन्नानि । वैग्रार्थान्य वैग्रार्थानि । प्रतिसम्बिदोऽप्रतिसम्बदः । महाक-दणा अमहाकर्णा । आवेणिकवृद्धधर्माः अनावेणिकवृद्धधर्माः । द्यं भगवन् बोधिमत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापार्मिता। यद्र्पं न परिगृह्णाति। वेदनां न परिगृह्णाति। संज्ञां न परिगृह्णाति। संस्कारा न परिगृह्णाति । विज्ञानं न परिगृह्णाति । सर्वेधसा परिगृहीततासुपादाय। चतु न परिगृह्णाति। श्रोचं न परिगृ-हाति । प्राणं न परिगृह्णाति । जिक्कां न परिगृह्णाति । कायं न परिगृह्णाति । मनो न परिगृह्णाति । सर्वधमा परिगृहीततासु-पादाय। रूपं न परिगृह्णाति। प्रव्दं न परिगृह्णाति। गन्धं न परिगृह्णाति । रसं न परिगृह्णाति । स्पर्भं न परिगृह्णाति । धर्मान परिगृह्णाति । सर्वेधमा परिगृहीततासुपादाय । चचुर्विज्ञानं न परिगृह्णाति । श्रोचिवज्ञानं न परिगृह्णाति । प्राणविज्ञानं न परिगह्णाति। जिक्वाविज्ञानं न परिगृह्णाति। कायविज्ञानं न परि-गृह्णाति । मनोविज्ञानं न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीतता-सुपादाय । चतुः संस्पर्भे न परिगृक्षति । श्रोत्रसंस्पर्भे न परिगृ-इति। प्राण्यंस्पर्भे न परिगृक्षाति। जिज्ञायंस्पर्भे न परिगृक्षाति। कायसंख्या न परिगृह्णाति । मनःसंख्यां न परिगृह्णाति । सर्व-धर्मापरिगृहीततासुपादाय । चचुःसंखर्भं प्रत्ययवेदनां न परिगृ-हाति। अविषंखभें प्रत्ययवेदनां न परिगृहाति। प्राणशंखभी प्रत्यथवेदनां न परिगृह्णाति । जिङ्गारंसार्थ प्रत्यथवेदनां न परि-गृह्णाति। कायसंस्पर्भ प्रत्ययवेदनां न परिगृह्णाति। मनःसंस्पर्भ प्रत्ययवेदनां न परिगृह्णाति । सर्वधर्मा परिगृहीततासुपादाय । पृथिवीधातं न परिगृक्षाति । श्रन्थातं न परिगृक्षाति । तेजोधातं न परिगृह्णाति । वायुधातुं न परिगृह्णाति । श्राकाशधातुं न परि-

गृह्णाति । विज्ञानधातुं न परिगृह्णाति । सर्व्वधसां परिगृह्णीततासुपादाय । श्वविद्यां न परिगृह्णाति । संस्कारा न परिगृह्णाति ।
विज्ञानं न परिगृह्णाति । नामरूपं न परिगृह्णाति । षड्णयतनं न
परिगृह्णाति । सर्ग्यं न परिगृह्णाति । त्वष्णां न परिगृह्णाति ।
उपादानं न परिगृह्णाति । सर्वं न परिगृह्णाति । जातिं न परिगृह्णाति । जरामरणं न परिगृह्णाति । सर्वंधस्यां न परिगृह्णीततासुपादाय ।

दानपारिमतां न परिगृह्णाति । श्रीचपारिमतां न परि-गृह्णाति । वीर्च्यपारिमतां न परिगृह्णाति । ध्यानपारिमतां न परिगृह्णाति । प्रज्ञापारिमतां न परिगृह्णाति । सर्व्यधर्मा परिगृ-ह्योततासुपादाय ।

श्रधात्मग्र्त्वतां न परिगृह्णाति । विद्विश्चिग्न्वातं न परिगृह्णाति । श्रध्यात्म विद्विश्चिग्न्वतां न परिगृह्णाति । ग्र्न्थताश्च्यतां न परिगृह्णाति । परमार्थं श्च्यतां न परिगृह्णाति । परमार्थं श्च्यतां न परिगृह्णाति । श्रधंक्षतश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्रव्यत्तश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्रव्यत्तश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्रव्यत्तश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्रव्यत्तश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्वर्यवश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्वर्यवश्च्यतां न परिगृह्णाति । श्वर्यावश्च्यतां न परिगृह्णाति । स्वर्यावश्च्यतां न परिगृह्णाति । स्वर्यावश्चिग्वानि न परिगृह्णाति ।

खिंद्रपादान् न परिगृक्षाति। दिन्द्रियाि न परिगृक्षाति। बिक्षानि न परिगृक्षाति। बोध्यङ्गानि न परिगृक्षाति। श्रार्थ्याष्टा- ङ्गमागं न परिगृक्षाति। श्रामाणानि न परिगृक्षाति। श्राक्ष्यसमापत्तिनं परिगृक्षाति। श्रष्टौ विमोचिषान् न परिगृक्षाति। श्राक्ष्यसमापत्तिनं परिगृक्षाति। श्रष्टौ विमोचिषान् न परिगृक्षाति। श्र्यतानिमित्ता प्रणिक्षित विमोचसुखानि न परिगृक्षाति। श्राम्यतानिमित्ता प्रणिक्षित विमोचसुखानि न परिगृक्षाति। श्रामधीन् न परिगृक्षाति। धारणीसुखानि न परिगृक्षाति। धारणीसुखानि न परिगृक्षाति। ध्रय्येभक्षां परिगृक्षीति। स्र्यंभक्षां परिगृक्षीति। स्राम्यादाय।

दशतयागतवलानि न परिगृक्ताति । चलारि वैधारद्यानि न परिगृक्ताति । चतसः प्रतिमन्दि न परिगृक्ताति । महाकर्षणं न परिगृक्ताति । स्रष्टादशावेषिकान् बुद्धभर्या न परिगृक्ताति । सर्वधर्या परिगृक्ताति । सर्वधर्या परिगृक्तितासुपादाय । स्रोतशापित्तपलं न परिगृक्ताति । सर्वत्रागामिष्पलं न परिगृक्ताति । सर्वत्रागामिष्पलं न परिगृक्ताति । सर्वक्रवेशिं भ परिगृक्ताति । सर्वक्रवेशिं भ परिगृक्ताति । सर्वक्रवेशिं भ परिगृक्ताति । सर्व्वक्रवेशिं भ परिगृक्ताति । सर्ववित्रयतां न परिगृक्ताति । सर्ववित्रयां परिगृक्ताति । सर्ववित्रयां परिगृक्तितासुपादाय ।

पुनरपरं भगवन् बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्सिताथां

चरतेवं खुपपरी चित्र थं। कतमेषा प्रज्ञापारिमता। कर्लेषा प्रज्ञा-पारिमता। किमेता प्रज्ञापारिमता। केनेषा प्रज्ञापारिमता इति। स चेत् पुनर्वेषिसचो महासचः प्रज्ञापारिमतायां चर-क्षेत्रसुपनिध्याति। तत् किं यो धर्मी न संविद्यतेनोपखम्यते सा प्रज्ञापारिमतेति स चरति प्रज्ञापारिमतायां।

श्रय खल्वायुश्वन् शार्दतीपुत्र श्रायुश्वनं सुस्रतिसेतद्वीचत्। कतमें श्रायुष्मन् सुभूते धर्मान संविद्यतेनोपलभ्यते। सुभूतिराह। प्रज्ञापार्मितायुग्रन्त्रारद्वतीपुत्र न संविद्यते नोपलभ्यते। ध्यानपार-मिता न संविद्यते नोपलभ्यते । वीर्थ्यपार्मिता न संविद्यते नोप-सभ्यते। चान्तिपार्मिता न संविद्यते नोपसभ्यते। भीसपार्मिता न मंविद्यते नोपलभ्यते । दानपार्मिता न मंविद्यते नोपलभ्यते । त्रभ्यात्मशून्यतासुपादाय । विद्धिश्चितासुपादाय । त्रभ्यात्म विह-द्वीश्रत्यतासुपादाय । श्रत्यताश्रत्यतासुपादाय । महाश्रत्यतासुपा-दाय। परमार्थे शुन्यतासुपादाय। संक्षातशून्यतासुपादाय। असंक्षा-तश्च्यतासुपादाय । श्रत्यना श्च्यतासुपादाय । श्रनवरागशूच्यता-सुपादाय । श्रनवकार श्रन्थतासुपादाय । प्रकृतिश्रन्थतासुपादाय । सर्वधर्म ग्रुत्यतासुपादाय । खलवण ग्रुत्यतासुपादाय । श्रनुपलका-ग्रुन्यतासुपादाय। श्रभावश्रून्यतासुपादाय। स्वभावश्रून्यतासुपादाय। श्रभावस्त्रभावग्र्त्यनासुपादाय। रूपमायुक्षञ्कारद्वतीपुत्र न संवि-द्यते नोपलभ्यते । संज्ञा न संविद्यते नोपलम्यते । संस्कारा न संवि-धनो नोपलभ्यन्ते । विज्ञानं न संविद्यते नोपलभ्यते । श्रध्याताग्रून्य-श्रुन्यताश्रुन्यतासुपादाय। परमार्थश्रुन्यतासु-तासुपादाय।

पादाय। संख्नतग्र्न्यतासुपादाय। असंख्नत ग्र्न्यतासुपादाय। अनव-कार ग्रन्यतासुपादाय। अनवराय ग्रन्यतासुपादाय। अनुपक्षभ श्रन्यतासुपादाय। प्रकृति ग्रन्थतासुपादाय। अनुपक्षभ ग्रन्यतासुपादाय। अभाव ग्रन्यतासुपादात। खभाव ग्रन्यतासु-पादाय। अभावखभाव ग्रन्थतासुपादाय।

चनुरायुश्वःक्कारदतीपुत्र न संविद्यते नोपक्षभ्यते। श्रोचं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। प्राणं न संविद्यते नोपक्षभ्यते। जिङ्का न संविद्यते नोपक्षभ्यते। कायो न संविद्यते नोपक्षभ्यते। मनो न संविद्यते नोपक्षभ्यते। सनो न संविद्यते नोपक्षभ्यते। सनो न संविद्यते नोपक्षभ्यते। श्रथात्म श्रून्यतासुपादाय। विद्वर्ते श्रुन्यतासुपादाय। श्रून्यतासुपादाय। श्रून्यतासुपादाय। श्रून्यतासुपादाय। श्रून्यतासुपादाय। संक्षतश्रून्यतासुपादाय। श्रव्यतासुपादाय। स्वत्यक्ष्यतासुपादाय। श्रव्यतासुपादाय। श्रव्यतासुपादाय।

रूपमायुग्नच्हारदतीपुच न संविद्यते नोपलभ्यते । ग्रब्दो न संविद्यते नोपलभ्यते । रखो न संविद्यते नोपलभ्यते । रखो न संविद्यते नोपलभ्यते । सभा न संविद्यते नोपलभ्यते । सभा न संविद्यते नोपलभ्यते । सभा न संविद्यते नोपलभ्यते । सभात्मस्रुग्यतासुपादाय । विद्वद्वांग्र्ग्यतासुपादाय । यस्यताग्र्ग्यतासुपादाय । स्वात्मस्राया । संक्षत-

श्र्च्यतासुपादाय । असंक्षतग्र्च्यतासुपादाय । अत्यन्तग्र्च्यतासुपादाय । अनवकारग्र्च्यतासुपादाय । प्रक्षतिश्र्च्यतासुपादाय । स्वेधक्षंश्र्च्यतासुपादाय । खलचणश्र्च्यतासुपादाय । स्विधक्षंश्र्च्यतासुपादाय । स्विधक्षंश्र्च्यतासुपादाय । स्विधक्षंश्र्च्यतासुपादाय । स्विधक्षंश्र्च्यतासुपादाय ।

चचुर्विज्ञानमायुश्वन्द्वारद्वतीपुच न संविद्यते नोपचन्थते। श्रोचविज्ञानं न संविद्यते नोपचन्थते । घाणविज्ञानं न संविद्यते नोपचन्थते । जिङ्काविज्ञानं न संविद्यते नोपचन्थते । कायविज्ञानं न
संविद्यते नोपचन्थते । मनोविज्ञानं न संविद्यते नोपचन्थते ।
श्रष्टात्मश्चन्यतासुपादाय । विद्वद्वाश्चन्यतासुपादाय । श्रष्टात्मश्चन्यतासुपादाय । श्रष्टात्मश्चन्यतासुपादाय । असंस्वतश्च्यतासुपादाय । श्चल्चनश्चन्यतासुपादाय । श्वनवराधश्चन्यतासुपादाय ।
सर्व्यक्षस्यासुपादाय । स्वचचणश्चन्यतासुपादाय ।
सर्व्यक्षस्यासुपादाय । स्वचचणश्चन्यतासुपादाय ।
श्चन्यतासुपादाय । स्वचचणश्चन्यतासुपादाय । स्वभावश्चन्यतासुपाद्य ।
सर्व्यक्षस्यतासुपादाय । स्वभावश्चन्यतासुपादाय । स्वभावश्चन्यतासुपाद्य ।
स्वभावस्यासुपादाय । स्वभावश्चन्यतासुपादाय । स्वभावश्चन्यतासुपाद्य ।

चनुःसंस्थर्भ त्रायुषाञ्कारदतीपुत्र न संविद्यते नोपक्षभ्यते । श्रोन् त्रसंस्थर्भी न संविद्यते नोपक्षभ्यते । त्राणसंस्थर्भी न संविद्यते नोपक्षभ्यते । त्रिज्ञासंस्थर्भी न संविद्यते नोपक्षभ्यते । कायसंस्थर्भी न संविद्यते नोपक्षभ्यते । सनः संस्थर्भी न संविद्यते नोपक्षभ्यते । श्रध्यातसङ्क्ष्यतासुपादाय । विद्विद्यार्गस्यतासुपादाय । श्रध्यातस विद्धिः ग्रंग्यतासुपादाय । ग्र्ग्यताग्र्ग्यतासुपादाय । महाग्र्ग्यतासुपादाय । परमार्थग्र्ग्यतासुपादाय । संक्षतग्र्ग्यतासुपादाय । अनवराग्रग्र्ग्यतासुपादाय । अनवराग्रग्र्ग्यतासुपादाय । अनवताग्रग्र्ग्यतासुपादाय । अनवताग्रग्र्ग्यतासुपादाय । प्रकृतिग्र्ग्यतासुपादाय । सर्वधर्षाग्र्ग्यतासुपादाय । स्वचधर्षाग्र्ग्यतासुपादाय । स्वचधर्षाग्र्ग्यतासुपादाय । स्वभावग्र्ग्यतासुपादाय । स्वभावग्र्ग्यतासुपादाय । स्वभावग्र्ग्यतासुपादाय । स्वभावग्र्ग्यतासुपादाय ।

चतुः संस्प्रेण्यत्ययवेदनायुग्रञ्हारदतीपुत्र न संविद्यते नोपल-भ्यते । श्रीचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना न संविद्यते नोपलभ्यते । श्राणसंस्य-भ्रित्ययवेदना न संविद्यते नोपलभ्यते । श्रिष्ठसंस्पर्भप्रत्ययवेदना न संविद्यते नोपलभ्यते । स्वाप्यसंस्पर्भप्रत्ययवेदना न संविद्यते नोपलभ्यते । स्रधात्रप्रत्ययवेदना न संविद्यते नोपलभ्यते । स्रधात्रप्रत्ययवेदना न संविद्यते नोपलभ्यते । स्रधात्रप्रत्यवास्पर्यादाय । विद्वर्द्धार्यन्यतासुपादाय । स्रधात्रप्रत्यतासुपादाय । पर-भार्थश्र्ल्यतासुपादाय । संक्ष्यत्रस्यतासुपादाय । स्रधंक्ष्यत्यतासुपादाय । स्रधंक्ष्यतासुपादाय । स्रधंक्ष्यत्यतासुपादाय । स्रव्यवासुपादाय । स्रव्यव्यवासुपादाय । स्रव्यव्यवासुपादाय । स्रव्यव्यवासुपादाय । स्रव्यव्यवासुपादाय । स्रव्यव्यवासुपादाय । स्रव्यव्यवस्यतासुपादाय । स्रव्यव्यवस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यतासुपादाय । स्रव्यवस्यतासुपादाय । स्रवावस्थाव्यवासुपादाय ।

प्रथिवीधातुरायुग्राञ्कारदतीपुत्र न संविद्यते नोपलभ्यते। य-स्थातु न संविद्यते नोपलभ्यते। तेजोधातुर्न संविद्यते नापलभ्यते। वायुधातुर्न संविद्यते नोपलभ्यते । श्राकाश्रधातुर्न संविद्यते नेपपलभ्यते । विद्यानधातुर्न संविद्यते नेपलभ्यते । श्रध्यात्मश्र्यतासुपप्रायः । विद्यानधातुर्न संविद्यते नेपलभ्यते । श्रध्यात्मश्र्यतासुपप्रायः । विद्यानध्रयतासुपादाय । श्रध्यात्मविद्यांश्र्यतासुपादाय । पर्मार्थश्र्यतासुपादाय । पर्मार्थश्र्यतासुपादाय । संक्षतश्र्यतासुपादाय । श्रवंक्षतश्र्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रश्रयतासुपादाय । श्रवंक्षत्रश्र्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रश्र्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रश्र्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रश्र्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रस्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रस्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रस्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रस्यतासुपादाय । श्रवंक्षत्रस्यतासुपादाय ।

श्रविद्यायुश्रञ्कार्दतीपुत्र न संविद्यते नीपक्षभ्यते । संस्कारा न संविद्यते नीपक्षभ्यते । सङ्गाननं न संविद्यते नीपक्षभ्यते । सङ्गोननं न संविद्यते नीपक्षभ्यते । स्वर्णो न संविद्यते नीपक्षभ्यते । व्यष्णो न संविद्यते नीपक्षभ्यते । व्यष्णा न संविद्यते नीपक्षभ्यते । उपादानं न संविद्यते नीपक्षभ्यते । अया न संविद्यते नीपक्षभ्यते । जातिनं संविद्यते नीपक्षभ्यते । जरामरणं न संविद्यते नीपक्षभ्यते । जरामरणं न संविद्यते नीपक्षभ्यते । जरामरणं न संविद्यते नीपक्षभ्यते । श्रधात्मग्रत्व्यतासुपादाय । विद्वर्द्वाग्रुत्व्यतासुपादाय । विद्वर्द्वाग्रुत्व्यतासुपादाय । स्वाव्यत्यतासुपादाय । स्वाव्यत्यतासुपादाय । स्वाव्यत्यतासुपादाय । परमार्थग्रत्व्यतासुपादाय । स्वाव्यत्यतासुपादाय । श्रक्ततग्रत्व्यतासुपादाय । श्रक्ततग्रत्व्यतासुपादाय । स्वाव्यत्यतासुपादाय । स्वाव्यत्वतासुपादाय । स्वाव्यत्वतासुपादाय । स्वाव्यत्वतासुपादाय ।

त्रनुपत्तक्षश्च्नासुपादाय । त्रभावश्च्यतासुपादाय । स्वभावश्च्य-तासुपादाय । त्रभावस्त्रभावश्च्यतासुपादाय ।

दानपारिमतायुग्रञ्कारद्वतीपुत्र न संविद्यते नोपक्षभते। जीक-पारिमतायुग्रञ्कारद्वतीपुत्र न संविद्यते नोपक्षभते। चान्तिपारिम-ता न संविद्यते नोपक्षभते। वीर्व्यपारिमता न संविद्यते नोपक्षभते। ध्यानपारिमता न संविद्यते नोपक्षभते। प्रज्ञापारिमता न संविद्यते नोपक्षभते। ज्रध्यात्मग्र्न्यतासुपादाय। विद्वद्वाग्र्न्यतासुपादाय। ज्रध्यात्मविद्वाग्र्न्यतासुपादाय। ग्रन्थताग्र्न्यतासुपादाय। महाग्र्-न्यतासुपादाय। परमार्थग्र्न्यतासुपादाय। संक्षुतग्र्न्यतासुपादाय। ज्रसंक्षुतग्रन्यतासुपादाय। ज्रव्यानग्रन्यतासुपादाय। ज्रव्यतासुपादाय। सर्व्यधर्मग्रन्यतासुपादाय। स्वक्षचणग्रन्यतासुपादाय। ज्रनुपक्षभग्रन्यतासुपादाय। ज्रमावग्र्न्यतासुपादाय। ज्रभावग्रन्यतासुपादाय। ज्रभावग्रन्यतासुपादाय।

स्मृत्युपस्थानान्यायुष्यञ्कारदतीपुत्र न संविद्यते नोपलस्थनो। सस्यक् प्रहाणानि न संविद्यन्ते नोपलस्थनो। ऋद्विपादा न संविद्यन्ते नोपलस्थनो। दन्द्रियाणि न संविद्यन्ते नोपलस्थनो। बलानि न संविद्यन्ते नोपलस्थनो। बोध्यङ्गानि न संविद्यन्ते नोपलस्थनो। ऋप्याद्याद्वाङ्गमार्गो न संविद्यते नोपलस्थते। ऋष्यात्मश्रून्यतासुपा-दाय। वहिद्धाश्रन्यतासुपादाय। ऋष्यात्मवहिद्धाश्रन्यतासुपादाय। श्रन्यताश्र्न्यतासुपादाय। महाश्रन्यतासुपादाय। परमार्थश्र्न्यता सुपादाय। संस्कृतश्रून्यतासुपादाय। ऋसंस्कृतश्रून्यतासुपादाय। त्रायानास्यास्यास्य । त्रनवरायस्यास्यास्य । त्रनवका-रक्ष्न्यतासुपादाय । प्रकृतिस्यासुपादाय । सर्व्वधर्मसृत्यतासुपा-दाय । स्वचणस्यातासुपादाय । त्रनुपत्रस्यस्यतासुपादाय । त्रमावस्यासुपादाय । स्वभावस्यतासुपादाय । त्रभावस्वभाव-स्यासस्यासुपादाय ।

श्रार्थ्यमत्यान्यायुष्यञ्कारदतीपुच न संविद्यन्ते नोपलभ्यन्ते । ध्यानानि न संविद्यन्ते नोपलम्बन्ते। अप्रमाणानि न संविद्यन्ते नोपलभ्यन्ते । प्रार्थ्यसमापत्तयो न संविद्यन्ते नोपलभ्यन्ते । प्रष्टी-विमोचा न संविद्यन्ते नोपसम्पन्ते। नवानुपूर्व्वविद्वारसमापत्त्यो न संविद्यन्ते नोपलभ्यन्ते । श्रृन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोत्तसुखानि न संविद्यन्ते नोपलस्यन्ते। श्रभिज्ञा न संविद्यन्ते नोपलस्यने । समाधयो न संविधन्ते नोपक्षभ्यन्ते । धारणीसुखानि न संविधन्ते नोपलभ्यन्ते । श्रथ्यात्मग्र्न्यतासुपादाय । विचिद्वीग्र्न्यतासुपादाय । श्रधाताविस्द्वीग्र्न्यतासुपादाय । ग्रुन्यताग्र्न्यतासुपादाय । महा-श्च्यतासुपादाय । परमार्थश्च्यतासुपादाय । संख्वतश्च्यतासुपा-दाय । श्रकंक्ष्मतग्र्न्यतासुपादाय । श्रत्यन्तग्र्न्यतासुपादाय । **श्रनदराग्रश्ल्यतामुपादाय । श्रन**दकारश्र्त्यताभ्रुपादाय । प्रकृति-श्रुन्यतासुपादाय । सर्व्वधर्मश्रून्यतासुपादाय । खलचणश्र्न्यतासु-पादाय । अनुपलसारा, न्यतासुपादाय । अभावश्रन्यतासुपादाय । खभावग्र्न्यतासुपादाय । श्रभावखभावग्र्न्यतासुपादाय ।

द्यतयागतवज्ञान्यायुक्षञ्कारदतीपुच न संविद्यन्ते नोपज्ञ-भवन्ते। चलारिवैक्रारद्यानि न संविद्यन्ते नोपज्ञभ्यन्ते। चतस्रः प्रतिस्थिदो न संविद्यन्ते नोपलभ्यन्ते । महाकर्णा न संविद्यते नोपलभ्यते । श्रष्टाद्यावेणिकवुद्धधर्मा न संविद्यन्ते नोपलभ्यते । श्रष्टाद्यावेणिकवुद्धधर्मा न संविद्यन्ते नोपलभ्यते । श्रष्टाद्यावेणिकवुद्धधर्मा न संविद्यन्ते नोपलभ्यन्ते । श्रष्टात्यासुपाद्य । श्रष्टात्यासुपाद्य । श्रष्टात्यासुपाद्य । श्रष्टातासुपाद्य । स्वत्यासुपाद्य । श्रस्टातसुपाद्य । श्रक्ततसून्यतासुपाद्य । श्रक्ततसून्यतासुपाद्य । श्रक्तिसून्यतासुपाद्य । श्रक्तासुपाद्य । श्रक्तिसून्यतासुपाद्य । श्रक्तिसून्यतासुपाद्य । श्रक्तिसून्यतासुपाद्य । श्रक्तिसून्यतासुपाद्य । श्रक्तिसून्यतासुपाद्य ।

श्रोत श्रापत्तिफलं न यंविद्यते नोपलस्थते । सक्तदागामिफलं न यंविद्यते नोपलस्थते । श्रनागामिफलं न यंविद्यते नोपलस्थते । श्रद्येकवोधिनं यंविद्यते नोपलस्थते । श्रद्येकवोधिनं यंविद्यते नोपलस्थते । मार्गाकारज्ञता न यंविद्यते नोपलस्थते । सर्व्याकारज्ञता न यंविद्यते नेपलस्थते । सर्व्याकारज्ञता न यंविद्यते नेपलस्थते । श्रद्याकार्यादाय । श्रद्याकार्यादाय । श्रद्याकार्यादाय । श्रद्याकार्यादाय । महाग्रद्यातासुपादाय । परमार्थग्र्त्यतासुपादाय । मंज्ञतग्र्त्यतासुपादाय । श्रववराग्रग्र्त्यतासुपादाय । श्रव्याकार्य्यतासुपादाय । श्रववराग्रग्र्त्यतासुपादाय । श्रव्याकार्य्यतासुपादाय । प्रक्रतिग्र्यतासुपादाय । स्वज्वकारग्र्यतासुपादाय । स्वज्वकारग्र्यतासुपादाय । स्वज्वकारग्र्यतासुपादाय । स्वज्वकारग्र्यतासुपादाय । स्वभावग्र्त्यतासुपादाय ।

तथता अध्यक्षञ्कारदतीपुच न संविद्यते नोपक्षभ्यते । अवितथता न संविद्यते नोपक्षभ्यते । अनन्यतथता न संविद्यते नोपक्
भ्यते । धर्माता न संविद्यते नोपक्षभ्यते । धर्माधातुर्न संविद्यते नोपखभ्यते । धर्माख्यितिता न संविद्यते नोपक्षभ्यते । धर्मानियासता न
संविद्यते नोपक्षभ्यते । भृतकोटिर्न संविद्यते नोपक्षभ्यते । अध्यात्मग्रून्यतासुपादाय । विद्र्ह्राग्रून्यतासुपादाय । अध्यात्मविद्यह्राग्रून्यतासुपादाय । ग्रून्यताग्रुन्यतासुपादाय । महाग्रून्यतासुपादाय ।
परमाथग्रुन्यतासुपादाय । संक्षतग्रून्यतासुपादाय । अनवत्राग्रग्रून्यतासुपादाय ।
अनव नारग्रुन्यतासुपादाय । ग्रकतिग्रुन्यतासुपादाय । सर्वधर्मग्रुन्यतासुपादाय । खक्षवणग्रून्यतासुपादाय । अनवपक्षभ्रग्रुन्यतासुपादाय ।
यास्पादाय । खक्षवणग्रून्यतासुपादाय । अनवपक्षभ्रग्रुन्यतासुपादाय ।
यास्पावग्रन्यतासुपादाय । खभावग्रुन्यतासुपादाय । अभावस्थावग्रुन्यतासुपादाय ।

श्रोत श्रापत्थोयायुश्वञ्चारदतीपुत्र न यंविद्यते नोपलस्थते।
सक्तद्रागामिनो न संविद्यन्ते नोपलस्थन्ते। श्रवाक्षकृद्धो
सक्तद्रागामिनो न संविद्यन्ते नोपलस्थन्ते। श्रव्धेक्षकृद्धो
न संविद्यते नोपलस्थते। नोधिसन्तोपि न संविद्यते नोपलस्थते।
बुद्धोयायुश्वञ्चारद्वतीपुत्र न संविद्यते नोपलस्थते। श्रष्टात्मग्रद्धान्यतासुपाद्य । विद्धिश्चित्रासुपाद्य । श्रथ्यात्मग्रद्धाग्चपाद्य । श्र्त्यताश्च्यतासुपाद्य । महाश्च्यतासुपाद्य । परमार्थश्च्यतासुपाद्य । मंक्षतश्च्यतासुपाद्य । श्रम्बक्षतश्च्यतासुपाद्य । श्रनवराग्रश्च्यतासुपाद्य । श्रमवकारश्च्यतासुपाद्य ।

प्रक्षः तिग्र्ज्यतासु गद्यः । सर्वेधक्षं ग्रुज्यतासुपादायः । खलच बङ्ग्य-तासुपादायः । श्रनुपत्रक्षश्रुज्यतासुपादायः । खभावग्र्ज्यतासुपादायः । श्रभावखभावग्र्ज्यतासुपादायः ।

श्रधात्मश्र्यतायायुश्वञ्कारदतीपुत्र न संविद्यते नोगलभ्यते । त्रभ्यात्मश्रन्यताऽनुपलिखतासुपादाय । विस्क्रिश्रन्यतापि न संवि-द्यते नोपलभ्यते । विद्विद्वीश्चन्यताऽनुपल्यितासुपादाय । श्रधात्स-वरिद्धांश्रन्यतापि न संविद्यते नोपलभ्यते । श्रधात्मवरिद्धांश्रन्यता-नुपन्धितासुपादाय । शुन्यताशुन्यतापि न संविद्यते नोपनभ्यते । शून्यनाशून्यनाऽनुपलिखासुपादाय । महाशून्यनापि न संनिद्यते नोपलभ्यते । सहाग्र्यताऽनुपलिक्षतासुपादाय । परमार्थग्र्यतापि न संविद्यते नोपलम्बते। परमार्थग्र्न्यताऽनुपलिक्षतासुपादाय। संखा-तश्र्न्यतापि न संविद्यते नोपलभ्यते । सञ्जतश्रन्यतानुपलिश्वताम्-पादाय। श्रमंक्षतशूच्यतापि न संविद्यते नोपलभ्यते । श्रमंक्षतशूच्य-ताऽनुपखिक्षतासुपादाय । श्रत्यन्तशून्यतापि न मंविद्यते नोपसभ्यते । श्रत्यन्तश्रुन्यताऽनुपचिध्वतामुगादाय । श्रनवराग्रश्रुन्यतापि न संविः द्यते नीपलभ्यते । श्रनवर्। ग्रान्यताऽनुपल व्यितासुपादाय । श्रनव-कारग्रन्थतापि न संविद्यते नोपलभ्यते । श्रनवकारग्रन्थताऽन्यल-व्यितासुपादाय । प्रकृतिग्रुन्यतापि न संविद्यते नोपसंभ्यते । प्रकृ-तिग्रस्यताऽन्यचित्रास्यादाय । सर्वधर्माग्रस्यतापि न मंविद्यते नोपलभ्यते । सर्वधर्मग्रन्यताऽनुपलभितासुपादाय । खलनणग्रन्य-तापि न संविद्यते नोपलभ्यते । खलचणशून्यतान्पलिश्वताम्पा-दाय । अनुपत्तकाश्च्यतापि न संविद्यते नोपत्तभ्यते । अनुपत्तकाश्च- न्यताऽत्तपत्तिस्थितासुपाद्यः । त्रभावग्र्न्यतापि न संविद्यते नोपत्तभ्यते । त्रभावग्र्न्यतातुपत्तिस्थात्यः । स्वभावग्र्न्यतापि न
संविद्यते नोपत्तभ्यते । स्वभावग्र्न्यताऽतुपत्तिक्षतासुपादाय । त्रभावस्त्रभावग्र्न्यतापि न संविद्यते नोपत्तभ्यते । त्रभावस्त्रभावग्र्न्यता
ऽत्तपत्तिस्थातस्यादायः ।

सचेत्पुनः प्रारद्वतीयुच बोधिमचोमद्दासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरस्नेवसुपपरीचिति । एवमुपिनधाति । एवद्दोपपरीचमाणस्रेवमुप-निधायति स्त्रं पावचीयते न संजीयते नोक्तस्यति न संवासमा-पद्यते ।

श्रविरिक्तो बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिसतायां वेदितथः। श्राह । केन कारणेन सुभूते बोधिसमचोहासचोऽविरिहतः
प्रज्ञापारिसतया वेदितथः। सुभूतिराह । रूपमायुश्वञ्कारदतीपुत्र
विरिहतं रूपखभावेन तद्दोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिसतायां
चरन् यथाभूतं प्रजानाति । वेदनाविरिहता वेदनाखभावेन तां\*
बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिभतायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति ।
संज्ञाविरिहता संज्ञाखभावेन तां बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिसतायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । संस्काराविरिहताः संस्कारस्वभावेन तान् बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिसतायां चरन् यथाभूतं
प्रजानाति । विज्ञानं विरिहतं विज्ञानसभावेन तद्दोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिसतायां चरन् तथाभूतं प्रजानाति ।

<sup>\*</sup> खत्र तच्छव्दस्य विशेष्यजिङ्गभागितं दृश्यते पश्चात्तु सर्व्यत्रगपुंसकजि-क्रभागिता।

चनुरायुषाञ्चारदतीपुच विरहितं चनुः खभावेन तद्दोधिमको-महासकः प्रजापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । श्रोचं विरहितं श्रोचस्वमावेन तद्दोधिमकोमहासकः प्रजापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । प्राणं विरहितं प्राणसभावेन तद्दो-धिमकोमहासकः प्रजापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । जिज्ञाविरहिता जिज्ञास्त्रभावेन तां बोधिसकोमहासकः प्रजापार-मितायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । काथोविरहितः कायस्त्रभा-वेन तं बोधिसकोमहासकः प्रजापारिमतायां यथास्तं प्रजानाति । मनोविरहितं मनः स्वभावेन तद्दोधिसकोमहासकः प्रजापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति ।

क्ष्यमायुग्नञ्कारदतीपुच विरक्तिं क्ष्यस्थावेन तद्दोधिमको-महामकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । ग्रब्दो-विरक्तिः ग्रब्दस्थमावेन तं वोधिमकोमहामकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । गन्धोविर्हितः गन्धस्त्रभावेन तं वोधिमकोमहामकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । रमोविर्हिता रमस्त्रभावेन तद्दोधिमकोमहामकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । स्पर्भोविर्हितः स्पर्भस्तभावेन तद्दो-धिमकोमहामकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । धम्मोविर्हिताः धर्मस्त्रभावेन तद्दोधिमकोमहामकः प्रज्ञापारिमता-यां चरन् यथाभृतं प्रजानाति ।

चनुर्विज्ञानसायुग्रञ्छारदतीपुच विरक्तिं चनुर्विज्ञान स्वभा-वेन तद्वोधियत्त्वोमहासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथास्रतं प्रजान नाति । श्रोचिद्यानं विर्हितं श्रोचिद्यानस्वभावेन तद्दोधिसस्वो महासन्त प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति । प्राणिव-ज्ञानं विर्हितं प्राणिविज्ञानस्वभावेन तद्दोधिसस्वोश्चहाननः प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति । जिङ्काविज्ञानं विर्हितं जिङ्काविज्ञानस्वभावेन तद्दोधिसन्वोश्चासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति । कायविज्ञानं विर्हितं कायविज्ञान स्वभावेन तद्दोधिसन्तोश्चास्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति । मनोविज्ञानं विर्हितं मनोविज्ञानस्वभावेन तद्दो-धिसन्तोमहासन्तः प्रजापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति ।

चनुःसंसर्भ त्रायुष्मञ्कारद्वतीयुच विरह्तियुचः संस्पर्भख्मा-वेन तदोधिमलोमहासनः प्रज्ञापारमितायां चरण् यथासृतं प्रजानाति । श्रोचसंस्पर्भोविरहितः श्रोचसंस्पर्भख्मावेन तदोधिसली-महासनः प्रज्ञापारमितायां चरण् यथासृतं प्रजानाति । प्राणसंस-भ्रोविरहितो प्राणस्यांख्मावेन तदोधिस्त्रोमहामनः प्रज्ञापार-मितायां चरण् यथासृतं प्रजानाति । जिङ्गासंस्पर्भीवरहितो जि-ङ्गासंस्पर्भख्मावेन तदोधिस्त्रोमहासनः प्रज्ञापारमितायां चरण् यथासृतं प्रजानाति । काथसंस्पर्भीवरहितः काथसंस्पर्भख्मावेन तदोधिसत्रोमहासनः प्रज्ञापारमितायां चरण् यथासृतं प्रजानाति । मनः संस्पर्भोविरहितो मनः संस्पर्भख्मावेन तदोधिसत्त्रोमहासनः प्रज्ञापारमितायां चरण् यथासृतं प्रजानाति ।

चतुः संसर्गप्रत्ययवेदनाविर्हिता चतुः संसर्गप्रत्ययवेदनाख-भावेन तद्दोधिसत्वोमहासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्न् यथास्ततं प्रजानाति । श्रोचसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविर्हिता श्रोचसंस्पर्गप्रत्ययवेदना खमावेन तद्दोधिसचोसहासचः प्रज्ञापार्रामतायां चरन् यथास्तं प्रज्ञानाति । घाणमंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविर्हिता घाणमंस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्दोधिसच्लोमहासचः प्रज्ञापार्रामतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । जिङ्कासंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविर्हिता जिङ्कासंस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्दोधिसच्लोमहासचः प्रज्ञापार्रामतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । कायमंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविर्हिता कायमंस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्दोधिसच्लोमहासचः प्रज्ञापार्रामतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । मनः संस्पर्गप्रत्ययवेदना विर्हिता मनः संस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्दोधिसच्लोमहासचः प्रज्ञापार्रामतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । मनः संस्पर्गप्रत्ययवेदना विर्हिता मनः संस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्द्वोधिसच्लोमहासचः प्रज्ञापार्रामतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति ।

पृथिवीधात्रायुष्णञ्कारदतीषुच विरहितः पृथिवीधात्रस्वभावेन तद्दोधिसत्तोमहासनः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । श्रश्चातुर्व्वरिहितोऽश्चातुस्वभावेन तद्दोधिपत्तोमहासन्तः
प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । तेजोधातुर्व्वरिहतस्तेजोधातुस्वभावेन तद्दोधिसन्तोमहासनः प्रज्ञापार्मितायां चरन्
यथाभृतं प्रजानाति । वायुधातुर्व्वरिहितो वायुधातुस्वभावेन तद्दोधिसन्तो महासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति ।
श्वात्राधातुर्व्वरहित श्वात्राधातुस्वभावेन तद्दोधिसन्तोमहासन्तः
प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । विज्ञानधातुर्व्वर्रहितो विज्ञानधातुस्वभावेन तद्दोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति ।

नाति । श्रोचिवज्ञानं विर्हितं श्रोचिवज्ञानस्वभावेन तद्दोधिसत्ते महासत्त प्रजापार्मितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । प्राणवि-ज्ञानं विरहितं प्राणविज्ञानस्वभावेन तद्दोधिसत्त्वोमहासन्तः प्रजा-पार्मितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । जिङ्काविज्ञानं विरहितं जिङ्काविज्ञानस्वभावेन तद्दोधिसन्त्रोमहासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । कायविज्ञानं विरहितं कायविज्ञान स्वभावेन तद्दोधिसन्त्रोमहासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । मनोविज्ञानं विरहितं मनोविज्ञानस्वभावेन तद्दो-धिमन्त्रोमहासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति ।

चनुःसंसार्गे त्रायुश्वञ्कारद्वतीपुच विरह्तिश्चनुः संस्पर्णेखमा-वेन तदोधिमचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । श्रोचसंस्पर्णोविरहितः श्रोचसंस्पर्णेखमावेन तदोधिसचो-महासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । प्राणसंस-ग्रोविरहितो प्राणस्यांखमावेन तदोधिसचोमहामचः प्रज्ञापार-मितायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । जिज्ञासंस्पर्णेविरहितो जि-ज्ञासंस्पर्णेखमावेन तदोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । कायसंस्पर्णीवरहितः कायसंस्पर्णेखमावेन तदोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । मनः संस्प्रोविरहितो मनः संस्पर्णेखमावेन तदोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति ।

चनुः संसर्गप्रत्ययवेदनाविर्ह्ता चनुः संसर्गप्रत्ययवेदनास-भावेन तदोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथास्त प्रजानाति । श्रोचसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविरिक्ता श्रोचसंस्पर्गप्रश्नव्यवेदना खमावेन तद्दोधिसन्तोसहासन्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् यथास्तं प्रज्ञानाति । घाणसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविरिक्ता घाणसंस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्दोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । निज्ञासंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविरिक्ता निज्ञासंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविरिक्ता निज्ञासंस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्दोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । कायसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविरिक्ता कायसंस्पर्गप्रत्यववेदनास्त्रभावेन तद्दोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । मनः संस्पर्णप्रत्ययवेदना विरिक्ता मनः संस्पर्णप्रत्ययवेदना विरिक्ता मनः संस्पर्णप्रत्ययवेदनास्त्रभावेन तद्द्वोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । कायस्तं प्रजानाति । सनः संस्पर्णप्रत्ययवेदना विरिक्ता

पृथिवीधातुरायुष्णञ्कारदतीयुच विरहितः पृथिवीधातुस्कमावेन तद्दोधिसत्तोमहासनः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । श्रश्चातुर्व्विरहितोऽश्चातुस्त्तमावेन तद्दोधिसत्तोमहासन्तः
प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । तेजोधातुर्व्विरहित्
तस्तेजोधातुस्त्रमावेन तद्दोधिसत्तोमहासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन्
यथासृतं प्रजानाति । वायुधातुर्व्विरहितो वायुधातुस्त्रभावेन तद्दोधिसन्तो महासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति ।
श्राकाग्रधातुर्व्विरहित श्राकाग्रधातुस्त्रमावेन तद्दोधिसत्तोमहासन्तः
प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथासृतं प्रजःनाति । विज्ञानधातुर्व्विरहितो विज्ञानधातुस्त्रभावेन तद्दोधिसत्तोमहासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति ।

श्रविद्या त्रायुषाञ्कारदतीयुच विरहिताऽविद्यास्त्रभादेन तद्वी धिमलोमहामलः प्रज्ञापारिमनायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । संस्काराविरहिताः संस्कारसभावेन तद्दोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापाः रमितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । विज्ञानं विरहितं विज्ञा-नस्त्रभावेन तद्वोधिसत्त्वोमहामत्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति। नामरूपं विरहितं नाम रूपखभावेन तद्वोधिसची महासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । षड़ायतनं विर्हितं षडायतनखभावेन तद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । तृष्णाविर्ह्ता तृष्णास्त्रभावेन तद्वोधि-सत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथासूतं प्रजानाति । उपादानं विरहितसुपादानस्वभावेन तद्दीधिमस्वोमहासस्तः प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । भवोविरहितो भवस्वभा-वेन तद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथासृतं प्रजा-नाति । जातिर्व्विरहिता जातिस्त्रभावेन तद्वीधिसत्त्वोमहामत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । जरामरणं विरहितं जरामरणस्त्रभावेन तद्वोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति ।

दानपारिमतायुश्वञ्कारदतीयुच विरह्तिता दानपारिमतास्त्रभावेन तद्वीधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति। ग्रीलपारिमता विरहिता ग्रीलपारिमतास्त्रभावेन तद्वोधिसत्त्रोमः हासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति। चान्ति-पारिमताविरहिता चान्तिपारिमतास्त्रभावेन तद्वोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति । बौर्य्यपार्मिता विरहिता बौर्य्यपार्मितास्त्रभावेन तद्दोधियन्तोभहायनः प्रज्ञापा-रिमितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति । ध्यानपार्मिता विरहिता ध्यानपार्मितास्त्रभावेन तद्दोधियन्तोभहायनः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति । प्रज्ञापार्मिता विरहिता प्रज्ञापार्-मितास्त्रभावेन तद्दोधियन्तोभहायन प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति ।

त्रधाताशूत्यताय्श्रञ्जारदतीपुच विरहिताऽधाताशूत्यताखभा-देन तद्वीधिसत्त्वोमहायत्वः प्रजापार्मितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । विद्धिश्चिताविर्हिता विद्धिश्चितास्वभावेन तद्दो-धिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथासूतं प्रजानाति । त्रधात्मव हिर्द्धा स्थातमव हिर्द्धा स्थातमव हिर्द्धा स्थातमव निर्देश स्थातमव हिर्द्धा स्थान स्थातमव स्यातमव स्थातमव स्थातमव स्थातमव स्थातमव स्थाव स्थातमव स्थातमव स्था तहोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति। शुन्यताशुन्यताविर्हिता शुन्यताशून्यताखभावेन तद्वीधिमन्त्रोमहा-सत्तः प्रज्ञापार्भितायां चर्न यथास्तं प्रजानाति । महाशून्यता-विरहिता महाग्रन्थताखभावेन तद्दोधियत्त्रोमहायत्तः प्रज्ञापार-मितायां चरन यथास्तं प्रजानाति । परमार्थश्रुन्यताविरहिता पर्नार्यशुन्यतास्त्रभावेन तद्वोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्न यथाभूतं प्रजानाति । अंख्रातग्र्न्यताविरहिता मंख्रतग्र्न्यता-खभावेन तद्वीधिसत्त्वीमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । श्रमंक्षतग्र्न्यताविरहिताऽमंक्षतग्र्न्यतास्वभावेन तद्दो-धिमत्त्रोमहाभन्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथास्तं प्रजानाति ।

श्रत्यन्तग्रुन्यताविरहिता श्रत्यनाग्रुन्यतास्त्रभावेन तद्वोधिसत्त्वोमहा-सत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्न् यथास्तं प्रजानाति । श्रनवरायग्रन्य-ताविरहिता अनवराग्रश्च्यतासभावेन तद्दोधिमलोमहासलः प्रज्ञा-पारमितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । श्रनवकार्श्र्स्यताविर-हिता अनवकार्श्र्चताखभावेन तद्वोधिसत्त्वोमहामत्तः प्रज्ञापार्-मितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । प्रकृतिश् स्वताविर्हिता प्रकृतिश्रन्यताखभावेन तद्वोधिसन्तोमहासनः प्रज्ञापार्मिनायां चरन् ययास्तं प्रजानाति । मर्व्वधर्मग्रूत्यताविरहिता मर्व्वधर्मग्रून्य-तास्त्रभावेन तदोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथा-भृतं प्रजानाति । खलचणग्रून्यताविर्हिता खलचणग्रून्यताखभा-वेन तद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभूतं प्रजा-नाति । श्रनुपत्तमा श्रन्यताविरहिताऽनुपत्तमा श्रून्यतास्वभावेन तद्दो-धिमलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । त्रभावग्रुन्यताविर्हिताऽभावग्रन्यतास्त्रभावेन तद्दोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति। खभावग्र्न्यताविरहि-ताखभावग्रन्यताखभावेन तद्दोधिमच्चोमहामचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । श्रभावस्त्रभावश्रस्यताविरहिताऽभावस्त-भावश्रुन्यताखभावेन तद्दोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथासूतं प्रजानाति ।

चलारिस्प्रत्युपस्त्रानान्यायुष्मञ्कारदतीपुत्र विरस्ति।नि सृत्युप-स्त्रान स्त्रभावेन तद्दोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति। चलारि सस्यकुप्रहाणानि विरहितानि सस्यकु- प्रहाणखभावेन तहोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां चरन यथाभूतं प्रजानाति। चलार् ऋद्विपादाविरहिताः ऋद्विपाद-खभावेन तद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन यथाभूतं प्रजानाति । पञ्चेन्द्रियाणिविरहितानि दन्द्रियखभावेन तद्वोधिस-चोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चर्न् यथासूतं प्रजानाति । पञ्च-बलानि विरहितानि बलखभावेन तद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापा-रमितायां चरन यथाभूतं प्रजानाति। सप्तबोध्यङ्गानि विरहितानि बोध्यङ्गखभावेन तद्वोधिमचोमहामचः प्रज्ञापार्मितायां चर्न यथाभूतं प्रजानाति । श्रार्व्याष्टाङ्गमार्गीविर्हितः श्रार्व्याष्टाङ्गमार्ग-खभावेन तद्वीधिसचोगहासचः प्रज्ञापार्मितायां चर्न यथाभृतं प्रजानाति । चलार्थार्थभत्यान्याय्याञ्कारदतीपुत्र विरहितान्यार्थ-सत्यखभावेन तद्वोधिसलोमहासत्तः प्रजापार्मितायां चर्न् यथा-भूतं प्रजानाति । चलारिधानानि विरहितानि ध्यानखभावेन तद्वीधिसत्वीमहासत्वः प्रज्ञापार्मितायां चर्न् यथाभृतं प्रजानाति। चलार्थप्रमाणानि विरह्तितान्यप्रमाणखभावेन तद्वीधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । चतस्र श्रारूपसमा-पत्तयोविरहिता श्रारूणसमापत्तिस्वभावेन तद्वोधिसत्त्वोसहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । श्रष्टौविमोचा-विरहिता विभोचस्वभावेन तहोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्भितायां चरन यथाभूतं प्रजानाति । नवानुपूर्व्वविद्यारसमापत्तयोविरहिता श्रनुपूर्व्वविद्यार्ममापत्तिखभावेन तद्वोधिमलोमदामलः प्रज्ञापार-मितायां चर्न यथाभूतं प्रजानाति । ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहित- विमोचमुखानि विरहितानि श्रुन्यतानिमित्ताप्रिषिहितविमोचमुखखभावेन तद्दोधिमलोमहामत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । श्रिभज्ञाविरहिता श्रिमज्ञाखभावेन तद्दोधिमलोमहामत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति ।
ममाध्योविरहिताः समाधिखभावेन तद्दोधिमलोमहामत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । धारणौमुखानि विरहितानि धारणौमुखखभावेन तद्दोधिमलोमहामत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति ।

दशतयागतवलान्यायुष्मञ्कारदतीषुच विरहितानि दशतयाग तबस्र स्थावेन तद्वोधिस्र लोमहासत्तः प्रज्ञायार्मितायां चरन् ययाभूतं प्रजानाति । चलारि वैशारद्यानि विरहितानि वेशारद्य-स्वभावेन तद्वोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभूतं प्रजानाति । चतसः प्रतिमन्दरोविरहिताः प्रतिमन्दित्वभावेन तद्वो-धिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । महामैचीविरहिता महामैचीखभावेन तद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति । महाक्त्र स्थाविरहिता महाक्त्र स्थास्त्र प्रजानाति । अष्टाद्यावेशिक्ष बुद्ध धर्माविरहिता आवेशिक बुद्ध धर्माखभावेन तद्वोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाभृतं प्रजानाति ।

श्रोत श्रापत्तिफलमायुश्वच्छारदतीपुत्र विरहितं श्रोत श्राप-त्तिफलखभावेन तद्वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां चरन् ययास्तं प्रजानाति । सक्दागासिषसं विरहितं सक्दागासिषसखभावेन तद्दोधिसत्तोमहासत्तः प्रजापारसितायां चरन् यथास्तं
प्रजानाति । अनागासिष्यं विरहितसनागासिष्यस्थावेन तद्दोधिसत्तोमहासत्तः प्रजापारसितायां चरन् यथास्तं प्रजानाति ।
अर्हत्तं विरहितमहंत्त्रस्थावेन तद्दोधिसत्तोमहासत्तः प्रजापारसितायां चरन् यथास्तं प्रजानाति । प्रत्येकवोधिक्वेरहितां प्रत्येकवोधिस्त्रभावेन तद्दोधिसत्तोमहासत्तः प्रजापारसितायां चरन्
यथास्तं प्रजानाति । सार्गाकारज्ञताविरहिता सार्गाकारज्ञतास्वभावेन तद्दोधिकत्तोसहासत्तः प्रजापरसितायां चरन् यथास्तं
प्रजानाति । सर्व्यक्ताविरहिता सर्व्यक्तारक्षभावेन तद्दोधिसत्तोमहासत्तः प्रजापारसितायां चरन् यथास्तं ।
प्रजानाति । सर्व्यक्ताविरहिता सर्व्यक्तारक्षभावेन तद्दो-

तथता श्रायुश्रञ्छारदतीयुत्र विर्हिता तथताख्यभावेन तदोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्यमितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति ।
श्रवितथताविर्हिता श्रवितथताख्यभावेन तद्दोधिसत्त्रोमहासत्तः
प्रज्ञापार्यमितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । श्रवन्यतथताविरहिता श्रनन्यतथताख्यभावेन तद्दोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्यमितायां
चरन् यथासृतं प्रजानाति । धर्मतावर्रिता धर्मताख्यभावेन
तद्दोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्यमितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । धर्मधातुर्त्व्यर्रहितो धर्मधातुख्यभावेन तद्दोधिसत्त्रोमहासत्तः
प्रज्ञापार्यमितायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । धर्मनियामता विरहिता धर्मनियामताख्यभावेन तद्दोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्यमतायां चरन् यथासृतं प्रजानाति । स्रतकोटिर्व्विर्हिता स्रतकोटि

स्वभावेन तद्वोधिसच्चोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथाश्चतं प्रजानाति।

त्रनेनायुग्रञ्कारदतीपुच कार्णेनाविर्हितो बोधिसत्त्वोमहा-सत्तः प्रज्ञापारमितायावेदितयः। श्राह । कथं पुनरायुक्षन् सुस्ते रूपस्य स्वभावः। वार्यं वेदनायाः स्वभावः। वार्यं संज्ञायाः स्वभावः। कथं संस्कारायां स्वभावः । कथं विज्ञानस्य स्वभावः । कथं चन्नूषः स्वभावः। कथं श्रोचस्य स्वभावः। कथं प्राणस्य स्वभावः। कथं जिज्ञायाः खभावः। कथं कायस्य स्वभावः। कथं मनसः स्वभावः। क्यं क्पन्य स्वभावः। कयं ग्रब्दस्य स्वभावः। कयं गन्यस्य स्वभावः। कर्षरसम्ब स्वभावः। कर्षस्पर्गस्य स्वभावः। कर्ष धर्माणां स्रभावः। कयं चचुर्विज्ञानस्य स्रभावः। कथं श्रोचविज्ञा-नस्य स्वभावः। कयं प्राणिविज्ञानस्य स्वभावः। कयं जिङ्गाविज्ञानस्य स्त्रभावः । कथं कायविज्ञानस्य स्त्रभावः । कथं मनोविज्ञानस्य स्वभावः । कयं चतुः संसार्थस्य स्वभावः । कयं श्रोचसंसार्थस्य खभावः। कथं घाणमंस्पर्धस्य खभावः। कथं जिज्ञामंस्पर्धस्य खभावः। क्यं कायमंस्प्रमस्य स्वभावः। कयं मनः मंस्पर्मस्य स्वभावः। कयं चचः संस्पर्भप्रत्ययवेदनायाः खभावः। कथं श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेद-नाचाः खभावः। कथं घाणमंस्पर्धप्रत्ययवेदनाचाः खभावः। कथं जिज्ञासंस्पर्गप्रत्ययवेदनायाः स्वभावः। कथं कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदनायाः स्वभावः। क्यं मनः संस्पर्गप्रत्ययवेदनायाः स्वभावः।

क्यं प्रथिवीधातोः स्त्रभावः । कथमञ्चातोः स्त्रभावः । कथं तेजोधातोः स्त्रभावः । कथं वायुधातोः स्त्रभावः । कथमाका प्रधातोः स्वभावः । कयं विज्ञानधातोः स्वभावः । कयमविद्यायाः स्वभावः । कयं संस्काराणां स्वभावः । कयं विज्ञानस्य स्वभावः । कयं नाम-रूपस्य स्वभावः । कयं षड्यतनस्य स्वभावः । कयं स्पर्भेस्य स्वभावः । कयं वेदनायाः स्वभावः । कयं व्रष्णायाः स्वभावः । कयमु-पादानस्य स्वभावः । कयं भवस्य स्वभावः । कयं जातेः स्वभावः । कयं जरामरणस्य स्वभावः ।

कयं दानपार्मितायाः खभावः । कयं श्रीलपार्मितायाः खभावः । कयं चान्तिपार्मितायाः खभावः । कयं वीर्य्यपार्मिन तायाः खभावः । कयं घानपार्मितायाः खभावः । कयं प्रज्ञापा-रमितायाः खभावः ।

कथमधात्मश्रन्यतायाः खभावः । कथं विद्धांग्रन्यतायाः खभावः । कथं ग्रन्यताग्रन्यतायाः खभावः । कथं महाग्रन्यतायाः खभावः । कथं परमार्थग्रन्यतायाः खभावः । कथं महाग्रन्यतायाः खभावः । कथममंक्ष्रत्यतायाः खभावः । कथं मंक्ष्रतग्रन्यतायाः खभावः । कथममंक्ष्रतग्रन्यतायाः खभावः । कथमवानग्रन्यतायाः खभावः । कथममनवराग्रग्रन्यतायाः खभावः । कथमनवकार्ग्रन्यतायाः खभावः ।
कथं प्रकतिग्रन्यतायाः खभावः । कथं मर्वधम्मग्रन्यतायाः खभावः ।
कथं खक्तवण्ग्रन्यतायाः खभावः । कथं मर्वधमग्रन्यतायाः खभावः ।
कथं खक्तवण्ग्रन्यतायाः खभावः । कथं स्वभाग्रन्यतायाः खभावः ।
वः । कथमभावग्रन्यतायाः खभावः । कथं खभावः । कथं स्वभावः ।
खभावः । कथं मर्यमुण्याणां खभावः । कथं स्वभावः ।
दानां खभावः । कथं मर्यमुण्याणां खभावः । कथं वकानां खभावः ।

क्यं बोधङ्गानां खभावः । कथमाध्याष्ट्राङ्गमार्गस्य खभावः । कथ-भार्यस्त्यानां खभावः । कर्षं धानानां खभावः । कथमप्रमाणानां खभावः । कथमारूष्यसमापत्तीतां खभावः । कथं विमोचाणां खभावः । क्षयं नवानुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीनां खभावः । क्षयं शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानां खभावः । कथमभिज्ञानां स्त्रभावः। कथं सनाधीनां स्त्रभावः। कथं धारणीसुखानां स्त्रभावः। क्यं दग्रतथागतवलानां स्वभावः। कयं वैग्रारद्यानां स्वभावः। कयं प्रतिसम्बदां खभावः । क्यं महामैत्राः खभावः । क्यं महाकर-णायाः खभावः। कथमाविणिकबुद्धधर्माणां खभावः। कथं श्रौत श्रापत्तिफलस्य खभावः। कथं सक्तदागामिफलस्य खभावः। क्यमनागामिपालस्य स्वभावः। क्यमहैत्वस्य स्वभावः। क्यं प्रत्येकवोधेः खभावः। कयं मार्गाकार्ज्ञतायाः खभावः। कयं सर्व्वाकारज्ञतायाः खभावः । कयं तयतायाः खभावः । कयमवि-तयतायाः खभावः । कयमनन्त्रतयतायाः खभावः । कयं धर्मतायाः खभावः । क्यं धर्माधातोः खभावः । क्यं धर्माखितितायाः खभावः । क्यं धर्मनियामतायाः खभावः । कयं भूतकोटेः खभावः ।

सुभूतिराह । श्रभाव श्रायुश्वश्वरदितीपुच रूपस्य स्वभावः । श्रभावीवेदनायाः स्वभावः । श्रभावः संज्ञायाः स्वभावः । श्रभावः संस्काराणां स्वभावः । श्रभावोविज्ञानस्य स्वभावः । श्रभावश्वषुषः स्वभावः । श्रभावः श्रोवस्य स्वभावः । श्रभावो श्राणस्य स्वभावः । श्रभावोजिङ्कायाः स्वभावः । श्रभावः कायस्य स्वभावः । श्रभावोक्तस्यः स्वभावः । श्रभावोक्तस्यः स्वभावः । श्रभावोक्तस्य स्वभावः । श्रभावः श्रम्भवः स्वभावः । त्रभावोगन्धस खभावः । त्रभावोर्सस खभावः । त्रभावः सर्प्रस खभावः । श्रभावोधर्माणां खभावः । श्रभावश्चवृर्विज्ञानस्य सभावः। त्रभावः श्रोचविज्ञानस्य स्वभावः । श्रभावोद्राणविज्ञानस्य स्वभावः । त्रभावोजिङ्गाविज्ञानस्य स्वभावः । श्रभावः कायविज्ञानस्य स्वभावः। श्रभावोमनोविज्ञानस्य स्वभावः । श्रभावश्रचः संसर्शस्य स्वभावः । त्रभावः श्रोचसंस्पर्भस्य स्वभावः । श्रभावोद्राणसंस्पर्भस्य स्वभावः । त्रभावोजिङ्कासंस्पर्भस्य स्वभावः । त्रभावः कायसंस्पर्भस्य स्वभावः । श्रभावोमनः संस्पर्भेषा स्वभावः । श्रभावश्चनः संस्पर्भेप्रत्ययवेदनायाः खुभावः । ऋभावः श्रोषसंखर्षप्रत्ययवेदनायाः खभावः । ऋभावो-न्नाणमंस्पर्मप्रत्ययवेदनायाः स्वभावः । श्रभावो जिङ्कासंस्पर्भप्रत्ययवेद-नायाः - खभावः । श्रभावः कायसंखर्भप्रत्ययवेदनायाः खभावः । श्रभावोमनःसंखर्भप्रत्ययवेदनायाः खभावः । श्रभावः पृथिवीधातोः खभावः । श्रभावोऽत्थातोः खभावः । श्रभावस्ते जोधातोः खभावः । त्रभावीवाय्घातीः खभावः। त्रभाव त्राकाप्रधातीः खभावः। त्रभावोविज्ञानधातोः खभावः । त्रभावोऽविद्यायाः खभावः । त्रभावः संस्काराणां खभावः । श्रभावोविज्ञानस खभावः । श्रभावोनामक-पस्य खभावः । श्रभावः षड्ायतनस्य खभावः । श्रभावः स्पर्धस्य खभावः। त्रभावोवेदनायाः खभावः। त्रभावसम्यायाः खभावः। त्रभाव उपादानस्य खभावः । त्रभावोभवस्य खभावः। त्रभावोजातेः खभावः । श्रभावोजरामरणस्य खभावः ।

अभावोदानपार्मितायाः स्त्रभावः । श्रभावः ग्रीलपार्मितायाः स्त्रभावः । श्रभावः चान्तिपार्मितायाः स्त्रभावः । श्रभावोवीर्य्यपार्- मितायाः खभावः । त्रभावोधानपार्मितायाः खभावः । त्रभावः प्रज्ञापार्मितायाः खभावः ।

श्रभावोऽध्यात्मश्र्यतायाः खभावः । श्रभावोविहिर्ह्याश्रयतायाः खभावः । श्रभावः श्र्यात्मवाद्यात्मविहर्ष्य्यतायाः खभावः । श्रभावः श्र्यात्मवाद्याः खभावः । श्रभावः श्र्यात्मवाद्याः खभावः । श्रभावः । श्रभावोऽत्यन्तश्र्यतायाः खभावः । श्रभावोऽत्यन्तर्यायः खभावः । श्रभावोऽत्यन्तर्यायः खभावः । श्रभावः ।

श्रभावः स्रुत्युपस्तानानां स्वभावः । श्रभावः सम्यक्प्रहाणानां स्वभावः । श्रभावः स्टित्र्याणां स्वभावः । श्रभावः दिन्द्र्याणां स्वभावः । श्रभावोवस्तानां स्वभावः । श्रभावः श्राय्यं हाङ्गमार्गस्य स्वभावः । श्रभावः श्रार्थ्यस्तानां स्वभावः । श्रभावः श्रार्थ्यस्तानां स्वभावः । श्रभावोऽप्रमाणानां स्वभावः । श्रभावोऽप्रमाणानां स्वभावः । श्रभावोऽप्रमाणानां स्वभावः । श्रभावोऽप्रपूर्विवहार्यमापत्तीनां स्वभावः । श्रभावोऽभिज्ञानां स्वभावः । श्रभावोऽभिज्ञानां स्वभावः । श्रभावः समाधीनां स्वभावः । श्रभावोऽपिश्वसानां स्वभावः । श्रभावः समाधीनां स्वभावः । श्रभावोऽपिश्वसानां स्वभावः ।

श्रभावस्थागतवलानां स्वभावः । श्रभावोवैग्रारशानां स्वभावः । श्रभावः प्रतिसम्बिदां स्वभावः । श्रभावोमहामेश्याः स्वभावः । श्रभावोमहाकरुणायाः स्वभावः । श्रभावोऽष्टाद्ग्रावेणिकवुद्भधाणां स्वभावः । श्रभावः श्रोत श्रापत्तिफलस्य स्वभावः । श्रभावः सहदा-गामिफलस्य स्वभावः । श्रभावोऽनागामिफलस्य स्वभावः । श्रभावो-ऽईत्तस्य स्वभावः । श्रभावः प्रश्चेकवोधेः स्वभावः ।

श्रभावोमार्गाकारज्ञतायाः खभावः । श्रभावः सर्व्वाकारज्ञतायाः खभावः । श्रभावज्ञयतायाः खभावः । श्रभावोऽवितयतायाः खभावः । श्रभावोऽनन्यतयतायाः खभावः । श्रभावोधक्षेतायाः खभावः । श्रभा-वोधक्षेधातोः खभावः । श्रभावोधक्षेखितितायाः खभावः । श्रभा-वोधक्षेनियामतायाः खभावः । श्रभावोध्रतकोटेः खभावः ।

श्रनेनायुष्णव्हारदतीयुच पर्यायेणेव वेदितयः। यथाहणं विरिक्तं रूपखभावेन। वेदनाविरिह्ता वेदनाखभावेन। संज्ञा-विरिह्ता मंज्ञासभावेन। संज्ञा-विरिह्ता मंज्ञासभावेन। विज्ञानं विरिह्तं विज्ञानसभावेन। चलुर्व्विरिह्तं चलुःसभावेन। श्रोचं विरिह्तं श्रोचसभावेन। प्राणं विरिह्तं श्राणसभावेन। ज्ञाविरिह्तं जिज्ञासभावेन। कायोविरिह्तं कायसभावेन। मनोविरिह्तः मनःसभावेन। रूपं विरिह्तं रूपसभावेन। प्रस्ति-विरिह्तः प्रव्यसभावेन। प्रसोवि-रिह्तां रमस्सभावेन। रसोवि-रिह्तां रमस्सभावेन। स्रोवि-रिह्तां रमस्सभावेन। स्रोवि-रिह्तां रमस्सभावेन। स्रोवि-रिह्तां रमस्सभावेन। चलुर्व्विज्ञानं विरिह्तं चलुर्विज्ञानसभावेन। श्रोचविज्ञानं विरिह्तं स्राणविज्ञानं विरिह्तं श्रोचविज्ञानं विरिह्तं श्रोचविज्ञानं विरिह्तं वलुर्विज्ञानसभावेन। श्राणविज्ञानं विरिह्तं श्रोचविज्ञानं विरिह्तं वलुर्विज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिह्तं श्रोचविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिह्तं श्रोचविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिह्तं श्रोचविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिद्तं श्रोचविज्ञानसभावेन। प्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विराह्तं श्रोचविज्ञानसभावेन। प्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विराह्तं श्रोचविज्ञानसभावेन। प्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानं विराह्तं श्रोचविज्ञानसभावेन। प्राणविज्ञानं विरिह्तं वल्राणविज्ञानसभावेन। व्याणविज्ञानं विरिह्तं श्रोचविज्ञानसभावेन। प्राणविज्ञानसभावेन।

हितं प्राणविज्ञानखभावेन । जिक्काविज्ञानं विरहितं जिक्काविज्ञा-नस्त्रभावेन । कायविज्ञानं विरहितं कायविज्ञानस्त्रभावेन । मनो-विज्ञानं विरहितं मनोविज्ञानसभावेन । चचुःसंसाग्रीविरहितश्चचुः संसर्भस्त्रभावेन । श्रोत्रसंसर्भाविर्हितः श्रोत्रसंसर्भस्त्रभावेन । घाण-संस्थाभीविर हितो प्राणसंस्थाभयेन । जिक्कासंस्थाभीविर हितो जिज्ञासंस्पर्भस्तभावेन । कायसंस्पर्भीविर्ष्टितः कायसंस्पर्भस्तभावेन । मनः संस्प्रीविर्हितो मनः संस्पर्भस्वभावेन । चनः संस्पर्पप्रत्ययवे-दनाविर्हिता चचुः मंस्पर्भप्रत्ययवेदनास्वभावेन । श्रीवमंस्पर्भप्रत्यय-वेदनाविर्ह्ता श्रोचसंसर्प्रप्रयायवेदनास्त्रभावेन । प्राणसंस्पर्प्रयय-वेदनाविरिदता प्राणमंस्पर्भप्रत्ययवेदनास्वभावेन । जिज्ञामंस्पर्भप्रत्यय-वेदनाविर्हिता निक्वासंखर्भप्रत्ययवेदनाखभावेन । कायसंखर्भप्रत्यय वेदनाविर्ह्ता कायमंसार्पप्रययवेदनास्त्रभावेन । मनः संसार्पप्रयय वेदनाविर्हिता मनः संसार्गप्रतायवेदनास्त्रभावेन । पृथिवीधातुर्वि-र्हितः पृथिवीधातुखभावेन । श्रुआतुर्व्विर्हितोऽआतुखभावेन । तेजोधातुर्विर्हितखेजोधातुखभावेन । वायुधातुर्व्वरहितो वाय-धातुखभावेन । श्राकामधातुर्विर्हित श्राकामधातुखभावेन । वि-ज्ञानधातुर्व्विर्हितो विज्ञानधातुखभावेन । ऋविद्याविर्हिताऽवि-द्याखभावेन । संस्काराविरहिताः संस्कारस्वभावेन । विज्ञानं विर-हितं विज्ञानखभावेन । नामरूपं विर्हितं नामरूपखभावेन । षड़ायतनं विरहितं षड़ायतनस्वभावेन । स्प्रीविरहित:स्पर्भस्वभा-वेन । वेदनाविरहिता वेदनाखभावेन । तथ्णाविरहिता तथ्णाख-भावेन । खपादान् विरहितमुदानखभावेन । भवोविरहितो भवख- भावेन । जातिर्व्विर्हिता जातिस्वभावेन । जरामर्णं विर्हितं जरामर्णस्वभावेन ।

द्रानपारिमताविरिह्ता द्रानपारिमतास्वभावेन । श्रीस्तपारिमन ताविरिह्ता श्रीस्तपारिमतास्वभावेन । स्त्रान्तिपारिमताविरिह्ता स्त्रान्तिपारिमतास्वभावेन । वीर्व्यपारिमताविरिह्ता वीर्व्यपारिमता स्वभावेन । ध्वानपारिमताविरिह्ता ध्वानपारिमतास्वभावेन । श्रज्ञा-पारिमताविरिह्ता श्रज्ञापारिमतास्वभावेन ।

श्रधाताशून्यताविरहिता श्रधाताशून्यतास्त्रभावेन । वहिद्धी-श्रुन्यताविरहिता वहिद्धीशुन्यतास्त्रभावेन । श्रथात्मवहिद्धीश्रुन्यता-विर्हिता अधातावहिद्धांशुन्यताखभावेन । शुन्यताशुन्यताविर्हिता ग्रन्यताश्र्त्यतास्त्रभावेन । महाश्रन्यताविरहिता महाश्रन्यतास्त्रभा-वेन । परमार्थशून्यताविरहिता परमार्थशून्यतास्वभावेन । संस्कृत-ग्रुन्यताविर हिता संस्कृतग्रुन्यतास्वभावेन । असंस्कृतग्रुन्यताविर हिता श्रमंख्वतग्र्न्यतास्वभावेन । श्रयनग्र्न्यताविरहिता श्रयनग्र्न्यता-खभावेन । श्रनवराग्रश्चन्यताविरहिता श्रनवराग्रश्चनताखभावेन। अनवकारश्च्यताविर्हिता अनवकारश्च्यताखभावेन । प्रकृतिश्च-न्यताविर्हिता प्रकृतिग्रून्यतास्त्रभावेन । सर्वधर्मग्रून्यताविर्हिता मर्वधर्माश्च्यतास्वभावेन। खलचणश्च्यताविर्हिता खलचणश्च्यता-खभावेन । अनुपलमाश्चन्यताविर्हिता अनुपलमाश्चन्यताखभावेन । श्रभावश्रुत्यताविर्हिता श्रभावश्रुत्यताखभावेन । खभावश्रुत्यताविर-हिता खभावग्रन्यताखभावेन। श्रभावसभावशून्यताविर हिता त्रभावखभावग्रन्यताखभावेन ।

स्रत्यपञ्चानानि विरहितानि सृत्यपञ्चानस्वभावेन । सन्यक् प्रहाणानि विरहितानि सम्यक्प्रहाणस्वभावेन । ऋद्विपादाविरहि-ताः ऋद्विपादस्वभावेन । दुन्द्रियाणि विर्हितानि दुन्द्रियसभा-वेन । बलानि विरहितानि बलखभावेन । बोध्यङ्गानि विरहि-तानि बोधकुखभावेन। श्रार्थाष्टाकुमागोविरहित श्रार्थाष्टाकु-मार्गस्यभावेन । त्रार्व्यभत्यानि विरहितान्यार्व्यभत्यस्यभावेन । थानानि विरह्तिानि थानस्वभावेन । ऋप्रमाणानि विरह्तिान्य-प्रमाणस्वभावेन । श्रारूपसमापत्तयोविरहिता श्रारूपसमापत्ति-खभावेन । श्रष्टविमोचाविरहिता श्रष्टविमोचखभावेन । श्रनुपूर्व-विद्वारसमापत्तयो विरद्विता श्रनुपूर्वविद्वारसमापत्तिस्तसावेन। शून्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखानि विरहितानि शून्यताि -मित्ताप्रणिहितविमोचमुखखभावेन । समाधयोविरहिताः समाधि-खभावेन । धारणीमुखानि विरहितानि धारणीमुखस्वभावेन । तथागतवलानि विरहितानि तथागतवलखभावेन। वैभारद्यानि विर्ह्तितानि वैग्रारचख्रभावेन । प्रतिमास्वदोविर्ह्तिताः प्रतिसस्वित् खभावेन । महामैचीविरहिता महामैचीखभावेन । महाकरणा-महाकर्णाखभावेन। श्रावेणिकबुद्धधर्माविरहिता त्रावेणिकबुद्धधर्मस्वभावेन । श्रोत श्रापत्तिपत्तं विरहितं श्रोत श्राप-त्तिफलुखभावेन । सक्तदागामिफलं विरहितं सक्तदागामिफलुखभा-वेन । श्रनागामिपालं विरहितमनागामि पालखभावेन । श्रईत्वं विरहितमईचखभावेन। प्रत्येकबोधिर्वरहिता प्रत्येकबोधिखभावेन। मार्गाकारज्ञताविर्हिता मार्गाकारज्ञताखभावेन । सर्वाकारज्ञता-



विरहिता सर्वाकारज्ञतास्त्रभावेन । तथताविरहिता तथतास्त्रभावेन । अवितयताविरहिता अवितयतास्त्रभावेन । अनन्यतथताविरहिता अवितयतास्त्रभावेन । अर्थातास्त्रभावेन । धर्मापातु- र्व्विरहिता धर्मानियामतास्त्रभावेन । धर्मानियामतास्त्रभावेन । भ्रतकोटिर्व्वरहिता भ्रतकोटिस्वभावेन ।

पुनरपरमायुग्रञ्कारदतीपुच रूपं विर्हितं रूपलचणेन। वेद-नाविरहिता वेदनालचणेन । संज्ञाविरहिता संज्ञालचणेन । संस्का-राविरहिताः संस्काराजचणेन । विज्ञानं विरहितं विज्ञानजचणेन । चच्रिंदितं चच्र्षंचणेन । श्रोचं विर्हितं श्रोचलचणेन । प्राणं विरहितं घाणलचणेन। जिज्ञाविरहिता जिज्ञालचणेन। कायोवि-रहितः कायलचणेन । मनोविरहितं मनोलचणेन । रूपं विरहितं रूपलचणेन । प्रब्दोविरहितः प्रब्दलचणेन । गन्धोविरहितो गन्ध-खचणेन। रसोविरहितो रसलचणेन। स्प्रोविरहितः स्पर्भलचणेन। धर्माविरहिता धर्मालचणेन । चचुर्विज्ञानं विरहितं चचुर्विज्ञान-बच्योन । श्रोचविज्ञानं विर्ह्तिं श्रोचविज्ञानबच्योन । प्राणवि-ज्ञानं विरहितं घाणविज्ञानलच्णेन। जिज्ञाविज्ञानं विरहितं जिज्ञाविज्ञानलच्छेन । कायविज्ञानं विर्हितं कायविज्ञानलच्छेन। मनोविज्ञानं विरहितं मनोविज्ञानलचणेन । चचुः मंस्पर्भोविरहितश्चनः संस्पर्राज्यणेन । श्रोचसंस्पर्शीविर्हितं श्रोचसंस्पर्भज्यणेन । प्राणसं-स्प्रोविर हितो प्राणसंस्पर्भेलचणेन । जिङ्गासंस्पर्भोविर हितो जिङ्गा-संस्पर्धनचरीन । कायसंस्पर्धीविरहितः कायसंस्पर्धनचरीन । मनः- संस्थाप्रितरहितो सनःसंस्थाप्रस्यस्थे। चनुःसंस्थाप्रस्ययवेदनाविरहिता चनुःसंस्थाप्रस्ययवेदनाक्षचिषेन। श्रोचसंस्थाप्रस्ययवेदनाक्षचिषेन। श्रोचसंस्थाप्रस्ययवेदनाविरहिता श्राणसंस्थाप्रस्ययवेदनाविच्छेत। जिङ्कासंस्थाप्रस्ययवेदनाविच्छेत। जिङ्कासंस्थाप्रस्ययवेदनाविच्छेत। कायसंस्थाप्रस्ययवेदनाविच्छिता सनःसंस्थाप्रस्ययवेदनाविच्छेत। सनःसंस्थाप्रस्ययवेदनाविच्छेत। सनःसंस्थाप्रस्ययवेदनाविच्छेत।

पृथिवीधातुर्व्वरहितः पृथिवीधातुषच्येन । श्रश्चातुर्व्वरहितोऽश्चातुषच्येन । तेजोधातुर्व्वरहितस्तेजोधातुषच्येन । वायुधातुर्व्वरहितो वायुधातुष्वच्येन । श्राकाग्रधातुर्व्वरहित श्राकाग्रधातुष्वच्येन । विज्ञानधातुष्वच्येन । श्रविद्याविरहिता
श्रविद्याषच्येन । संस्काराविरहिताः संस्कार्यच्येन । विज्ञानं
विरहितं विज्ञानखच्येन । नामक्पं विरहितं नासक्प्यच्येन ।
वड्गायतनं विरहितं षड्गायतनखच्येन । स्योविरहितः स्पर्भवच्येन ।
वदनाविरहिता वेदनाखच्येन । स्याविरहिता स्वय्याषच्येन ।
उपादानं विरहितसुपादानखच्येन । भवोिद्रहितो भवसच्येन ।
जातिर्व्वरहिता जातिखच्येन । जरामर्यं विरहितं जरामरलच्येन।

दानपार्मिताविर्हिता द्रानपार्मिताखचणेन । श्रीकपार्मिन ताविर्हिता श्रीकपार्मिताखचणेन । चान्तिपार्मिताविर्हिता चान्तिपार्मिताखचणेन । वीर्व्यपार्मिताविर्हिता वीर्व्यपार्मिता-खचणेन । ध्यानपार्मिताविर्हिता ध्यानपार्मिताखचणेन । प्रज्ञा-पार्मिता विरहिता श्रज्ञापार्मिताखचणेन ।

प्रधातमग्रन्थताविरहिता प्रधातमग्रन्थतालचणेन । वहिर्द्धाग्र-न्यताविर्दिता, विद्विश्चित्रात्वकाषेन । श्रधात्मविद्वीश्चन्यताविर-हिता ऋधातावहिद्धांशून्यताखचणेन। शून्यताशून्यताविरहिता शून्य-ताग्र्न्यताखचणेन । महाग्र्न्यताविर्हिता महाग्र्न्यताखचणेन । परमार्थश्च्यताविरहिता परमार्थश्च्यतालचणेन । मंस्नुतश्च्यतावि-रिहता संक्षतग्र्न्यतालचणेन । असंक्षतग्र्न्यताविरहिता असंक्षत-ग्रुंन्यतालचणेन। श्रत्यन्तग्र्न्यताविर्हिता श्रत्यनाग्रन्यतालचणेन। त्रनवरायशून्यताविरहिता त्रनवरायशून्यताचच्णेन । त्रनवकार-शुन्यताविर्हिता अनवकारशुन्यतालचणेन । प्रक्रतिशुन्यताविर्हिता प्रक्रतिग्र्न्यता जचणेन । सर्वध संग्र्न्यता विर हिता सर्वध संग्र्न्यता ज-चर्णेन । खनचणग्रन्यताविर्हिता खनचणग्रन्यताखभावेन । अनु-पलभाग्र्न्यताविर्हिता अनुपलभाग्र्न्यतालचणेन । अभावग्र्न्यता-विर्हिता श्रभावग्रुत्यतालचणेन । खभावग्रुन्यताविर्हिता खभा-वश्चन्यतालचणेन । श्रभावखभावश्चन्यताविर्हिता श्रभावखभावश् -न्यतालच्छीन ।

स्रत्युपस्थानानि विरहितानि सृत्युपस्थानलच्योन । सम्यक् प्रहाणानि विरहितानि सम्यक् प्रहाणलच्योन । स्टिइपादाविर हिता स्टिइपादलच्योन । दिन्हियाणि विरहितानि दिन्द्रियकच्योन । बलानि विरहितानि बस्रलच्योन । बोध्यङ्गानि विरहितानि बोध्यङ्गलच्योन । त्रार्थ्याष्टाङ्गमागीविरहित त्रार्थ्याष्टाङ्गमागेलच-योन । त्रार्थ्यपत्थानि विरहितान्यार्थ्यमत्यलच्योन । ध्यानानि विर-हितानि ध्यानलच्योन । त्रप्रमाणानि विरहितानि त्रप्रमाणलच- शेन । श्राह्मय समापत्तयोविरदिता श्राह्मय समापत्तिलचलेन । श्रष्टौ विमोचाविरहिता श्रष्टविमोचलचणेन । श्रतुपूर्वविद्वारसमा-पत्तयोविरहिता अनुपूर्विवहारसमापत्तिलचणेन । ग्रन्यतानिमि-त्ताप्रणिहितविमोचसुखानि विरहितानि शून्यतानिमित्ताप्रणिहि-तविमोचसुखलच्योन । श्रभिज्ञाविर्हिता श्रभिज्ञालच्योन। समा-धयोविरहिताः समाधिलच्योन। धारणीसखानि विरहितानि धारणीसुखबचणेन । तथागतबलानि विरहितानि तथागतबल-जन्ने । वैशारद्यानि विरहितानि वैशारदानच्येन । प्रतिस्थि-दोविरहिताः प्रतिसम्बदलच्योन । महामैत्रीविरहिता महामैत्री-जन्मेन । महाकरुणाविरहिता महाकरुणानच्येन । श्रावेणिक-बुद्धधर्माविरहिता त्रावेणिकबुद्धधर्मस्यभावेन । श्रोत त्रापित्तफलं विरहितं श्रोत श्रापत्तिफ ख ख खेन । सक्दागा निफ खं विरहितं सक्दागामिपाजनचणेन । श्रनागामिपालं विरहितमनागामिनच-पोन । ऋईचविर हितमईचलचपोन । प्रत्येकचोधिर्व्विर हिता प्रत्ये-कवोधि खच णेन । मार्गाकार ज्ञताविर हिता मार्गाकार ज्ञता खच णेन । सर्वाकारज्ञताविरहिता सर्वाकारज्ञतालचणेन । तथताविरहिता तयतालचणेन । प्रवितयताविरहिता प्रवितयतालचणेन । प्रनन्य-तयताविरहिता श्रनन्यतयतालच्योन। धर्मताविरहिता धर्मतालच-णेन । धर्मधातुर्व्वरहितो धर्मधातुलचणेन। धर्मस्थितिताविरहिता धर्मस्थितितालचणेन । ध्रमेनियामताविर्हिता धर्मनियामतालच-णेन । स्तकोटिर्व्वरिहता स्तकोटिजचणेन । जचणखभावेनापि लचणं विरहितं। स्वभावलचणेनापि लचणस्वभावोविरहितः।

श्राह । य श्रायुशन् सुभूते वोधिसलोमहासंलोऽत्र शिचायां शिचियते । सनिर्यास्थित सर्वाकारज्ञतायां । सुभूतिराह । एव-मेवेतदायुष्पञ्छारदतीपुच एव मेतत्। यो बोधिसत्तोमहासत्ती-ऽच भिचायां भिचिखते । सनिर्वाखित सर्व्वाकारज्ञतायां । तत्क्ख हेतोस्तवाह्यायुषाञ्कारदतीपुचाजातानिर्याताः सर्वधर्माः । श्राह । कतम त्रायुषान् सुभूतेऽजातानिर्याताः सर्वधर्माः । सुभूतिराह । रूपमायुक्षञ्कारदतीपुत्र शून्यरूपेण । तस्य नैव जातिरूपलभ्यते । न निर्याणं। वेदनाश्चन्यावेदनया तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं। मंज्ञाग्र्-यामंज्ञया। तस्यानैव जातिरूपलभ्यते। न निर्याणं। संस्काराः ग्रुन्याः । संस्कारैस्वेषां नैवजातिरूपसभ्यते न निर्याणं । विज्ञानं ग्रून्यं विज्ञानेन तस्य नैव जातिरूपसभाते न निर्याणं। चच्रायुषाञ्कारदतीपुच शून्यं चचुवा तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं। श्रीचं ग्रुन्यं श्रीचेण तस्य नैव जातिरूपसभ्यते न निर्याणं। घाणं शुन्यं घाणेन तस्य नैवजातिरूपलभ्यते न निर्वाणं। जिज्ञाशुन्या जिज्ञया तसा नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं। कायः ग्रून्यः कायेन तस्य नैव जातिरूपसभ्यते न निर्याणं। मनः शुन्यं मनमा तस्य नैव जातिक्पलभ्यते न निर्याणं । रूपमायुषाञ्कारदतीपुत्र ग्रन्यं रूपेण तस्य नैव जातिक्पलभ्यते न निर्याणं। प्रब्दः ग्रन्यः प्रब्देन तस्य नैव जातिक्पसभ्यते न निर्याणं। गन्धः ग्रुन्धोगन्धेन तस्य नैव जातिरूपसभ्यते न निर्याणं। रमः ग्रुन्थोर् मेन तस्य नैव जातिरूप-लभ्यते न निर्याणं । स्पर्भः शून्यः स्पर्मन तस्य नैव जातिक्पलभ्यते न निर्याणं। धर्माः ग्रन्याधमीकेषां नैव जातिक्यलभ्यते न निर्याणं। चचुर्विज्ञानमायुश्वञ्चारदतीपुच ग्रून्यं चचुर्विज्ञानेन तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं । श्रोषविज्ञानं ग्रून्यं श्रोषविज्ञानेन तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं । प्राणविज्ञानं ग्रून्यं श्राणवि-ज्ञानेन तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं । जिङ्गाविज्ञानं ग्रून्यं जिङ्गाविज्ञानेन तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं । कायविज्ञानं ग्रून्यं कायविज्ञानेन तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं । मनो-विज्ञानं ग्रून्यं मनोविज्ञानेन तस्य नैव जातिरूपलभ्यते न निर्याणं ।

चनुःसंसर्भ त्रायुषाञ्कारदतीपुच ग्रून्यश्चनुःसंसर्भन तस्व नैव जातिरूपलभ्यते न निर्धाणं । श्रोचसंसर्भः ग्रून्यः श्रोचसंसर्भेन तस्व नैव जातिरूपलभ्यते न निर्धाणं । प्राणसंस्पर्भः ग्रून्यो प्राणसंस्पर्भन तस्व नैव जातिरूपलभ्यते न निर्धाणं । जिङ्कासंस्पर्भः ग्रून्यो जिङ्का-संस्पर्भन तस्व नैवजातिरूपलभ्यते न निर्धाणं । कायसंस्पर्भः ग्रुन्यः कायसंस्पर्भन तस्व नैव जातिरूपलभ्यते न निर्धाणं । मनः संस्पर्भः ग्रून्यो मनः संस्पर्भन तस्व नैवजातिरूपलभ्यते न निर्धाणं ।

चनुःसंस्पर्णप्रत्ययवेदनाग्रत्या चनुःसंस्पर्णप्रत्ययवेदनया तस्या नैव जाति रूपल्ययेते न निर्याणं । श्रोचसंस्पर्णप्रत्ययवेदना ग्रुत्या श्रोचसंस्पर्णप्रत्ययवेदनया तस्या नैव जाति रूपल्ययेते न निर्याणं । प्राण्यसंस्पर्णप्रत्ययवेदनया तस्या नैव जाति रूपल्ययेते दनया तस्या नैव जाति रूपल्ययेते दनया ग्रुत्या प्राण्यसंस्पर्णप्रत्ययवेदनया तस्या नैव जाति रूपल्ययेते न निर्याणं । जिज्ञासंस्पर्णप्रत्ययवेदनया तस्यानैव जाति रूपल्ययेते न निर्याणं । कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदनया तस्यानैव जाति रूपल्ययेते न निर्याणं । सनःसंस्पर्णप्रत्ययवेदनया ग्रुत्या सनः संस्पर्णप्रत्ययवेदनया ग्रुत्या सनः संस्पर्णप्रत्ययवेदनया ग्रुत्या सनः संस्पर्णप्रत्ययवेदनया तस्यानैव जाति रूपल्ययेते न निर्याणं ।

पृथिवीधातुरायुषाञ्कारदतीपुत्र श्रन्यः पृथिवीधातुना तस्य नैवजातिरूपसम्यते न निर्याणं । श्रन्थातुः श्रून्योऽश्चातुना तस्य नैवजातिरूपसम्यते न निर्याणं । तेजोधातुः श्रून्योदेश्चातुना तस्य नैवजातिरूपसम्यते न निर्याणं । वायुधातुः श्रून्यो वायुधातुना तस्य नैवजातिरूपसम्यते न निर्याणं । श्राकाश्रधातुः श्रून्य श्राकाश्रधातुना तस्य नैवजातिरूपसम्यते न निर्याणं । विद्यानधातुः श्रून्यो विद्यानधातुना । तस्य नैवजातिरूपसम्यते न निर्याणं । विद्यानधातुः श्रून्यो विद्यानधातुना । तस्य नैवजातिरूपसम्यते न निर्याणं ।

श्रविद्या श्रायुश्वञ्छारदतीपुत्र श्रूत्याऽविद्यया तथानैवजाति
रूपलभ्यते न निर्याणं। संस्काराः श्रूत्याः संस्कारेः तेषां नैवजा
तिरूपलभ्यते न निर्याणं। विज्ञानं श्रूत्यं विज्ञानेन तथा नैवजाति
रूपलभ्यते न निर्याणं। वामरूपं श्रूत्यं वामरूपेण तथा नैवजाति
रूपलभ्यते न निर्याणं। षड़ायतनं श्रूत्यं षड़ायतनेन तथा नैव
जातिरूपलभ्यते न निर्याणं। खेरनाश्रूत्यावेरनया तथानैवजातिरूपल
भ्यते न निर्याणं। वेरनाश्रूत्यावेरनया तथानैवजातिरूपल
भ्यते न निर्याणं। व्यणाश्रूत्याव्यण्या तथानैवजातिरूपलभ्यते न

निर्याणं। खपारानं श्रूत्यस्रुपारानेन तथा नैवजातिरूपलभ्यते न

निर्याणं। भवः श्रूत्योभवेन तथा नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं।

जातिः श्रूत्यो जात्या तथानैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं।

मर्णं श्रूत्यं जरामर्णेन तथा नैवजातिरूपलभ्यते न

निर्याणं।

दानपारिमतायुग्रञ्कारदतीषुच ग्रत्यादानपारिमतया तस्या नैवजातिरूपकाश्यते न निर्याणं। शीलपारिमता ग्रत्या शीलपार- मितया तस्थानैवजातिक्पसम्यते न निर्याणं। चान्तिपारमिता 

ग्रूत्या चान्तिपारमितया तस्थानैवजातिक्पसम्यते न निर्याणं।
वीर्य्यपारमिता ग्रूत्या वीर्य्यपारमितया तस्थानैवजातिक्पसम्यते न निर्याणं। ध्यानपारमिता ग्रूत्या ध्यानपारमितया तस्थानैवजातिक्पसम्यते न निर्याणं। प्रज्ञापारमिता ग्रूत्या प्रज्ञापारमितया 
तस्थानैवजातिक्पसम्यते न निर्याणं।

श्रधाताग्रन्थताय्याञ्कारदतीयुत्र श्रन्थाऽध्याताग्रन्थतया तसा-नैवजातिरूपसभ्यते न निर्याणं । वहिद्धीग्रन्यताग्रन्या वहिद्धीग्रन्य-तया तस्तानैवजातिरूपसभ्यते न निर्याणं । श्रधात्मवसिद्धांशून्य-ताग्रन्याऽध्यात्मविद्धांग्रन्यतया तस्यानैवनातिरूपसभ्यते न निर्याणं। श्रुन्यताश्रुन्यता श्रुन्या श्रुन्यताश्रुन्यतया तस्त्रानैवजातिरूपल-भ्यते न निर्याणं । महाग्रत्यताग्रत्या महाग्रत्यतया तस्यानैवजा-तिरूपसभ्यते न निर्याणं । परमार्थश्चन्यताश्चन्या परमार्थश्चन्यतया तस्यानैवजातिन्हपलभ्यते न निर्याणं । मंस्नुतश्रन्यताश्रन्या मंस्नुत-ग्रान्यतया तस्थानेवजातिकपत्रभवते न निर्याणं। श्रमंस्क्रतग्रान्यता-शून्या त्रमंक्षतशुन्यतया तस्वानैवजातिक्वपस्थते न निर्वाणं। श्रत्यन्तग्र्न्यताग्र्न्या श्रत्यन्तग्र्न्यतया तस्यानेवजातिन्द्रपन्नभ्यते न निर्याणं । श्रनवरायग्रन्थताग्रन्था श्रनवरायग्रन्थतथा तस्त्रानेवजा-तिरूपसभ्यते न निर्याणं। अनवकारग्रत्यताग्रत्याऽनवकारग्रत्यतया तस्यानैवजातिरूपसभ्यते न निर्याणं । प्रकृतिग्र्न्यताश्र्न्या प्रकृतिन ग्रत्यतया तस्यानैवजातिष्द्रपत्तभ्यते न निर्याणं। सर्वधर्मग्रयता ग्रन्या मर्व्वधर्षाग्रन्यतया तस्रानैवजातिरूपसभ्यते न निर्वाणं। ख्रज्ञचणश्र्यताश्र्या ख्रज्ञचणश्र्यतया तखानैवजातिरूपक्षभये न
निर्घाणं। अनुपद्मभश्र्यताश्र्या अनुपद्मभश्र्यतया तखानैवजातिरूपक्षभये न निर्धाणं। अभावश्र्यताश्र्या अभावश्र्यतथा
तखानैवजातिरूपक्षभये न निर्धाणं। खभावश्र्यताश्र्या खभावश्र्यतया। तखानैवजातिरूपक्षभये न निर्धाणं। अभावख्रभावश्र्यतथा
त्याश्र्यात्था। तखानैवजातिरूपक्षभये न निर्धाणं। अभावख्रभावश्र्यत्याश्र्याद्याद्याद्यावश्र्यते न
निर्धाणं।

स्रत्युपस्थानान्यायुष्यञ्कारदतीपुत्र श्रून्यानि सृत्युपस्थानेः तेषां नैवजातिरूपस्थते न निर्याणं । सम्यक् प्रहाणानि श्रून्यानि सम्यक् प्रहाणेः तेषां नैवजातिरूपस्थते न निर्याणं । क्टिंद्वपादाः श्रून्याः ऋद्विपादैः तेषां नैवजातिरूपस्थते न निर्याणं । इन्द्रिन्याणि श्रून्यानीन्द्रियैः तेषां नैवजातिरूपस्थते न निर्याणं । वसानि श्रून्यानि वसेः तेषां नैवजातिरूपस्थते न निर्याणं । वोध्यङ्गानि श्रून्यानि वोध्यङ्गैः तेषां नैवजातिरूपस्थते न निर्याणं । आर्थाष्टाङ्गमार्गः श्रून्य त्रार्थाष्टाङ्गमार्गण तस्य नैवजातिरूपस्थते न निर्याणं ।

श्रार्थभात्यान्यायुषाञ्कारदतीपुत्र श्रूत्यान्यार्थभात्येः तेषां नैवजातिक्पसभाते न निर्याणं। ध्यानानि श्रूत्यानि ध्यानैः तेषां
नैवजातिक्पसभाते न निर्याणं। श्रूप्रभाणानि श्रूत्यान्यप्रमाणेः
तेषां नैवजातिक्पसभाते न निर्याणं। श्राक्ष्यसमापत्तयः श्रूत्या
श्राक्ष्यसमापत्तिभिः तेषां नैवजातिक्पसभाते न निर्याणं।
श्रष्टौ विमोचाः श्रूत्याविमोचेः तेषां नैवजातिक्पसभाते न

निर्घाणं । नवाऽनुपूर्व्वविद्वार्समापत्तयः ग्रून्या नवाऽनुपूर्व्वविद्वार्स-मापत्तिभिः तामां नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं। शून्यतानि-मित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि शून्यानि शून्यतानिमित्ताप्रणिहित-विमोन्नै: तेषां नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं। श्रभिज्ञाः ग्रन्या श्रभिज्ञाभिः तासां नैवजातिक्रपत्तभ्यते न निर्वाणं। ममाधयः ग्रुन्याः समाधिभिः तेषां नैवजातिक्पलभ्यते न नि-र्याणं। धारणीसुखानि शुन्यानि धारणीसुखैः तेषां नैवजाति-रूपसभ्यते न निर्याणं। दश्रतयागतबस्तानि शुन्यानि दश्रतयाग-तबसी: तेषां नैवजातिरूपसभ्यते न निर्याणं। चलारिवैणार्द्यानि ग्रुन्यानि वैगारधैः तेषां नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं। चतस्रः प्रतिषम्बदः शून्याः प्रतिषम्बिद्धिः ताषां नैवजातिरूपखभ्यते न निर्याणं। महामैची ग्रन्या महामैच्या तस्यानैवजाति रूपल्भक्ते न निर्याणं। महाकरणाशुन्या महाकरणया तस्यानेवजातिरूप-सभ्यते न निर्याणं। श्रष्टाद्यावेणिकाबृह्यभाः ग्रन्या श्रावेणिक बुद्धधर्मीः तेषां नैवजातिरूपसभ्यते न निर्याणं।

श्रीत श्रापत्तिपालमायुग्रञ्कारदतीपुत्र ग्रुत्यं श्रीत श्रापत्तिपलेन तस्य नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं । सक्षदागामिपलं
ग्रूत्यं सक्षदामिपलेन तस्य नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं ।
श्रनागामिपलं ग्रूत्यमनागामिपलेन तस्य नैवजातिरूपलभ्यते न
निर्याणं । श्रद्धं ग्रूत्यमईस्वेन तस्य नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं । प्रत्येकवोधिः ग्रुत्यम प्रत्येकवोध्या । तस्यानैवजातिरूपलभ्यते
न निर्याणं ।

तथतायुष्पञ्छारद्वतीषुच ग्रुन्या तथतया । तस्त्रानेवजातिरूपस्थिते न निर्याणं । श्रवितथताग्रुन्याऽवितथतया । तस्त्रानेवजातिस्पलभ्यते न निर्याणं । श्रवतथताग्रुन्याऽवितथतया । तस्त्रानेवजातिस्पलभ्यते न निर्याणं । श्रवन्यतथतायुष्पञ्छारद्वतीपुच ग्रुन्याऽनन्यतथतया तस्त्रानेवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं । धर्म्मधातुः ग्रुन्यो
धर्म्मधातुना तस्त्र नैवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं । धर्म्मिस्तिताग्रुन्या
धर्म्मिस्तितया तस्त्रानेवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं । धर्म्मिस्यामताग्रुत्या धर्म्मिश्यामतया तस्त्रानेवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं ।
भ्रतकोटिः ग्रुन्या भ्रतकोच्या तस्त्रानेवजातिरूपलभ्यते न निर्याणं ।

एवसायुश्वञ्कारदतीपुच बोधिसक्तोमहामक्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सब्बंकारज्ञताया ऋग्यासीमवित । स यथा यथा सब्बंकार्ज्ञताया ऋग्यासीमवित । स यथा यथा सब्बंकार्ज्ञताया ऋग्यासी भवित स तथा तथा कावपरिग्रुद्धिं वाक्परिग्रुद्धिं विक्तपरिग्रुद्धिं वाक्परिग्रुद्धिं विक्तपरिग्रुद्धिं वाक्परिग्रुद्धिं विक्तपरिग्रुद्धिं । स्वत्या वोधिसक्तेमहासक्ते । रागस्वग्तं सावाधायसम्वग्तं देर्थामासर्थिनस्वगतं क्रीसम्बद्धायायाये विक्तं सावाध्यं विक्तस्वगतं विक्तस्वगत्याद्यन् न(?) जात्यमात् कुवावप्रपचते । अन्यत्र सक्तपरिपाक्षकेतोः सर्ववृद्धिं विक्तपरिपायये वृद्धिं विद्धिं संक्रामिति । स्वाव्यक्तिपाययम् न जात्वद्धैर्भगविद्धिः विक्तरिक्तो भवित । यावदनुक्तरां सम्बन्नस्वयोधिमभिसम्बद्धः ।

ग्रतसाइ खिका प्रज्ञापार मिता।

€ष्टर

तस्मात्तर्द्वायुग्नन् ग्रारदतीपुत्र बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेनेमां गुणातुमं-सां प्रतिक्रथुकामेनेवं प्रज्ञापार्रामतायामनित्तिप्रधुरेण चरितव्यं। एवं ज्ञायुग्रञ्कारदतीपुत्र बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्रामतायां चरन् खभासीभवति सर्व्याकारज्ञतायां॥ ०॥

ग्रतसाइस्त्राः प्रज्ञापार्मितायाश्चतुर्थः परिवर्त्तः ।

## श्रय पञ्चमः परिवर्त्तः।

李李豪命奉李

श्रयायुगान् सुस्तिर्भगवन्तमेतदवोचत् । सचेद्भगवन् बोधिस-चोमहासचोऽतुपायकौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपे चरति निमित्ते चरति । स चेद् वेदनायां चरति निमित्ते चरति । स चेत् संज्ञायां चरति निमित्ते चरति । स चेत् संस्कारेषु चरति निमित्ते चरति। य चेदिज्ञाने चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन् बोधिमन्त्रोमहासन्त्रोऽतुपायकौ प्रक्री प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधि-मलोमहामलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् रूपं सुख-मिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासलो ऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् रूपं दुःखमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग-खेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपमात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमदासत्त्रोऽतुपायकौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् रूपमनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधि-सन्तों महासन्तो ८ नुपाय को प्रकेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपं ग्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसन्तोमषा- मक्तोऽनुपाय कौमजेन प्रज्ञापारिमितायां चरण् रूपममान्तिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौमजेन प्रज्ञापारिमतायां चरण् रूपं विविक्तमिति चरित निकित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौमजेन प्रज्ञा-पारिमितायां चरण् रूपमविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमचायत्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् वेदनानित्येति चरति निमित्ते चरति । स पेङ्गा-वन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन वेदनाऽनित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसन्तो-महामचोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् वेदनासुखेति चरति निमिन्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौपलेन प्रजापारमितायां चरन् वेदनां दःखेति चरति निमित्ते चर्ति । स चेड्रगवन बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन वेदनां प्रान्तेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौ प्रसेन प्रज्ञापार्मिता-यां चरन् वेदनामणानीति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमलो महामलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रश्चापार्मितायां चर्न वेदनां विविकति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधि-सत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् वेदनाम-विविक्तेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसन्वोमहा-सत्तोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् संज्ञानित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रजापारमितायां चर्न् संज्ञा श्रनित्यति चरति निमित्ते चरति । म चेद्भगवन बोधिसत्त्वोसहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रजेन प्रज्ञापार्सि-तायां चरन संज्ञासुखेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन संज्ञादःखिति चरति निमित्ते चरति । स चेह्नगवन् बोधिसत्तो-महामचोऽत्याय कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् मंज्ञा श्रात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौ गलेन प्रजापार्मितायां चर्न् संज्ञा श्रनातिम केति चरति नियित्ते चर्ति । स चेड्रगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौण-खेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् भंज्ञाणानीति चरति निमित्ते चरति य चेद्भगवन् वोधिमलोस्हामचोऽनुपाच कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मि-तायां चरन् संज्ञाऽशान्तेति चरति निमित्ते चरति । स चेड्रगवन् बोधिसत्त्वोसहासत्त्वोऽत्रपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां संज्ञाविविक्रीत चर्ति निभिन्ते चर्ति । स चेङ्गगवन् बोधिसली-महासत्तोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां चरन् मंज्ञाऽविवि-केति चरति निमित्ते चरति।

स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासलोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् संस्कारानित्या इति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् संस्कारा अनित्या इति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् संस्कारा सुखा इति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधि- सच्चोमहासचोऽतुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापारिकतायां चरन् संस्कारा-दुःखा इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्चोमहा-सचोऽतुपाय कौण्यकेन प्रज्ञापारिक्षतायां चरन् संस्कारा आत्मान इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्चोमहासच्चो-ऽतुपाय कौण्यकेन प्रज्ञापारिक्षतायां चरन् संस्काराः श्रनात्मान इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कौण्यकेन प्रज्ञापारिक्षतायां चरन् संस्काराः श्रान्ता इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कौण्यकेन प्रज्ञापारिक्षतायां चरन् संस्काराः श्रशान्ता इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कौण्यकेन प्रज्ञा-पारिक्षतायां चरन् संस्काराविविक्षा इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्चोमहासच्चोऽनुपाय कौण्यकेन प्रज्ञापारिक्षतायां चरन् संस्कारा श्रविविक्षा इति चरित निमिन्ते चरित ।

स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगले न प्रज्ञापारमितायां चरन् दिज्ञानं निव्यमिति चरित निमित्ते चरित । स
चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमितायां
चरन् विज्ञानमनिव्यमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्
विज्ञानं सुखिमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् विज्ञानं
दुःखिमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् विज्ञानमात्मेति

चरति निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽत्यपाय
कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् विज्ञानमनात्मेति चरित निमित्ते
चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽत्यपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् विज्ञानं प्रान्तमिति चरित निमित्ते चरित ।
स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽत्यपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां
चरन् विज्ञानमप्रान्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
वोधिसलोमहासलोऽत्यपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
विज्ञानं विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
वोधिसलोमहासलोऽत्यपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
विज्ञानमित्तिक्तिति चरित निमित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचोऽतुपाय कोणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् चचुर्नित्यमिति चरित निमिन्ने चरित। स चेद्भगवन्
बोधिसचोमहासच्चोऽतुपाय कोणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्
चचुरिनित्यमिति चरित निमिन्ने चरित। स चेद्भगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कोणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् चचुः
सुखिमिति चरित निमिन्ने चरित। स चेद्भगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कोणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् चचुर्दुःखिमिति
चरित निमिन्ने चरित। स चेद्भगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय
कोणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् चचुर्दात्योति चरित निमिन्ने
चरित। स चेद्भगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कोणलेन प्रज्ञान्
पारिमितायां चरन् चचुरनात्मेति चरित निमिन्ने चरित। स
चेद्भगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कोणलेन प्रज्ञापारिमितायां

चरन् चनुः प्रान्तिमिति चरित निमित्ते चरित । म चेङ्कागवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौप्रतेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् चनुरप्रान्तिमिति चरित निमित्ते चरित । म चेङ्कागवन् बोधि-सलोमहासलोऽनुपाय कौप्रतेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् चनुर्व्वि-विक्रमिति चरित निमित्ते चरित । म चेङ्कागवन् बोधिसलो-महासलोऽनुपाय कौप्रतेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् चनुरविविक्र-मिति चरित निमित्ते चरित ।

म चेड्रगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रजापा-रिमतायां चरन् श्रोचं नित्धिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेंद्भगवन् बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ मलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् श्रोचं सुखमिति चर्ति निमित्ते चर्ति । म चेद्गगवन् वोधिसलो महामलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचं दःख-मिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलो ऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् श्रोचमात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसन्तोमहासन्तोऽनुपाय कौग्र-लेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न श्रोत्रमनात्मेति चर्ति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासचोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन् श्रोचं शानामिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मि-तायां चरन् श्रोचमशान्तमिति चरति निमित्ते चरति। स

चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् श्रोचं विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् श्रोचमविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित।

म चेद्भगवन बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौग्रालेन प्रज्ञापार्मि-तार्या चर्न् ब्राखं नित्धिमिति चर्ति निमित्ते चर्ति। स चेद्भगवन्, वोधिसत्त्रोमहासत्त्वोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्राण-मिनित्यमिति चरति निमिन्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसन्तो-महामलोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् घाणं सुखिमितिः चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार मितायां चरन प्राणं दु:खिमिति चरति निमिक्ती चरति । स चेद्भगवन् बोधिमत्त्रोमहासलोऽनुपाय कौमलेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन प्राणमात्मेति चरति निभिन्ते चरति। म चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोम हामन्त्रऽतुपाय कौ प्रतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् घाणमनात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौप्रतिन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्राणं ग्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति। म चेङ्गगवन् बोधिसलोमदा-सन्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापापिमतायां चरन् प्राणमणान्तिमित चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहामचोऽतुपाय कौ गलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्राणं विविक्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौशलेन प्रज्ञान पारमितायां चरन् प्राणम्विविक्तमिति चरति निमिन्ते चरति।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् जिङ्कानित्येति चरति निमित्ते चरति । भ चेङ्ग-गवन बोधिमत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिज्ञाऽनित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बो-धिसलोमहामलोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जि-इासुखिमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्गगवन् बोधिमलो-महायलोऽतुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिङ्कादः ख-मिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहा-मलोऽतुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिङ्का आसिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतु-पाय कौ ग्राचेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् जिङ्का उनात्मेति चर्ति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार मितायां चर्न जिज्ञा ग्रान्तेति चरति निमित्ती चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिङ्घाऽप्रान्तेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽतुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापार्म-तायां चरन् जिङ्काविविकति चरति निमित्ते चरति । स चेद्-भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिकऽविविकति चरति निमित्ते चरति।

य चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् कायोनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । य चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् काथोऽनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न कायः सुखमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधि मचोमहामचोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् कायो-दुःखमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वो-महामचोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् काय श्रात्मेति चरति निमित्ते चरति । न चेद्भगवन् बोधिमचोमहामचोऽनु-पाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् कायोऽनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौ गलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् कायः ग्रान्तिमिति चरति निमित्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् कायोऽगान्तमिति चरति निभित्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौ-प्राचीन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् कायोविविक्रमिति चरति निमित्ती चरति । स चेद्भगवन् बोधिमत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौण्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् कायोऽविविक्रमिति चरति निमित्ती चरति ।

स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् मनोनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनोऽनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेड्सगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनः पुखमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसन्तो-महासलोऽनुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् मनोदःख-मिति चरति निमिन्ने चरति । स चेद्भगवन् बोधिसच्लोमहा-सन्तोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन मन त्रात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽत्-पाय कौ प्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनोऽनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रजापारिमतायां चरन् मनः ग्रान्तिमित चरति निमित्ती चरति। स चेद्भगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कौग्रज्ञेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनोऽपान्तमिति चरति निमिन्ते चरति। म चेद्भगवन् बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौग्रचेन प्रज्ञापार्स-तायां चरन् मनोविविकामिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्-भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौग्रजीन प्रज्ञापारमितायां चरन मनोऽविविक्रमिति चरति निमित्ते चरति ।

य चेद्भगवन् वोधियत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रक्ते प्रज्ञापा-रिमितायां चरन् रूपं निर्ह्णानित चरति निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् वोधियत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रक्ते प्रज्ञापारिमतायां चरन् रूपमनिर्द्धामिति चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् वोधियत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रक्ते न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रूपं सुखमिति चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् वोधियत्त्रोमहासत्त्रेतुपाय कौग्रक्ते न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रूपं दुःख-मित चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् वोधियत्त्रोमहास- लोऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपमात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपमनात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्भितायां चरन् रूपं प्रान्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपमणन्मिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपं विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपं विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् रूपमविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित ।

य चेद्भगवन् बोधियन्त्रोमहायन्तेऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापा-रिमतायां चरन् प्रब्दोनित्यमिति चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् बोधियन्त्रोमहायन्त्रोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् प्रब्दोऽनित्यमिति चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् बोधियन्त्रोमहायन्त्रोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् प्रब्दःसुखमिति चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् बोधि-सन्त्रोमहायन्त्रोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् प्रब्दोदुः-खमिति चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् बोधियन्त्रोमहा-सन्त्रोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् प्रब्द श्राह्मिति चरित निमित्ते चरित । य चेद्भगवन् बोधियन्त्रोमहायन्त्रोऽतु-पाय कौप्रकेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् प्रब्दोऽनात्मिति चरित निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽतृपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ग्रब्दः ग्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽतृपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ग्रब्दोऽग्रान्त दति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽतृपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ग्रब्दोऽविविकमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ग्रब्दोऽविविकमिति चरति निमित्ते चरति ।

य चेद्भगवन् वोधियलोम इसिलोऽनुपाय कौ शले न प्रज्ञापा-रिमतायां चरन् गन्धोनित्यमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधियलोम इसिलोऽनुपाय कौ शले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् गन्धोऽनित्यमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधियलोम इसिलोऽनुपाय कौ शले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् गन्धः सुखिमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधि-सलोम इसिलोऽनुपाय कौ शले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् गन्धोदुः-खिमित चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसलोम-इसिलोऽनुपाय कौ शले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् गन्ध प्रात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिमलो महासलोऽनु-पाय कौ शले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् गन्धोऽनात्मेति चरित

चार्श्यपुक्तके गन्धादिग्रब्दानां केषाश्चित् दितीयानालं केषाश्चित्
 प्रथमान्तलं दृक्षते ।

निमित्ते परित । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रज्जे न प्रज्ञापार्मितायां चरन् गन्धः ग्रान्तमिति चरित नि-मित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्तोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्र-ज्ञो न प्रज्ञापार्मितायां चरन् गन्धोऽग्रान्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रज्ञे न प्रज्ञापार्मितायां चरन् गन्धोविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रज्ञे न प्रज्ञापार्मितायां चरन् गन्धोऽविविक्तमिति चरित निमित्त

य चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रसोनित्यमिति चरित निमित्ते चरित । स
चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्तोऽतुपाय कौग्रले न प्रज्ञापारिमितायां
चरन् रसोऽनित्यमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्
वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रले न प्रज्ञापारिमितायां चर्
रसःसुखिमिति चरित निमित्ते चरिति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासत्त्तोऽतुपाय कौग्रले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रसोदुःखमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौग्रले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रस्त्रोति चरित
निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय
कौग्रले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रसोऽनात्मिति चरित निमित्ते
चरित । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौग्रले न
प्रज्ञापारिमितायां चरन् रसोऽनात्मिति चरित निमित्ते चरित ।

स चेट्सगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौगले न प्रज्ञापारिम-तायां चरन् रसोऽग्रान्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेट्-सगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौगले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रसोविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेट्सगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौगले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् रसोऽविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित ।

म चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौणले न प्रजापा-रिमतायां चरन् सार्गोनित्यमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् सार्गोऽनित्यभिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरन स्पर्शः सुखिमिति चर्ति निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसलो महासत्त्रीऽनुपाय कौणले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् स्पर्भोद्ः समिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनु-पाच कौ गर्ले न प्रज्ञापारमितायां चरन् सर्ग श्रात्मेति चरति निमित्ते चर्ति। स चेद्भगवन बोधिसत्त्रोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रल न प्रज्ञापार्मितायां चर्न् सांग्री अनाताति चरति निमित्ती चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् सार्थः प्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति। म चेर्भगवन् वोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मि-तायां चरन् सामीऽमानाभिति चरति निमिन्ते चरति । म चेर्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् स्प्रगीविविकसिति चरित निसित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसच्वोसद्दासच्चोऽनुपाय कौण्यत्तेन प्रज्ञापारिकायां चरन् स्प्रगीऽविविकसिति चरित निसित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिमत्वोमहामत्वोऽनुपाय कौ गलोन प्रज्ञापा-र्मितायां चरन् धर्मः नित्या इति चरति निमित्ते चरति । स चंद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रज्ञेन प्रज्ञापारसितायां चरन् धर्मा अनित्या इति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगः वन् वोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौ प्रलेग प्रज्ञापार मितायां चर्न धर्माः सुखा दति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधि-सत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् धर्मा-दःखा रति चरति निमित्ते चरति । ध चेद्भगवन् धोधिसत्त्वो-महासत्त्वोऽनुपाय कौ प्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् धर्मा त्रातान द्ति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलो-ऽनुपाय कौंगलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् धर्मा अनातान दति चरति निमित्ते चरति । म चेङ्गगवन् बोधिसलोगहासलोऽनुपाय कौशकोन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् धर्माः शाना दति चरति निमित्ते चरति । म चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौग-लेन प्रजापारमितायां चरन् धर्मा श्रमाना इति चरति निमित्ती चरति । स चेङ्गगवम् बोधिसन्त्रोमहामन्त्रोऽनुपाय कौणले न प्रजा-पारमितायां चरन् धर्माविविका इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौगले न प्रज्ञापार्मि-तायां चरन् धमा अविविका दति चरति निमित्ते चरति ।

म चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् चचुर्विज्ञानं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसचोमहासचोऽतुपाय कौप्रकोन प्रजापारिम-तायां चर्न् चच्बिंज्ञानमनियमिति चरति निमित्ते चर्ति । स चेद्भगवन् बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौप्रखेन प्रजापार्मितायां चरन् चच्र्र्विज्ञानं सुखिमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलोन प्रज्ञापार्मिताया चचुर्व्विज्ञानं दुःखमिति चरति निभिन्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौग्रजेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् चक् विज्ञानमात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चे द्वागवन् बो-धिमलोमहामलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्सितायां चरन् चल्-र्विज्ञान मनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधि-सत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौप्रक्रेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् च हुर्वि-ज्ञानं ग्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्वोमहासत्वोऽनुपाय कौणकोन प्रज्ञापार्भितायां चर्न चचुर्विज्ञानमधानामिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽन्पायं कौणलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् चनुर्विद्यानं विविक्तिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न चचुर्विज्ञानमविविक्तमिति चरति निमिन्ते चरति।

स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रज्ञेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् श्रोचविज्ञानं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमिता-यां चरन् श्रोचिवज्ञानमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्नलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् श्रोचिवज्ञानं सुखिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्-भगवन् बोधिसत्त्रोअहामत्त्रोऽनुपाय कौप्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचविज्ञानं दुःखिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमिता-यां चरन् श्रोचिवज्ञानमात्मेति चरति निसिन्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचविज्ञानमनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भन गवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशकोन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचविज्ञानं भान्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिमत्त्रोमदामत्त्रोऽतुपाय कौ ग्रखेन प्रज्ञापारिमतायाः चरन् श्रोचविद्यानमगान्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगलेन प्रकापारिमतायां चर्न् श्रोचिवज्ञानं विविक्तमिति चरति निमित्ते चरति। स स चेद्भगवन् बोधिमत्वोमहासत्वोऽनुपाय कौ प्रको न प्रजापार्मि-तायां चरन् श्रोवविज्ञानमविविक्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेंद्भगवन् बोधिसत्वोमहामत्वोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार-

स चेड्रागवन् बोधिसच्लोमहासच्लोऽतुपाय कौगलं न प्रज्ञापार-मितायां चरन् घाणविज्ञानं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति। स चेड्रागवन् बोधिसच्लोमहासच्लोऽतुपाय कौगच्ले न प्रज्ञापारमि-तायां चरन् घाणविज्ञानमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति। स चेड्स गवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ प्रकीन प्रज्ञापार्सि-तायां चरन् प्राणविज्ञानं सुखिमिति चरति निमित्ते चरित । स चेड्भगवन् बोधिसत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौ प्रक्षोन प्रज्ञापार्स-नायां चरन् प्राणितिज्ञानं दुःखमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रस्तेन प्रज्ञपारमितायां चरन् न्नाणविज्ञानमात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भग-वन् वोधिसत्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरन घाणविज्ञानमनात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रज्ञोन प्रज्ञापारमितायां चरन् घाणविज्ञानं ग्रान्तिमिति चर्ति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहामलोऽनुपाय कौगलोन प्रज्ञापार्मितायां चरन् घाणविज्ञानमधान्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेड्रगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौगलोन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्राणिवज्ञानं विविकासिति चरति निसित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रजापार्मिनायां चरन भ्राणविज्ञानमविविकासिति चरति निभिन्ते चरति।

स चेह्नगवन् वोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौमलेन प्रजापार-मितायां चरन् जिझाविज्ञानं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौमलेन प्रजापारमि-तायां चरन् जिझाविज्ञानसनित्यमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौमलेन प्रजापारमि-तायां चरन् जिझाविज्ञानं सुखिमित चरति निमित्ते चरति। स चेट्सभगवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् जिङ्काविज्ञानं दृःखिमिति चरित निमिन्ते चरित ।
स चेट्सभवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् जिङ्काविज्ञानमात्मेति चरित निमिन्ते चरित । स
चेट्सभवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमितायां
चरन् जिङ्काविज्ञानं ग्रान्तमिति चरित निमिन्ते चरित । स
चेट्सभवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमितायां
चरन् जिङ्काविज्ञानमागान्तिति चरित निमिन्ते चरित । स
चेट्सभवन् वोधिसक्तोमहामक्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमितायां
चरन् जिङ्काविज्ञानमं विविक्तमिति चरित निमिन्ते चरित ।
स चेट्सभवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमित्तायां
चरन् जिङ्काविज्ञानमित्राक्तिस्तित्व चरित निमिन्ते चरित ।
स चेट्सभवन् वोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमित्तायां चरन् जिङ्काविज्ञानमितिकस्तिति चरित निमिन्ते चरित ।

म चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रले न प्रज्ञापार्मितायां चरन् कायविज्ञानं नित्यमिति चर्ति निमित्ते चरित।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रले न प्रज्ञापारिक्षतायां चरन् कायविज्ञानमित्यमिति चरित निमित्ते चरित।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रले न प्रज्ञापारिमितायां चरन् कायविज्ञानं सुखिमिति चरित निमित्ते चरित। स
चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रले न प्रज्ञापारिमितायां
चरन् कायविज्ञानं दुःखिमिति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रले न प्रज्ञापारिमितायां
चरन् कायविज्ञानमात्वोति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भग-

वन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽत्तपाय कौण्रत्ते न प्रज्ञापारिमतायां चरन् कायविज्ञानमनात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौण्रत्ते न प्रज्ञापारिमितायां चरन् कायविज्ञानं ग्रान्तिमित्ते चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहामत्त्वोऽतुपाय कौण्रत्ते न प्रज्ञापारिमितायां चरन् कायविज्ञानप्रणान्तिमित्ते चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौण्रत्ते न प्रज्ञापारिमितायां चरन् कायविज्ञानं विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भग-वन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कोण्रत्ने न प्रज्ञापारिमितायां चरन् कायविज्ञानभविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौप्रक् न प्रज्ञापार्मिनायां चरन् मनोविज्ञानं नित्यमिति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् बोधिमत्तोमहामत्तोऽतुपाय कौप्रके न प्रज्ञापारिमिनतायां चरन् मनोविज्ञानमित्यमिति चरित निमित्ते चरित। स चेद्दभगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौप्रके न प्रज्ञापारिमिनतायां चरन् मनोविज्ञानं सुखिमिति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् मनोविज्ञानं दुःखिमिति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् मनोविज्ञानमात्मेति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् मनोविज्ञानमात्मेति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तेति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तेति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् वर्गविज्ञानमनात्मेति चरित निमित्ते चरित। स चेद्भगवन् चरित । स चेद्भगवन्

बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशक्ते ग्रज्ञापारिमतायां चरन् मनोविज्ञान मात्मेति चरित निभिन्ने चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशक्ते ग्रज्ञापारिमतायां चरन् मनोविज्ञानं ग्रान्तमिति चरित निमिन्ने चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशक्तेन ग्रज्ञापारिमतायां चरन् मनोविज्ञानमग्रान्तिमिति चरित निमिन्ने चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशक्तेन ग्रज्ञापारिमतायां चरन् मनोविज्ञानं विविक्तमिति चरित निमिन्ने चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशक्तेन ग्रज्ञापारिमतायां चरन् मनोविज्ञानमविविक्तमिति चरित निमिन्ने चरित ।

स चेङ्गगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार
मितायां चरन् चचुःसंखर्णं निव्यमिति चरित निमित्ते चरित । स
चेङ्गगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां
चरन् चचुःसंखर्णमनिव्यमिति चरित निमित्ते चरित । स
चेङ्गगवन् वोधिसलोमहामलोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां
चरन् चचुःसंखर्णं सुखमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
वोधिमलोमहामलोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
चचुःसंखर्णं दुःखमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
चचुःसंखर्णमतमित चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
चचुःसंस्पर्णमातमित चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
चचुःसंस्पर्णमातमित चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्

बोधिसलोमहामलोऽलुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् चतुःस्ख्यां ग्रान्तमिति चरित निमित्तं चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासलोऽलुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् चतुःसंख्यांमग्रान्तमिति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽलुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् चतुःसंख्यां विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहामलोऽलुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् चतुःसंख्यां विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित।

स चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचसंस्थगें नित्यमिति चरित निमित्ते
चरिति । स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहामलोऽतुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचसंस्थगेमिनिर्द्यामित चरित निमित्ते
चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचसंस्थगे सुखमिति चरित निमित्ते चरित ।
स चेङ्गगवन् वोधिमलोमहाभलोऽतुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां
चरन् श्रोचसंस्थगे दुःखमिति चरित निमित्ते चरित । स
चेङ्गगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां
चरन् श्रोचसंस्थर्गमात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां चरन्
श्रोचसंस्थर्गमात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां चरन्
श्रोचसंस्थर्गमात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्
बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार्मितायां चरन्
श्रोचसंस्थर्ग ग्रान्तिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन्

बोधिसन्त्रोमहासन्तेऽतुपाय कौणने प्रज्ञापार्मितायां चरन्
श्रोचसंस्पर्णमणान्तिमित चरित निसित्ते चरित । स चेङ्मगवन्
बोधिसन्त्रोमहासन्त्रोऽतुपाय कौणने प्रज्ञापार्मितायां चरन्
श्रोचसंस्पर्णं विविक्तमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्मगवन्
बोधिसन्त्रोमहासन्त्रोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन्
श्रोचसंस्पर्णमविविक्तमिति चरित निमित्ते चरित ।

म चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् घाणसंस्थीं नित्यभिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् घाणसंसार्भमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । म चेङ्गगवन् बोधिसन्तोमहासनोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् घाणभंसाभं सुखिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारसितायां चरन् प्राणमंस्पर्भ दुःखिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधियचोमहायचोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न वाणसंखर्ममाताति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधि-सत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन घाण-संसार्धमनाताति चरति निमित्ते चरति। स चेड्रगवन् बोधिसन्वो-महामुखोऽत्रपाय कौ गलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न प्राणमंस्पर्भ गानामिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलो-महामचोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्राणमंस्पर्धम-ग्रानामिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिमलो-

महायत्नोऽत्पाय कौ प्रखेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् प्राणसंखर्षं विविक्रमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् वोधियत्वो-महासत्नोऽतुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् प्राणसंखर्णम-विविक्षमिति चरति निमित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौप्रलेन प्रजा-पार्मितायां चरन् जिङ्काइंस्पर्भे नित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन् जिक्कासंस्पर्धमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् जिङ्घामंसाभैं सुखमिति चरति निमिन्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिमच्लोमहासच्लोऽतुपाय कौ प्रखेन प्रचापारसितायां चरन जिज्ञासंस्पर्भे दुःखिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् , बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिज्ञासंस्पर्भमात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिबचोमहाबचोऽनुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापारमितायां चर्न जिङ्का-मंसार्प्रमनात्मेति चरति निमित्ते चरति । म चेङ्गगवन् बोधिमन्तो महासचो अनुपाय को प्राचेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् जिक्का संस्प्रौ ग्रान्तिमिति चरति निभित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमच्बो महासलोऽतुपाय कौ गलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् जिङ्कासंस्पर्ध-मग्रान्तमिति चरति निभित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसची महासन्तीऽतुपाय कौ ग्रलोन प्रज्ञापारमितायां चरन् जिङ्कासंस्पर्धे विविक्तमिति परित निमित्ते परित । स चेङ्गगवन् बोधिसलो महासत्तोऽतुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन जिङ्घाइंसार्ग्र मविविक्तमिति चरति निमित्ते चरति ।

स चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् कायसंस्पर्भे नित्यमिति चरति निमित्ते चरति । म चेङ्गगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन कायसंखर्भमनित्यमिति चरति निमिन्ते चरति। स चेङ्गमवन् बोधिमत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ प्रतेन प्रज्ञापारिमतायां चर्न कायसंस्पर्भे सुखमिति चर्ति निमित्ते चर्ति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् कायमंस्पर्भं दुःखमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न कायमं सर्मात्मे ति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न कायमंस्पर्भमनाताति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न कायमंस्पर्भं ग्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न कायमणानामिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौंग्रलेन प्रजापार्मितायां चरन कायमंस्प्रीं विविक्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेड्रगवन बोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौमलेन मजापार्मितायां चरन् कायसंख्यामविविकसिति चरति निमित्ते चरति ।

ं स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् मनःसंखर्भं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽतुपाय कौ मलेन प्रज्ञापा-र्मितायां चरन् मनः संस्थर्ममितियमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिधक्त्रोमहाभक्त्रोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् मनः संख्या सुखिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्त्रोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनः संस्था दुः खिमित चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन बोधिसलोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्सितायां चरन् मनः पंचार्यमात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् वोधि-सलोसहासलोऽतपाच कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न सनः-संस्थर्भमनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्ची-महासत्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् मनः धंसार्थे भान्तिमित चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्वो-महासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनः इंसर्प्य म-प्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्छो-महामलोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न मनःसंस्पर्ध विविक्तमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधि-मलोमहासलोऽत्याय कौप्रखेन प्रज्ञापार्सितायां चर्न मन:-संस्पर्भमविविकामिति चरति निमित्ते चरति ।

स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् चचुःसंस्थर्भप्रत्ययवेदना नित्येति चरति निमित्ते

म चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रहोन प्रज्ञापार्मितायां चरन् चचुः षं स्पर्भप्रत्ययवेदनाऽनिह्येति चर्ति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन् चचुः संखर्पप्रत्ययवेदना सुखेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसन्तोमहासन्तोऽनुपाय कौ ग खेन प्रज्ञापार मितायां चरन् च खुः शंसा ग्रंप्रत्य यवेदना दुः खेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापार मितायां चरन् चचुः संस्पर्पप्रत्ययवेदना आतमित चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापार मितायां चरन् चतुः अंखर्पप्रत्ययवेदना अनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् चनुःसंसार्पप्रव्ययवेदना ग्रान्तित चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ ग्राचीन प्रज्ञापारमितायां चरन् चचुः संस्पर्धप्रत्ययवेदनाऽग्रानिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रक्तेन प्रज्ञापारमितायां चरन् चचुः संस्पर्भप्रत्ययवेदना विविक्तेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौ प्राचीन प्रज्ञापार मितायां चर्न् चतुः संस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽविविक्तित चरति निमित्ते चरति।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना नित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् श्रोच इंस्पर्भप्रत्यय वेदनाऽनित्येति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ ग-चेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना सुखेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलीमहासलोऽनुपाय की ग्राचीन प्रजापारमितायां चरन् श्रीचसंसार्गप्रत्ययवेदना दःखेति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेद्वगवन् बोधिसल्लोमहासल्लोऽनुपाय कौग्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचसंसार्प्रप्रत्ययवेदना श्रात्मेति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ प्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना श्रनात्मेति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ ग्राज्ञेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् श्रोच मंस्पर्भप्रत्ययवेदना ग्रान्तेति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ ग्राबेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न श्रोच मंस्पर्गप्रत्ययवेदनाऽग्रान्तेति चरति निमिक्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽत्तपाय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना विविक्तेति चरति निमित्ते चरति । म चेङ्गगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौ प्रक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽविविक्तेति चरति निमित्ते चरति।

म चेङ्गगवन् वोधिमलोमहामलोऽत्याय कौगलेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन् प्राणसंस्पर्यप्रव्ययवेदना निव्येति चरति निमित्ते चरति । म चेङ्गगवन् वोधिमलोमहामलोऽत्याय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् प्राणसंस्पर्यप्रवयवेदनाऽनिव्येति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसन्तोमहासन्तोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् प्राण्यंस्पर्भप्रत्ययवेदना सुखेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ ग्रह्मेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्राणश्रंसार्प्रप्रत्ययवेदना दः खेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधियन्त्रोमहामन्त्रोऽनुपाय कौ ग्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् घाणमंस्पर्भप्रत्ययवेद्ना श्रात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौमलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् घाणमंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार मितायां चरन् प्राणशंस्पर्भप्रत्ययवेदना ग्रान्तेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ प्रज्ञेन प्रज्ञापारमितायां चर्न् प्राण्यमंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽप्रान्तेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ ग्राचीन प्रज्ञापारिमतायां चरन् प्राणसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाविविक्तेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ भर्जेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् प्राण्धंस्पर्भेष्ययवेदनाऽविविकति चरति निमित्ते चरति ।

स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रकेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् जिक्कासंस्थर्भप्रत्ययवेदना नित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् जिक्कासंस्थर्भप्रत्ययवेदनाऽनित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौ प्रक्षेन प्रज्ञापार मितायां चरन् जिक्का इंस्पर्धप्रत्ययवेदना सुखेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौ प्रतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिङ्घाशंस्पर्धप्रत्ययवेदना दःखिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिमलोमहासलो-उन्पाय कौ ग्रातेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिङ्का संस्पर्भप्रत्यय वेदना स्रात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्गगवन् बोधि-मलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रजापार्मितायां चरन् जिङ्ठा-संस्थर्भप्रत्यथवेदनाऽनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्वोमहासत्वोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदना प्रान्तेति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेड्रगवन वोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चर्न जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽगानति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदना विविक्तेति चरति निमित्ते चर्ति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाच कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽ-विविकति चरति निमित्ते चरति।

स चेङ्कगवन् वोधिसत्तोमहामत्तोऽत्तपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-भितायां चरन् कायमंद्यर्गप्रत्यथवेदना नित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्कगवन् वोधिमत्तोमहामत्त्रोऽत्तपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् कायसंद्यर्गप्रत्यथवेदनाऽनित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्कगवन् वोधिमत्त्रोमहासन्त्रोऽत्तपाय की प्राचेन प्रज्ञापार मितायां चरन् कायमं स्पर्पप्रययवेदना सुखेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहामलोऽनुपाय कौ भालेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् कायसंस्पर्भप्रत्ययेवेदना दः खेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौ प्रात्ते प्रज्ञापार मितायां चरन् काय मंस्पर्पप्रवाय वेदना श्रात्मेति चरति निमिन्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसलोमहास-चोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न कायसंस्पर्भप्रत्ययं-वेदनाऽनात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेदभगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन कायसंस्पर्भेशत्ययवेदना गान्तेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरन कायमंसार्गप्रत्ययवेदनाऽणान्तेति चरति निमित्ते चरति। म चेङ्गगवन् बोधिमच्लोमहामचोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् कायमंखर्पप्रययवेदना विविकति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्चोमहामचोऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽविविक्तेति चर्ति निमित्ते चरति।

स चेह्नगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽत्तृपाय कौशक्षेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् मनःसंस्थर्भप्रत्ययवेदना नित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेह्नगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कौशक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् मनःसंस्थर्भप्रत्ययवेदनाऽनित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽतुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् मनः संस्पर्गप्रत्ययवेदना सुखेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वो ऽनुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार्मातायां चरन् मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदना दःखेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वो महासन्तोऽतुपाय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनःसंसर्ग-प्रत्ययवेदना आसोति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमद्दामत्त्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्गमतायां चर्न मनः मंखर्मप्रत्ययवेदनाऽनात्मेति चरति निमित्ते चरति। म चेर्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनः मंस्पर्गप्रत्ययवेदना गान्तेति चरति निमिन्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन् मनः संसार्गप्रत्ययवेदनाऽग्रान्तेति चरति निमिन्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्वोमहासत्वोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् मनः मंस्पर्भप्रत्ययवेदनाविविकेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमद्दासत्त्वोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार मितायां चरन मनः संस्थर्भप्रत्ययने दनाऽविविकति चरति निसिन्ते चरति।

स चेट्सगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-भितायां चरन् पृथिवी धातुर्नित्य इति चरति निमन्ते चरति । स चेट्सगवन् वोधिमलोमहामलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार् मितायां चरन् पृथिवी धातुरनित्य इति चरति निमिन्ते चरति । स चेट्सगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् पृथिती धातु सुखः इति चर्ति निमिन्ते चरति । स चेर्भगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौण्रलेन प्रज्ञापारमितायां चर्न पृथिवी धातुर्दःख इति चर्ति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौप्रतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन पृथिवी धातुरात्मेति चर्ति निमित्ते चरति । स चेदभगवन बोधिसत्त्वोमहामत्त्वोऽत्रपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् पृथिवी धातुरनात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौण्रतेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न पृथिवौ धातुः ग्रान्त इति चर्ति निमित्ते चरति। च चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन् पृथिवी धातुर्गान्त इति चरति निमित्ती चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमचोमदामचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञा-पारिमतायां चरन् पृथिवी धातुर्व्विविक इति चरति निमित्ती चरति । स चेद्भगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार मितायांचरन पृथिवी धातुरविविक इति चरति निमित्ते चरति ।

म चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहामत्त्रोऽतुपाय कौशलेन प्रज्ञापार-मितायां चरत्रश्चातुर्नित्य इति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौशलेन प्रज्ञापारमितायां चरत्रश्चातुर्रनित्य इति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन्

<sup>\*</sup> ख । घ । पुक्तके प्रथिकी घातुमिति दीतौयान्त पाठो दृश्येते । एक परचापिसर्वेच दितीयान्तः पाठः ।

बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरत्र-आतु: सुख इति चरति निमित्ते चरति । स चेट्भगवन् बोधि-सत्तोमहासत्तोऽनुपाच कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन्नआतुर्देःख इति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसचो महासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरक्यारात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहास-चो त्नपाय कौ शको न प्रजापार सितायां चरस्र आत्र रनात्येति चरति निमित्ते चरति । स चेदभगवन् बोधिमत्त्रोमहासत्त्रोऽ-नुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चरक्रश्चातुः प्रान्त इति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन् बोधिमत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौशलेन प्रजापारमितायां चरकथातरणान्त इति चरति निमित्ते चर्ति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चरस्रश्चातुर्व्वितिक इति चरति निमित्ते चर्ति। स चेदभगवन् बोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरच्यातुर्विविक इति चरति निमिन्ने चरति।

स चेर्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽत्तपाय कौणले न प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् तेजोधातुर्नित्य इति चरति निमित्ते चरति । स चेर्भगवन् वोधिसत्तोमहामत्तोऽत्तपाय कौणलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् तेजोधातुरिनत्य इति चरति निमित्ते चरति । स चेर्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽत्तपाय कौणलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् तेजोधातुःसुख इति चरति निमित्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापार-भितायां चरन् तेजोधातुर्द्ःख इति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौणलोन प्रज्ञापार-मितायां चरन् तेजोधातुरात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्वोमहासत्वोऽनुपाय कौप्रकोन प्रजापार्मि-तायां चरन् तेजोधातुर्नात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौणक्षेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् तेजोधातुः ग्रान्त इति चरति निमित्ते चरति । स चेंद्भगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापा-रमितायां चरन् तेजोधातुरमान्त इति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन् बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् तेजोधातुर्व्विविक इति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन् वोधिमलोभहामलोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापार-मितायां चर्न् तेजोधातुरविविक इति चरति निमित्ते चरति ।

य चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौशकोन प्रज्ञापा-रिमतायां चरन् वायुधातुर्नित्य इति चरित निमिन्ते चरित। य चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौशकेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् वायुधातुरिनत्य इति चरित निमिन्ते चरित। य चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौशकेन प्रज्ञापा-रिमतायां चरन् वायुधातुःसुख इति चरित निमिन्ते चरित। य चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौशकेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् वायुधातुईःख इति चरित निमिन्ते चरित। स चेट्सगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्तोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार
मितायां चरन् वायुधातुरात्मिति चरित निमित्ते चरित । स
चेट्सगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमितायां
चरन् वायुधातुरनात्मिति चरित निमित्ते चरित । स चेट्सगवन्
बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्
वायुधातुःणान्त इति चरित निमित्ते चरित । स चेट्सगवन्
बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्
वायुधातुःणान्त इति चरित निमित्ते चरित । स चेट्सगवन्
बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्
वायुधातुःव्यविक इति चरित निमित्ते चरित । स चेट्सगवन्
बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्
वायुधातुर्व्यविक इति चरित निमित्ते चरित । स चेट्सगवन्
बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्
वायुधातुर्विविक इति चरित निमित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार मितायां चरलाकाणधातुर्नित्य इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरलाकाणधातुर्गित्य इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरलाकाणधातुःसुख इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरलाकाणधातुरुंख इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरलाकाणधातुरुंख इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽत्तपाय कौयक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्राकायधातुरनात्मेति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौयक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रा-कायधातुःयान्त दति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्वोऽतुपाय कौयक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रा-कायधातुर्यान्त दति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहामत्तोऽतुपाय कौयक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रा-कायधातुर्विविक दति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौयक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रा-कायधातुर्विविक दति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौयक्षेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रा-कायधातुर्विविक दति चर्ति निमित्ते चर्ति ।

य चेद्भगवन् वोधियत्वोमहायत्वोऽतुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारिमितायां चरस्रविद्यानित्येति चरित निमित्ते चरित । स
चेद्भगवन् वोधियत्वोमहायत्वोऽतुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारिमितायां
चरस्रविद्याऽनित्येति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्
वोधियत्वोमहायत्वोऽतुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारिमितायां चरस्रविद्यासुखेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधियत्वोमहायत्वोऽतुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारिमितायां चरस्रविद्यादुःखेति
चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधियत्वोमहायत्वोऽतुपाय
कौप्रखेन प्रज्ञापारिमितायां चरस्रविद्या श्रात्मित चरित निमित्ते
चरित । स चेद्भगवन् वोधियत्वोमहायत्वोऽतुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारिमितायां चरस्रविद्याऽनात्मिति चरित निमित्ते चरित ।
स चेद्भगवन् वोधियत्वोमहायत्वोऽतुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापार-

मितायां चरस्रविद्यामानीति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिमस्त्रोमहासस्त्रोऽतुपाय कौमलेन प्रज्ञापारिमतायां चरस्रविद्याऽमान्तिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसस्त्रोमहासस्त्रोऽतुपाय कौमलेन प्रज्ञापारिमतायां चरस्र-विद्याविविक्रेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधि-सस्त्रोमहासस्त्रोऽतुपाय कौमलेन प्रज्ञापारिमतायां चरस्रविद्याऽवि-विक्रेति चरित निमित्ते चरित ।

स चेदभगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् विज्ञानधातुर्नित्य दति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचौऽनुपाय कौथलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् विज्ञानधातुरनित्य दति चरति निमित्ते चरित । स चेट्सगवन् बोधिसत्त्वोमद्वासत्त्वोऽनुपाय कौप्रक्षेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् विज्ञानधातुःसुख इति चरित निमित्ते चरित । स चेट्सगवन बोधिसच्लोमहासच्लोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् विज्ञानधातुर्दुःख इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौण्रज्ञेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् विज्ञानधातुरात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चद्भगवन् बोधिसच्चोमहामचोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार्मि-तायां चर्न् विज्ञानधातुरनात्मेति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाच कौप्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् विज्ञानधातुः ग्रान्त इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौ प्रचेन प्रज्ञापारमितायां चरन् विज्ञानधात्रप्रान्त इति चरति निभिन्ते चरति । स चेङ्क-गवन् बोधिसचोमहासच्चोऽनुपाय कौष्ठकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् विज्ञानधातुर्विविक इति चरति निमिन्ते चरति । य चेङ्कगवन् बोधिसच्चोमहासच्चोऽनुपाय कौष्ठकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् विज्ञानधातुर्विविक इति चरति निभिन्ते चरति ।

स चेंद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् मंस्काराः नित्या इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगकेन प्रज्ञापार-मितायां चरन संस्कारा अनित्या इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमत्वीमहामत्वीऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् संस्काराः पुख दित चरति निमिन्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमि-तायां चरन् मंख्काराः दुःख इति चरति निमिन्ते चरति । म चेद्भगवन् बोचिमत्त्वोमहामत्त्रोऽनुपाय कौप्रजेन प्रज्ञापारमितायां चरन संस्कारा श्रात्मान इति चरति निमित्ते चरति । स चेड्रगवन बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन संस्कारा अनातान इति चरति निमित्ते चरति । स चेड्रगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्वोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् संस्कारा:ग्रान्ता इति चरति निमित्ते चरति । स चेड्रगदन बोधिमलोमहासलोऽनुपाय कौग्रहेन प्रज्ञापारंमितायां चरन् संस्कारा:श्रशाना इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन संस्काराविविका इति चरति निमिन्ने चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्वोमचासत्वोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन् संस्कारा श्रविविका इति चरति निमिन्ने चरति ।

स चेद्भगवन् बोधिमलोमहाभलोऽनुपाय कौग्रजेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् विज्ञानं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन विज्ञानमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । च चेङ्कगवन् बोधिसत्वोमहासत्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रजापार्मितायां चरन विज्ञानं सुखिमिति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेड्रागवन् बोधिस-चोमहासचोऽनुपाय कौ मलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् विज्ञान द्खमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधि-सत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न विज्ञान-मात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहा-सचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् विज्ञानमनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् विज्ञानं ग्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरन विज्ञानमणानामिति चरति निमिन्ते चरति । स चेंद्भगवन् बोधिसचोमहासचोऽतुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापार्मितायां परन् विज्ञानं विविक्तमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसचोमद्दासचोऽनुपाय कौग्रजेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् विज्ञानमविविक्तिमिति चरति निमित्ते चरति ।

स चेद्भगवन बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-पार्मितायां चरन् नामक्षपं नित्यमिति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेङ्गगवन् बोधिसन्तोमहासन्त्वोऽतुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् नामक्पमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेंद्भगवन् बोधिशत्वोमहासत्वोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार-मितायां चर्न् नामरूपं सुखमिति चर्ति निमित्ते चर्ति। म चेङ्गगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौश्रखेन प्रज्ञापार-मितयां चर्न् नामक्पंदःखिमिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय को प्रत्ने प्रज्ञापार्मितायां चरन् नामक्ष्पमात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन नामरूपमनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधि-मलोमहासलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् नामरूपं ग्रान्तिमिति चरति निभिन्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्तो -महासत्तोऽनुपाय कौ प्रखेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् नामरूपम-ग्रान्तिमिति चर्ति निमित्ते चर्ति । स चेङ्गगवन् बोधिसन्तो-महासत्तोऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् नामक्पं विविकामिति चरति निभिन्ते चरति । म चेङ्गगवन् बोधिमचो महासन्वीऽनुपाय कौ प्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् नामरूपम-विविक्रामिति चरति निमित्ते चरति ।

स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कोश्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् षड़ायतनं नित्यमिति चरति निमिक्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रक्तेन प्रज्ञापार्मितार्या चर्न षड्यतनमनित्यमिति चर्ति निमित्ते चर्ति। चेङ्गगवन् बोधिस्त्लोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापार्श्मितायां चरन् षड़ायतनं सुखमिति चरति निमित्ते चरति । स रेड्सगवन् बोधिसलोमहासलोऽत्पाय कौग्रहेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न षड़ायतनं दःखिमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधि-सत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् षड़ायत-नमात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्वोमहा-सत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् षड्यतनमनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् विधसन्तोमहासन्ते। उनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापारमिनायां चरन् षड़ायतनं ग्रान्तमिति चर्ति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्लोमहासच्लोऽनुपाय कौग्र-लेन प्रज्ञापारमितायां चरन् षड़ायतनम्यान्तमिति चर्ति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसलोशहासलोऽनुपाय कौग्र-लेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् षड़ायतनं विविक्तमिति चर्ति निमित्ते चरति। म चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौभलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् षड़ायतनमविविकमिति चर्ति निमित्ते चरति ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौग्रतेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् स्वर्गोनित्य इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौग्रतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् स्वर्गोऽनित्य इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन्



बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौश्रालेन प्रज्ञापार्मातायां चरन् स्पर्गः सुखिमिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधि-सत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् स्पर्भा-दःखिमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गणवन बोधिशचो महामचोऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापार्शितायां चरन् सर्प्र श्रात्मित चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसस्वोमहासस्वोऽनुपाय कौभलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् साभीऽनात्मेति चरति निमिन्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमदासत्त्वोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् स्पर्भः ग्रान्त रति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्चोमहासच्चो प्रज्ञापार्मितायां चर्न् स्पर्शा-ऽगान्त इति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसस्तो महामचोऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् स्पर्भीविविक इति चरति निभिन्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्चोमहा-सत्त्वाऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् स्पर्धोऽविविका इति चरति नियित्ते चरति।

स चेद्भगवन् वोधिसचोसहासचोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितयां चरन् वेदना नित्यति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसचोमहासचोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् वेदनाऽनित्यति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसचोमहासचोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् वेदनामुखेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसचो। महासचोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् वेदना दुःखेति. चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् वेदना श्रासिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौण्यतेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् वेदनाऽनास्मिति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् वेदनाणाक्तित चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् वेदनाऽणाक्तित चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसक्तो महासक्तोऽनुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् वेदनाविविक्तेति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसक्तोमहासक्तोऽनुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् वेदनाऽविविक्तेति चरित निमित्ते चरित ।

स चेङ्गगवन् बोधिसक्तीमहासक्तीऽतुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार— मितायां चरन् वण्णा निव्येति चरित निमिक्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसक्तीमहासक्तीऽतुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार्गमितायां चरन् वण्णाऽनित्येति चरित निमिक्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसक्ती महासक्तीऽतुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार्रामितायां चरन् वण्णासुखेति चरित निमिक्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसक्तीमहासक्तीऽतुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार्रामितायां चरन् वण्णा दुःखेति चरित निमिक्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसक्तीमहासक्तीऽतुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञा-पार्रामितायां चरन् वण्णा आत्मेति चरित निमिक्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसक्तीमहासक्तीऽतुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार्रामितायां चरन् हष्णा श्रनात्मेति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधि-सचोमहासचोऽतुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् हष्णा ग्रानिति चरित निभित्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसचो महासचोऽतुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् हष्णा विविकेति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽतुपाय कौगलेन प्रज्ञा-पारिमतायां चरन् हष्णाऽविविकेति चरित निमित्ते चरित।

स चेद्गगवन् बोधिसत्तोमहसत्तोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार मितायां चरलुपादानं नित्यमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरच्यादानमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरत्नपा-दानं सुखिमिति चरति निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तो महामचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरवृपादानं दृःख-मिति चरति निमित्ते चरति । धचेङ्गगवन् बोधिधत्त्वोमहासत्त्वो-ऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितातां चरत्रुपादानमात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौ गलेन प्रज्ञापारमितायां चरनुपादानमनात्मेति चरति निमिन्ते चरति । स चेङ्गगवन बोधिमलोमहाप्रलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञा-पारमितायां चरनुपादानं गानामिति चरति निमिन्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन्यादानमणान्तमिति चरति निमित्ते चरति। म चेद्गगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्-

मितायां चरसुपादानं विविक्तमिति चरति निमित्ते चरति। म चेङ्गगवन् वोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्-भितायां चरत्नुपादानमविविक्तमिति चरति निमित्ते चरति । ्र स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् भवोनित्य इति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मिनाया चरन् भवोऽनित्य इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् भवः सुख दति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिमन्दो महामत्त्रोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मिताया चर्न भवोद्ःख द्ति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसन्तोमहासन्त्रोऽतु-पाय कौ प्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् भवो श्रात्मेति चरित निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिमक्लोमहामक्लोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् भवोऽनात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिभच्चोमहासच्चोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् भवः ग्रान्त इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसचोमदासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन भवोऽग्रान्त इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधि-मलोमहामलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् भवो-विविक्त इति चरति निभिन्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिमचो महासन्त्रोऽनुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् भवोऽविविक्त इति चरति निमित्ते चरति।

स चेङ्गगवन् वोधिसन्तोमहासन्तोऽनुपाय कौप्रस्तेन प्रकापार-मितायां चरन् जातिर्नित्येति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ ग्रस्तेन प्रजापार्मितायां चर्न जातिर्नित्येति चरति निमित्ते चरति । स रेङ्गगदन् बोधि-सल महासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रजापार्मितायां चरन जाति:-सुखेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोसहा-सत्तोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार्मिताया चर्न् जातिर्दुःखेति चरति निभिन्ते चरति। म चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्वोऽनुपाय कौ शहीन प्रजापारमितायां चरन् जातिरात्मेति चरति निमिन्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्चोमदासच्चोऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञा-पारिमताया चरन् जातिरनात्मेति चरति निमिन्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जाति:प्रान्तेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कोशलेन प्रजापार्मिताया चरन जातिरणान्तित चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसत्वो महासचे ऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् जातिर्विकिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमत्वोमहासत्तोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् जातिर्विकिति चरति निमित्ते चरति।

स चेङ्कणवन् बोधिसलोमहामलोऽनुगय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् जरामरणं नित्यमिति चरति निमित्ते चर्ति । स चेङ्कणवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां चरन् जरामरणमनित्यमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन जरामरण सुखमिति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन बोधिसत्तोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जरामरणं दःखिमिति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन जरामरणमात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चङ्गावन बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न् जरामरणमनात्मेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् जराभरणं ग्रान्तमिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन जरामर्णमधानामिति चरति निभिन्ते चरति । स चेद्भगवन् बाधिमलोमहामलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार्मितायां चर्न जरामरणं विविक्रमिति चरति निमित्ते चरति । स चेड्रगवन बोधिसन्त्रोमहासन्त्रोऽन्त्रपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन जरामरणमविविक्तमिति चरति निमित्ते चरति ।

स चेङ्मगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्-भितायां चरन् दानपार्मिता निर्द्धोत चरति निर्मित्ते चरति । स चेङ्मगवन् बोधिमत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्-मितायां चरन् दानपार्मिताऽनिर्द्धोति चरति निर्मित्ते चरति । स चेङ्मगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन दानपारमिता सखेति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽन्पाय कौणलेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् दानपारिमता दःखेति चरति निमित्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् दानपार्मिता श्रात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसच्चोमहामच्चोऽत्रपाय कौप्रखेन प्रज्ञापारिमतायां चरन दानपारिमता श्रनात्मेति चरति निमित्ते चर्ति । स चेंद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौप्रालेन प्रज्ञापारमितायां चरन् दानपारमिता प्रान्तेति चरति निमिन्ते चर्ति। य चेङ्गगवन् बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन दानपार्भिताऽगानोति चरति निमिन्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसच्चोमद्दामच्चोऽनुपाय कौशल्लेन प्रज्ञान पारमितायां चर्न् दानपारमिता विविक्तति चरति निमित्ते चर्ति । म चेङ्गगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय बौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन दानपारमिताऽविविकति चरति निमिन्ने चरति।

म चेद्भगवन् वोधिसच्लोमहामचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् गौलपारमिता नित्येति चरति निमिन्ते चरति ।
स चेद्भगवन् वोधिसच्लोमहासच्लोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां
चरन् गौलपारमिताऽनित्येति चरति निमिन्ते चरति । स चेद्भगवन्
वोधिसच्लोमहासच्लोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
गौलपारमिता सुखेति चरति निमिन्ते चरति । स चेद्भगवन्

बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौप्रालेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् शीलपारमिता दुःखेति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् वोधिसन्तोमहासन्तोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् भी खपार मिता त्रात्मेति चरति निमित्ते चरति । स देङ्गगवन् बोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन भीलपार्मिता श्रनात्मेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगदन् बोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार्गमतायां चरन भीखपारमिता भानति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिमचोमहासचोऽनुपाय कौग्रहेन प्रज्ञापारमितायां चरन भीलपारमिता श्रभान्तेति चरति विमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रजेन प्रज्ञाणर्मितायां चरन भी लपारमिता विविकति चरति निमित्ते चरति । म चे द्वगदन् बोधिमत्तोमद्दामत्त्रोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां चरन् शीलपार्मिताऽविविकति चरति निमित्ते चरति ।

स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहामत्त्रोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् चान्तिपारिभिता नित्येति चरित निमित्ते चरित ।
स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वोमहामत्त्रोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिभितायां
चरन् चान्तिपारिभिताऽनित्येति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्
वोधिमत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिभितायां चरन्
चान्तिपारिभिता सुखेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्
वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापारिभितायां चरन्
चान्तिपारिभिता दुःखेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्
चान्तिपारिभिता दुःखेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्

वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्रामतायां चरन् ज्ञान्तपार्यमता त्रात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्कगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्रामतायां चरन् ज्ञान्तपार्यमताश्रात्मेति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्कगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्यमतायां चरन् ज्ञान्तपार्यमता ग्रान्ति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्कगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्यमतायां चरन् ज्ञान्तपार्यमताश्रान्तित चरित निमित्ते चरित । स चेङ्कगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्यमतायां चरन् ज्ञान्तपार्यमताश्रान्तित चरित निमित्ते चरित । स चेङ्कगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्यमतायां चरन् ज्ञान्तपार्यमता विविक्रति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्कगवन् वोधिमलोमहासलोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्यमतायां चरन् ज्ञान्तपार्यमताश्राविविक्रति चरित निमित्ते चरित ।

म चेद्भगवन् वोधिसत्तोमहामत्तोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां चरन् वीर्व्यपारमिता नित्यिति चरति निमित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहामत्तोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां

चरन् वीर्व्यपारमिताऽनित्यिति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्

बोधिसत्तोमहामत्त्तोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां चरन्

वीर्व्यपारमिता सखेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्

बोधिमत्तोमहामत्त्रोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां चरन्

वीर्य्यपारमिता दुःखेति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्

वोधिसत्त्रोमहामत्त्रोऽनुपाय कौणलेन प्रजापारमितायां चरन्

वीर्य्यपारमिता आत्रोति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्

वीर्य्यपारमिता आत्रोति चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन्

वीधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौण्रत्ते प्रज्ञापारिमतायां चरन् वीर्व्यपारिमता श्रमात्मेति चरित किमित्ते चरित । स रेङ्कण्यन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौण्रत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् वीर्व्यपारिमता शान्तिति चरित निमित्ते चरित । स रेङ्कण्यन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौण्रत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् वीर्व्यपारिमताऽणान्तेति चरित निमित्ते चरित । स रेङ्कण्यन् बोधिमत्त्रोमहामत्त्रोऽनुपाय कौण्रत्तेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् वीर्व्यपारिमता विविक्रेति चरित निमित्ते चरित । स पेङ्कण्यन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय कौण्रत्नेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् वीर्व्यपारिमताऽविविक्रेति चरित निमित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारभितायां चरन् ध्यानपारिमता निर्ह्योत चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानपारिमताऽनिर्ह्योत चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानपारिमता सुखेति चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानपारिमता दुखेति चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानपारिमता श्राक्षेति चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानपारिमता श्राक्षेति चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिमत्त्वोमहामत्त्वोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानपारिमताऽनारक्षेति चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् वोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारसिनायां चरन् ध्वानपार्मिना प्रान्तित चरित निभिन्ते चरित ।
स चेद्भगवन् वोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमिनायां चरन् ध्वानपार्भिनाऽप्रान्तित चरित गिमिन्ते चरित ।
स चेद्भगवन् वोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमिनायां चरन् ध्वानपार्मिना विविक्तित चरित निमिन्ते चरित ।
स चेद्भगवन् वोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापारमिनायां चरन् ध्वानपार्मिनाऽविविक्तित चरित निमिन्ते चरित ।

स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौप्रलेन प्रज्ञापार-भितायां चरन् प्रज्ञापार्भिता निखेति चर्ति निमिन्ते चर्ति। स चेद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौशकेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् प्रज्ञापार्मिताऽनित्वेति चरति निमिन्ते चरति। स चेंद्भगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् प्रज्ञापारमिता सुखेति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौ प्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चर्न प्रज्ञापारमिता दःखेति चरति निमित्ते चरति । म चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौगलेन प्रजापार-मितायां चरन् प्रज्ञापार्मिता श्रात्मेति चरति निमित्ते चरति । म चेद्भगवन् वोधिमत्त्रोमहामत्त्रोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् प्रज्ञापार्मिताऽनात्मेति चरति निमिन्ते चरति । म चेंद्भगवन् बोधिमलोमहामलोऽनुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् प्रज्ञापारमिता ग्रानोति चरति निमिन्ते चरति ।

म चेट्भगतन् वोधिसत्तोमद्दासत्तोऽतुपाय कौ प्रतेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् प्रज्ञापारमिताऽणात्त्रोतं चरति निमित्ते चरति । म चेट्भगवन् वोधिसत्त्वोमद्दासत्त्वोऽतुपाय कौ प्रतेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् प्रज्ञापारमिता विविकति चरति निमित्ते चरति । स चेट्भगवन वोधिसत्त्वोमद्दासत्त्वोऽतुपाय कौ प्रतेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् प्रज्ञापारमिताऽविविकति चरति निमित्ते चरति ।

स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरक्तथात्मग्र्स्यता नित्येति\* चानित्येति चर्ति निमिले
चरित । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन
प्रज्ञापारिमतायां चरक्रथात्मग्र्स्यता सुखेति च दुःखेति चरित
निमिले चरित । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय
कौग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरक्रथात्मग्र्स्यता श्रात्मेति चाऽनात्मिति
चरित निमिल्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय
कौग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरक्रथात्मग्र्स्यता ग्रालेति चाऽगालेति
चरित निमिल्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिमलोमहासलोऽनुपाय
कौग्रलेन प्रज्ञापारिमतायां चरक्रथात्मग्र्स्यता ग्रालेति चाऽविविकेति चरित निमिल्ते चरित ।

स चेंद्भगवन् वोधिसच्चोमहासच्चोऽनुपाय कौप्रखेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् वहिद्धाग्रुत्यता निर्द्धोत चाऽनिर्द्धोत चरति निमित्ते चरति । स चेंद्भगवन् वोधिसच्चोमहासच्चोऽनुपाय कौप्रखेन

गुक्तकपञ्चिक व्यक्तियादि स्थले स चेङ्गाविद्वायादि समक्त वाक्यं न लिखितं एवं परच सर्वेत ॥

प्रज्ञापार्सिताथां चरन् विस्ति ह्यांग्र्स्थता सुखेति च दुःखेति चरति निमित्ते चरति। म चेद्भगवन् वोधिसत्तोमसामचोऽतुपाथ कौण्यते प्रज्ञापार्सिताथां चरन् विद्धिंग्र्स्थता श्राक्षेति चाऽना-क्षेति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमसामचो- उत्तुपाथ कौण्यते प्रज्ञापार्सिताथां चरन् विस्ति श्रुच्यता ग्रान्तित चाऽप्रान्तित चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् वोधिसत्त्वो- महासत्त्रोऽतुपाथ कौण्यतेन प्रज्ञापार्सिताथां चरन् विस्ति श्रुच्यता विविक्रति चरति विभित्ते चरति।

स चेङ्गगवन् वोधिसच्लोमहासच्लोऽल्पाय कौशलेन प्रज्ञापार्मितायां चरच्यात्मविद्धांश्र्यता निर्छिति चाऽनिर्छिति चरित
निर्मिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्लोमहासच्लोऽल्पाय कौशलेन
प्रज्ञापार्रिमतायां चरच्यात्मविद्धांश्र्यता सस्वित च दुःखेति
चरित निर्मिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्लोमहासच्लोऽल्पाय
कौशलेन प्रज्ञापार्रिमतायां चरच्यात्मविद्धांश्र्यता आत्मेति
चाऽनात्मेति चरित निर्मिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसच्लोमहासच्लोऽल्पाय कौशलेन प्रज्ञापार्रिमतायां चरच्यात्मविद्धांन्यता श्राम्तेति
स्रत्यता श्रान्तित चरित चरित निर्मिन्ते चरित । स चेङ्गगवन्
बोधिसच्लोमहासच्लोऽल्पाय कौशलेन प्रज्ञापार्रिमतायां चरचध्यात्मविद्धांश्र्यता विविक्रेति चाऽविविक्रेति चरित निर्मिन्ते
चरित ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमद्दासत्त्वोऽतुपाय कौग्रज्ञेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् ग्रुत्यताग्रुत्यता नित्येति चाऽनित्येति चरति निमित्ते चरित । स चेड्रगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रकेन प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् ग्रून्यताग्रून्यता सुखेति च दुःखेति चरित निमित्ते चरित । स चेड्रगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्र-केन प्रज्ञापार्मितायां चरन् ग्रून्यताग्रून्यता श्राक्षेति चाऽनात्मेति\* चरित निभित्ते चरित । स चेड्रगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रकेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् ग्रून्यताग्रून्यताग्रान्तेति चाऽगान्तेति चरित निमित्ते चरित । स चेड्रगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रकेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् ग्रून्यताग्रून्यता विविनेति चाऽविविकेति चरित निमित्ते चरित ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् महाग्र्न्यता नित्येति चाऽनित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन् महाग्र्न्यता सुखेति च दुःखेति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञा-पारमितायां चरन् महाग्र्न्यता श्रात्मिकीति चाऽनात्मिकीति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्र-खेन प्रज्ञापारमितायां चरन् महाग्र्न्यता ग्रात्मिति चाऽपान्तिति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिमत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन् महाग्र्न्यता विविकति चाऽवि-विकति चरति निमित्ते चरति ।

श्रात्मिक्तित चाऽनात्मिक्ति पाठः स्त्रीतिक्किनिर्भ्रास्थने आदर्भ्रपुक्तकः
 प्रायभ्रो दृश्कते।

स चेंद्रगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्रोऽत्याय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् परमार्थग्रन्थता नित्येति चाऽनित्येति चरति
निभिन्ते चरति । स चेद्रगवन् वोधिसत्त्तोमहामत्त्रोऽतृपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् परमार्थग्रन्थता स्रुक्ति च दुःखेति
चरति निभिन्ते चरति । स चेद्रगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतृपाय
कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां, चरन् परमार्थग्रन्थता श्राक्तिकेति
चाऽनाक्तिकेति चरति निभिन्ते चरति । स चेद्रगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतृपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् परमार्थग्रन्थता
ग्रान्तिति चाऽगान्तिति चरति निभिन्ते चरति । स चेद्रगवन्
वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतृपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन्
परमार्थग्रन्थता विविक्तिति चाऽविविकति चरति निभिन्ते चरति।

स चेद्भगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौ ग्रज्ञेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् संक्षतग्रु-त्यता नित्येति चाऽनित्येति चरित निर्मित्ते
चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्तोमहासत्त्रोऽनुपाय कौ ग्रज्ञेन
प्रज्ञापारिमितायां चरन् संक्षतग्रु-त्यता सुखिति च दुःखेति चरित
निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्तोमहासत्त्रोऽनुपाय कौ ग्रज्ञेन
प्रज्ञापारिमितायां चरन् संक्षतग्रु-त्यता श्रात्मिकीति चाऽनात्मिकीति
चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय
कौ ग्रज्ञेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् संक्षतग्रु-त्यता ग्रान्तिति चाऽग्रान्तिति
चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय
कौ ग्रज्ञेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् संक्षतग्रु-त्यता विविकेति चाऽविविक्रेति चरित निमित्ते चरित ।

स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽतुपाय कौणलेन प्रज्ञापारभितायां चरत्रसंक्ततग्र्न्यता निर्ह्यति चाऽनिर्ह्यति चरति निर्मित्ते
चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासच्तोऽतुपाय कौणलेन
प्रज्ञापारसितायां चरत्रसंक्ततग्र्न्यता सुखेति च दुःखेति चरति
निर्मित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽतुपाय कौणलेन
प्रज्ञापारसितायां चरत्रसंक्ततग्र्न्यता श्रात्मिकति चाऽनात्मिकति
चरति निर्मित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽतुपाय
कौणलेन प्रज्ञापारसितायां चरत्रसंक्ततग्र्न्यता श्रान्तिति चाऽपान्ति
चरति निर्मित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽतुपाय
कौणलेन प्रज्ञापारसितायां चरत्रसंक्ततग्र्न्यता श्रान्तिति चाऽपिविक्रीति चरति निर्मित्ते चरति ।

स चेंद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्रोऽप्राय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रत्वास्य्यता नित्येति चाऽनित्येति चरति निमित्ते
चरति । स चेंद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्रोऽनुपाय कौ ग्रलेन
प्रज्ञापार्मितायां चरत्रत्वास्य्यता सुखेति च दुःखेति चरति
निमित्ते चरति । स चेंद्भगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्रोऽनुपाय कौ ग्रलेन
प्रज्ञापार्मितायां चरत्रत्वात्त्रस्यता त्रात्तिकेति चाऽनात्मिकेति
चरति निमित्ते चरति । स चेंद्भगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय
कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रत्वास्त्रम्यता ग्रात्मिति चाऽपानिति
चरति निमित्ते चरति । स चेंद्भगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽनुपाय
को ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रत्वास्त्रस्यता ग्रात्मिति चाऽविविक्रेति चरति निमित्ते चरति ।

स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार
मितायां चरत्ननवराऽयग्र्त्यता नित्यिति चाऽनित्येति चर्ति

निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रखेन

प्रज्ञापारमितायां चरत्वनवराऽयग्र्त्यता सुखेति च दुःखेति चर्ति

निभित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौग्रखेन

प्रज्ञापारमितायां चरत्वनवराऽयग्र्त्यता त्रात्मिकीति चाऽनात्मिकीते

चरति निभित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय

कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरत्वनवराऽयग्र्त्यता ग्रान्तिते चाऽजान्तिते

चरति गिमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय

कौग्रखेन प्रज्ञापारसितायां चरत्वनवराऽयग्र्त्यता ग्रान्तिते चाऽवि
विक्रेति चरति निभित्ते चरति ।

य चेङ्कणवन् वोधियलोमहायलोऽनुपाय कोण्यलेन प्रज्ञापारमितायां चरलनवकारण्य्यता निर्द्यति चाऽनिर्द्यति चरति निर्मित्ते
चरति । स चेङ्कणवन् वोधियलोमहायलोऽनुपाय कौण्यलेन
प्रज्ञापारमितायां चरलनवकारण्य्यता सुखेति च दुःखेति चरित
निर्मित्ते चरित । स चेङ्कणवन् वोधियलोमहायलोऽनुपाय कौण्यलेन
प्रज्ञापारमितायां चरलनवकारण्य्यता आत्मिकीत चाऽनात्मिकीति
चरित निर्मित्ते चरित । स चेङ्कणवन् वोधियलोमहायलोऽनुपाय
कौण्यलेन प्रज्ञापारमितायां चरलनवकारण्य्यता ग्रान्ति चाऽगानोति चरित निर्मित्ते चरित । स चेङ्कणवन् वोधियलोमहायलोउनुपाय कौण्यलेन प्रज्ञापारमितायां चरलनवकारण्य्यता विविक्रीति
चाऽविविक्रीत चरित निर्मित्ते चरित ।

स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्सितायां चरन् प्रक्रतिग्रुन्यता निर्ह्योति चाऽनिय्येति चरति निमित्ते
चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन
प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्रक्रतिग्रुन्यता सुखेति च दुःखेति चरति
निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौणलेन
प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्रक्रतिग्रुन्यता श्रात्मिकेति चाऽनात्मिकेति
चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय
कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्रक्रतिग्रुन्यता ग्रान्तिति चाऽगानोति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोउनुपाय कौणलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्रक्रतिग्रुन्यता विविकेति
चाऽविकेति चरति निमित्ते चरति ।

स चेद्मगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्धधर्मग्रस्यता निद्येति चाऽनिद्येति चर्ति
निमित्ते चर्ति। स चेद्मगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन
प्रज्ञापार्सितायां चरन् सर्व्धधर्मग्रस्यता सुखेति च दुःखेति चरित
निमित्ते चरित। स चेद्मगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन
प्रज्ञापार्सितायां चरन् सर्वधर्मग्रस्यता श्राक्तिनित चाऽनाकितेति
चरित निमित्ते चरित। स चेद्मगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय
कौग्रलेन प्रज्ञापार्सितायां चरन् सर्वधर्मग्रस्यता ग्रान्तिति चाऽगानिति चरित निमित्ते चरित। स चेद्मगवन् वोधिसलोमहासलोउत्पाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्सितायां चरन् सर्व्धधर्मग्रस्यता विविकिति चाऽविविक्तिति चरित निमित्ते चरित।

स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् खलवणग्रुन्यता नित्येति चाऽनित्येति चरित निभित्ते
चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्त्रोऽतुपाय कौण्यतेन
प्रज्ञापारिमितायां चरन् खलचणग्रुन्यता सुखेति च दुःखेति चरित
निभित्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौण्यतेन
प्रज्ञापारिमितायां चरन् खलचणग्रुन्यता त्रात्मिक्तेति चरित निमित्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय
कौण्यतेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् खलचणग्रुन्यता ग्रान्तिति
चाऽणान्तित चरित निभित्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्रो
महासत्त्रोऽतुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापारिमितायां चरन् खलचणग्रुन्यता
विविक्रति चाऽविविक्रति चरित निभित्ते चरित ।

स चेद्भगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रतुपलक्षश्चार्या नित्येति चाऽनित्येति चरति निर्मित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रतुपलक्षश्चार्याता सुलेति च दुःलेति चरति निर्मित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रतुपलक्षश्चार्याता त्रात्मिक्तित चाऽनात्मिकति चरति निर्मित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रतुपलक्षश्चार्याया ग्रान्तिति चाऽगान्तिति चरति निर्मित्ते चरति । स चेद्भगवन् वोधिसत्त्रोमहान्याः सत्त्रोऽतुपाय कौ ग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरत्रतुपलक्षश्चार्याता विविक्रेति चरति विद्याने चरति ।

स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वित चार्रानित्येति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वित चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वेति चरति चरति चरति प्रज्ञापार्मितायां चरत्रभावश्च्यता सुखेति च दुःखेति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। महासत्ते। त्यापार्मितायां चरत्रभावश्च्यता आक्तिति चरति चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वेति चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वेति चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वेति चरति चरति । स चेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वेति चरति निमित्ते चरति । स्वेद्भगवन् बोधिसत्ते। सार्वेति चरति निमित्ते चरति ।

स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापारमितायां चरन् खभावण्यता नित्येति चाऽनित्येति चरित निभित्ते
चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौण्यतेन
प्रज्ञापारिमतायां चरन् खभावण्यता सुखेति च दुःखेति चरित
निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौण्यतेन
प्रज्ञापारिमतायां चरन् खभावण्यता श्रात्मिक्तेति चाऽनात्मिक्तेति
चरित निमित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय
कौण्यतेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् खभावण्यता णात्तिति
चाऽणान्तिति चरित निभित्ते चरित । स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रो—
महासत्त्रोऽतुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापारिमतायां चरन् खभावण्यत्रा
विविक्तेति चाऽविविक्तिति चरित निभित्ते चरित ।

स चेङ्गगवन् वोधिसले। सहासले। उत्पाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापार
मिनायां चरस्रभावखभावग्र्यता नित्येति चाऽनित्येति चर्ति

निमिन्ने चरित। स चेङ्गगवन् वोधिसले। महासले। उत्पाय कौ ग्रालेन

प्रज्ञापारमिनायां चरस्रभावखभावग्र्यता छुखेति च दुःखेति

चरित निमिन्ने चरित। स चेङ्गगवन् वोधिसले। महासले। उत्पाय
कौ ग्रालेन प्रज्ञापारमिनायां चरस्रभावखभावग्र्यता स्रात्मिनीत

चाऽनात्मिनेति चरित निमिन्ने चरित। स चेङ्गगवन् वोधिसलो
महासलो। उत्पाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापारमिनायां चरस्रभावस्थाव
ग्र्यता ग्रालेति चाऽमान्तिन चरित निमिन्ने चरित। स
चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासल्लो। उत्पाय कौ ग्रालेन प्रज्ञापारमिनायां

चरस्रभावखभावग्र्यता विविक्तेति चाऽविविक्तेति चरित निमिन्ने

चरित।

स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौशलेन प्रज्ञापार्सितायां चरन् सृत्युपखानानि नित्यानीति चाऽनित्यानीति चरति
निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौशलेन
प्रज्ञापारमितायां चरन् सृत्युपखानानि सुखानीति च दुःखानीति
चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय
कौशलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् सृत्युपखानानि त्रात्मिकानीति
चाऽनात्मिकानीति चरति निमित्ते चरति । स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौशलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् सृत्युपखानानि शान्तानीति चाऽपानानीति चरति निमित्ते चरति ।
स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौशलेन प्रज्ञापारमितायां

चरन् स्नृत्युपछानानि विविकानीति चाऽविविकानीति चरित निमित्ते चरित ।

स चेङ्गगवन् बोधियत्तोमहासत्तोऽत्पाय कोमलेन प्रज्ञापार्मितायां चरन् सम्यक्प्रहाणानि नित्यानीति चाऽनित्यानीति चरति
निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कोमलेन
प्रज्ञापार्रामतायां चरन् सम्यक्प्रहाणानि सखानीति च दुःखानीति
चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय
कौमलेन प्रज्ञापार्रामतायां चरन् सम्यक्प्रहाणानि श्वात्मिकानीति
चाऽनात्मिकानीति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौमलेन प्रज्ञापार्रामतायां चरन् सम्यक्प्रहाणानि प्रान्तानीति चाऽप्रान्तानीति चरति निमित्ते चरति ।
स चेङ्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौमलेन प्रज्ञापार्रामतायां
चरन् सम्यक्प्रहाणानि विविक्तानीति चाऽविविक्तानीति चरति
निमित्ते चरति ।

स चेङ्गगवन् वोधिसचोमहसचोऽतुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारभितायां चरत्नृद्धिपादाः नित्या इति चाऽनित्या इति चरित
निभित्ते चरित। स चेङ्गगवन् वोधिसचोमहासच्चोऽतुपाय कौग्रखेन
प्रज्ञापार्भितायां चरच्नृद्धिपादाः सुखा इति च दुःखा इति चरित
निभित्ते चरित। स चेङ्गगवन् वोधिसचोमहासच्चोऽतुपाय कौग्रखेन
प्रज्ञापार्भितायां चरच्नृद्धिपादाः श्राद्धान इति चाऽनात्मान इति
चरित निभित्ते चरित। स चेङ्गगवन् वोधिसचोमहासच्चोऽतुपाय
कौग्रखेन प्रज्ञापार्भितायां चरच्नृद्धिपादाः शाच्ना इति चाऽनात्मान
कौग्रखेन प्रज्ञापार्भितायां चरच्नृद्धिपादाः शाच्ना इति चाऽनात्मा

इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसचोमद्दासचो-ऽनुपाय कौश्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरत्नृद्धिपादाः विविका इति चाऽविविका इति चरति निमित्ते चरति ।

य चेङ्गगवन् वोधियत्वोमहासकोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरित्रित्र्याणि नित्यानीति चाऽनित्यानीति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन वोधियत्वोमहासकोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरित्रित्र्याणि सुखानीति च दुःखानीति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन् वोधियत्वोमहासकोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरित्रित्र्याणि श्रात्मिकानीति चाऽनात्मिकाननीति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन् वोधियत्वोमहासको- अनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरित्रित्र्याणि श्रान्तानीति चाऽमात्मित्रायां चरित्रित्र्याणि श्रान्तानीति चाऽमात्मित्रायां चरित्रित्र्याणि श्रान्तानीति चरित निमित्ते चरित। स चेङ्गगवन् वोधियत्वोमहासकोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार्मितायां चरित्रित्र्याणि विविक्रानीति चाऽविविक्रानीति चरित निमित्ते चरित। विविक्रानीति चाऽविविक्रानीति चरित निमित्ते चरित।

स चेद्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन् बलानि नित्यानीति चा्र्यानीति चरति निमित्ते
चरति । स चेद्रभगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रखेन
प्रज्ञापारमितायां चरन् बलानि सुखानीति च दुःखानीति चरति
निमित्ते चरति । स चेद्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रखेन
प्रज्ञापारमितायां चरन् बलानि ऋात्मिकानीति चाऽनात्मिकानीति
चरति निमित्ते चरति । स चेद्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय
कौग्रखेन प्रज्ञापारमितायां चरन् वलानि शान्तानीति चाऽमाना-

नीति चरति निसित्ते चरति । स चेङ्गगवन् वोधिसत्वोसहासत्त्वो-ऽत्तुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारसितायां चरन् वलानि विविक्तानीति चाऽविविक्तानीति चरति निसित्ते चरति ।

स चेद्भगवन् बोधिकलोमहासलोऽनुपाय कौग्रहेन प्रज्ञापार
मितायां चरन् बोधिक्षांन नित्यानीति चाऽनित्यानीति चरति

निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रहेन

प्रज्ञापारमितायां चरन् बोध्यङ्गानि सुखानीति च दुःखानीति

चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय

कौग्रहेन प्रज्ञापारमितायां चरन् बोध्यङ्गानि चाऽनासिकानीति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन् बोधिसलो
महासलोऽनुपाय कौग्रहेन प्रज्ञापारमितायां चरन् बोधङ्गानि

ग्रान्तानीति चरप्रान्तानीति चरति निमित्ते चरति। स चेद्भगवन्

बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रहेन प्रज्ञापारमितायां चरन्

बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रहेन प्रज्ञापारमितायां चरन्

बोधङ्गानि विविक्तानीति चाऽविविक्तानीति चरति निमित्ते चरति।

स चेह्नगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रकोन प्रज्ञापार
मितायां चरलाव्यांष्टाङ्गमासी नित्य इति चाऽनित्य इति चरति

निमित्ते चरति। स चेह्नगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौग्रकेन

प्रज्ञापारमितायां चरलाव्यांष्टाङ्गमार्गः सुख इति च दुःख इति

चरति निमित्ते चरति। स चेह्नगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय

कौग्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरलाव्यांष्टाङ्गमार्ग आसीति चाऽनात्मिति

चरति निमित्ते चरति। स चेह्नगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय

कौग्रकेन प्रज्ञापारमितायां चरलाव्यांष्टाङ्गमार्गः आन्त इति

चाऽभान्त इति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गभवन् वोधिसत्तो-महासत्त्वोऽतुपाय कौभन्नेन प्रज्ञापार्मितायां चरन्नार्याष्टाङ्गमार्गो विविक्त इति चाऽविविक्त इति चरति निमित्ते चरति ।

स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापार
सितायां चरलार्थ्यस्त्यानि नित्यानीति चाऽनित्यानीति चरित

निसिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौग्रलेन

प्रज्ञापारिमितायां चरलार्य्यस्त्यानि सुखानीति च दुःखानीति

चरित निसिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसलोमहासलोऽनुपाय

कौग्रलेन प्रज्ञापारिमितायां चरलार्यस्त्यानि श्रात्मिकानीति

चाऽनात्मिकानीति चरित निसिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसलो
महासलोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारिमितायां चरलार्थस्त्यानि

ग्रान्तानीति चाऽग्रान्तानीति चरित निसिन्ते चरित । स चेङ्गगवन्

वोधिसल्तोमहासल्तोऽनुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारिमितायां चरलार्थः

सत्यानि विविक्तानीति चाऽविविक्तानीति चरित निसिन्ते चरित ।

य चेङ्गगवन् बोधियत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानानि नित्यानीति चाऽनित्यानीति चरति
निमित्ते चरति। य चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय
कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानानि सुखानीति च
दुःखानीति चरति निमित्ते चरति। य चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां चरन् ध्यानानि
आत्मिकानीति चाऽनात्मिकानीति चरति निमित्ते चरति।
य चेङ्गगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रलेन प्रज्ञापारमितायां

चर्न् धानानि प्रान्तानीति चाऽप्रान्तानीति चरति निमित्ते चरति । स चेङ्गगवन् बोधिषचोमद्यासचोऽनुपाय कौप्रकेन प्रज्ञापार्सितायां चर्न् धानानि विविकानीति चाऽविविकानीति चरति निमित्ते चरति ।

स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौणकेन प्रज्ञापारमितायां चरत्रप्रमाणानि नित्यानीति चाऽनित्यानीति चरति
निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौणकेन
प्रज्ञापारमितायां चरत्रप्रमाणानि सुखानीति च दुःखानीति
चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय
कौणकेन प्रज्ञापारमितायां चरत्रप्रमाणानि श्राह्मिकानीति चाऽनाहिमकानीति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन् बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौणकेन प्रज्ञापारमितायां चरत्रप्रमाणानि
प्रात्तानीति चाऽप्रान्तानीति चरति निमित्ते चरति। स चेङ्गगवन्
बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय कौणकेन प्रज्ञापारमितायां चरत्रप्रम्माणानि
विविक्तानीति चाऽविविक्तानीति चरति निमित्ते चरति।

\*स चेङ्गगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार-मितायां चरलाख्यसमापलौर्नित्या इति चाऽनित्या इति चरति सुखाइति दुःखा इति श्रात्मिका इति श्रनात्मिका इति ग्रान्ता

<sup>\*</sup> चनापि पूर्व्वत् निवानिवादि प्रवेक विशेषगस्त्रेने च चेट्टगविन-वादि वाक्यमागोनिखितुसुचिवः। चादर्भपुक्तके तथा निखनाभावात् मया यथा वृष्टमेव निखितमिति।

इति श्रमाना इति विविका इति चाऽविविका इति चरति निमित्ते चरति।

स चेङ्गगवन् बोधिमलोमहामलोऽसुपाय कौ प्रकेष प्रजापार-मितायां चरन् विमोचा नित्या इति चानित्या इति सुखा इति दुःखा इति त्रात्मान इति चाऽनात्मान इति प्रान्ता इति चाऽप्रान्ता इति विविका इति चाऽविविका इति चरति निमित्ते चरति।

स चेद्भगवन् बोधिसत्त्रोमहासत्त्रोऽतुपाय कौग्रखेन ग्रज्ञापार-मितायां चरन् नवात्तपूर्व्वविहारसमापत्तीर्नित्या इति चाऽनित्या इति सुखा इति दुःखा इति श्रात्मिका इति चाऽनात्मिका इति ग्रान्ता इति चाऽग्रान्ता इति विविका इति चाऽविविका इति चरति निमित्ते चरति।

स चेड्रगवन् बोधिसलोमहासलोऽनुपाय कौगलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् ग्रन्थतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि नित्या-नौति चाऽनित्यानौति सुखानीति च दुःखानौति त्रात्मिकानौति चाऽनात्मिकानौति ग्रान्तानौति चाऽग्रान्तानौति विविकानौति चाऽविविकानौति चरति निमित्ते चरति।

स चेह्नगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौगलेन प्रज्ञापार-मितायां चरत्रभिज्ञा नित्या इति चानित्या इति सुखा इति दुःखा इति आत्मान इति चाऽनात्मान इति प्रान्ता इति चाऽगान्ता इति विविक्ता इति चाऽविविक्ता इति चरति निभिन्ते चरति।

स चेद्भगवन् वोधिसत्तोमसासत्तोऽतुपाय कौशक्तेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् समाधीर्नित्या इति चाऽनित्या इति सुखा इति दुःखा इति श्रात्मिका इति श्रनात्मिका इति शान्ता इति चाऽशाना इति विविक्ता इति चाऽविविक्ता इति चरति निमित्ते चरति।

स चेद्गगवन् बोधिसत्तोमहासत्तोऽनुपाय कौग्रछेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् धारणीसुखानि नित्यानीति श्रनित्यानीति सुखा-नीति दुःखानीति श्रात्मिकानीति श्रनात्मिकानीति ग्रान्तानीति श्रमान्तानीति विविकानीति श्रविविकानीति चरति निमित्ते चरति।

स चेङ्गगवन् बोधिसचोमहासचोऽनुपाय कौग्रखेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् द्यातथागतवज्ञानि नित्यानीति श्रनित्यानीति सुखानीति दुःखानीति श्रात्मिकानीति श्रनात्मिकानीति ग्रान्ता-नीति श्रप्तान्तानीति विविकानीति श्रविविकानीति चरति निमिन्ते चरति।

स चेद्भगवन् बोधियत्त्रोमहायत्त्रोऽतुपाय कोणलेन प्रज्ञापार-मितायां चरन् वैण्ञारद्यानि नित्यानीति श्रनित्यानीति सुखानीति दुःखानीति श्रात्मिकानीति श्रनात्मिकानीति ण्रान्तानीति श्रणान्ता-नीति विविक्तानीति श्रविविकानीति चरति निमिन्ते चरति।

स चेंद्रगवन् बोधिसत्त्रोमहामत्त्रोऽतुपाथ कौ ग्रलेन प्रजापार-मितायां चरन् प्रतिसम्बिदो नित्या इति श्रनित्या इति सुखा इति दुःखा इति श्रात्मिका इति श्रनात्मिका इति प्रान्ता इति श्रप्तान्ता इति विविक्ता इति श्रविविका इति चरति निमिन्ते चरति।

स चेङ्गगवन् बोधिमचोमहामचोऽनुपाय कौशलेन प्रज्ञापार-

मितायां चरन् महाकहणानित्या इति श्रनित्या इति सुखा इति दुःखा इति श्रात्मिका इति श्रनात्मिका इति श्रान्ता इति श्रणना इति विविका इति श्रविविका इति चरति निमित्ते चरति।

स चेङ्गगवन् वोधिसत्तोमहासत्तोऽतुपाय कौण्यते प्रज्ञापारमितायां चरन्नष्टादणावेणिकवुद्धधर्माः नित्या इति त्रनित्या इति
चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽतुपाय
कौण्यते प्रज्ञापारिमितायां चरन्नष्टादणावेणिकवुद्धधर्माः सुखा
इति दुःखा इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसत्त्वोमहासन्त्वोऽतुपाय कौण्यते प्रज्ञापारिमितायां चरन्नष्टादणावेणिकवुद्धधर्माः श्रात्मिका इति श्रनात्मिका इति चरित निमिन्ते
चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसन्तोमहासन्त्वोऽतुपाय कौण्यते प्रज्ञान्
पारिमितायां चरन्नष्टादणावेणिकवुद्धधर्माः ण्रान्ता इति त्रणान्ता
इति चरित निमिन्ते चरित । स चेङ्गगवन् वोधिसन्त्रोमहासन्तोउत्तुपाय कौण्यतेन प्रज्ञापारिमितायां चरन्नष्टादणावेणिकवुद्धधर्माः

य चेद्गगवन् बोधियत्तस्य महायत्तस्याऽतुपाय कौग्रलेन प्रजा-पारिमतायां चरत एवं भवत्यहं प्रज्ञापारिमतायां चरामीत्युपसभे चरत्ययं बोधियत्त्वोमहायत्त्वो निमित्ते चरित । य चेद्गगवन् बोधित्तस्य महायत्तस्येवं भवति । य एवं चरित य प्रज्ञापारिमतायां चरित । य प्रज्ञापारिमतायां भावयतीति निमित्त एवं चरतीदं न बोधियत्तस्य महायत्तस्थोपाय कौग्रस्तं वेदित्यं।

श्रायुग्रञ्कारदतीपुत्र श्रायुग्रन्तं सुस्तिमेतद्वीचत्। कथमायु-

यान् सुभ्रते बोधिमत्तस्य भहासत्तस्यानुपाय कौणलं वेदितव्यं। सुभृतिराइ। तथा श्वायुश्वञ्कारदतीपुत्र बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरवपमधितिष्टति । संजानाति । अधिसुचाते । म इपमधितिष्ठन् संजानन्धिमुख्यमानो इपखाऽभिसंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते जातिजरामरणग्रोकयाधिपरिदेवदःख-दौर्मनसोपायारेभ्यो, न परिमुच्चते महतोदःखादिति वदामि। स चेद्वीधिसली महासलः प्रज्ञापारमितायां चरन् वेदनामधि-तिष्टति संजानात्यधिमुखते । स वेदनामधितिष्टन् संजानन् श्रधि-मुचमानो वेदनाया श्रभिसंस्कारे चर्ति। न परिमुच्यते जाति-जराव्याधिमरणप्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्वोपायासेभ्यो, न परि-सुचते महतो दुःखादिति वदामि। स चेद्वोधिसचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चर्न् मंज्ञामधितिष्ठति मंजानात्यधिसुचाते । म मंज्ञामधितिष्ठन् मंजाननधिमुच्यमानः मंज्ञाया श्रभिमंस्कारे चरति। न परिमुच्चते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदःख-दौर्मनस्वोपायासेभ्यो, न परिसुचिते महतो दःखादिति वदामि । स चेद्रोधिसचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् संस्कारान्धितिष्ठति संजानात्यधिसुचाते। स संस्कारानधितिष्ठन् संजानन् श्रधिसुचामानः मंखाराणामभिसंखारे चरति। न परिस्चिते जातिजरावाधि-मरणगोकपरिदेवदु:खदौर्मनस्योपाचासेभ्यो, न परिसुचते महतो दःखादिति वदामि । स चेद्वोधिसलोमहसलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् स विज्ञानमधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स विज्ञान-मधितिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानोविज्ञानसाभिसंस्कारे चरति। न

परिसुचते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्त्रोपाया-सेभ्यो, न परिसुचते महतो दुःखादिति वदामि।

स चेद्वोधिसन्त्रोमहासन्तः प्रज्ञापार्मितायां चरंश्रुक्रि-तिष्ठति । मंजानात्यधिमुच्यते । म चचुरधितिष्ठन् मंजानन्धि-मुच्यमानस्च वृषोऽभिमंस्कारे चर्ति। न परिमुच्यते जातिजरा-व्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्रोपायासेभ्यो, न परिसुचते महतो दुःखादिति वदामि। स चेद्वोधिमचोमहामचः प्रज्ञा-पारमितायां चरन् श्रोचमधितिष्ठति । संजानात्यधिसुचाते । स श्रोचमधितिष्ठन् मंजानवधिमुच्यमानः श्रोचकाभिसंस्कारे चरति। परिमुच्यते जातिजरावाधिमरणग्रोकपरिदेवदु:खदौर्म-नखोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि। स चेद्वीधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्मातायां चरन् प्राणमधितिष्ठति । वाणमधितिष्ठन् मंजानविधमुख्यमानौ व्राणसामिसंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजरावाधिमरणगोकपरिदेवदुः खदौर्म-नस्वीपायाचेभ्यो, न परिमुच्यते महतो दुःखादिति वदामि। स चेद्वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् जिज्ञामधितिष्ठति। मंजानात्यधिमुच्यते । स जिक्रामधितिष्ठन् संजानन्धिमुच्यमानो जिज्ञाया श्रीभसंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते जातिजरा-व्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्रोपायावेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि। स चेद्वोधिसन्तोमहासनः प्रज्ञापार-मितायां चरन् कायमधितिष्ठति । मंजानात्यधिमुच्यते । म काय-मधितिष्ठन् मंजानन्नधिमुच्यमानः कायस्वाभिमंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणभोकपरिदेवदुःखदौर्भ-नस्योपायाचेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि। स चेद्वोधिसत्त्वोमहामन्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् मनोऽधितिष्ठति। संजानात्यधिसुच्यते। स मनोऽधितिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानो-मनोऽभिसंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते जातिजराव्याधि-मर्णभोकपरिदेवदुःखदौर्भनस्योपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि।

स चेडोधियचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन रूपमधिति-ष्टति । संजानात्यधिमुच्यते । स रूपमधितिष्ठन संजानन्नधिमुच्यमानो-कपखाऽभिगंस्कारे चरति। स न परिमुखते जातिजरावाधिमरण-भोकपरिदेवदःखदौर्मनस्रोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदःखा-दिति वदामि । स चेद्वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां चरन ग्रन्दमधितिष्ठति । संजानाति श्रधिसुच्यते । स ग्रन्दमधितिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानः ग्रब्दस्याभिसंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमर्णशोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्योपायामेभ्यो, न परि-सुचिते महतोदःखादिति वदामि। स चेडोधिसचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् गन्धमधितिष्ठति । मंजानात्यधिमुच्यते । स गन्धमधितिष्ठन् संजानन्धिमुच्यमानो गन्धस्याभिसंस्कारे चरति। स न परिमुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदु:खदौर्मन-स्रोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दःखादिति वदामि। स चेद्वोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् रममधितिष्ठति। मंजानात्यधिमुच्यते । स रसमधितिष्ठन् मंजानन्नधिमुच्यमानो

रसक्षाभिसंस्कारे चरित । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्भनस्योपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि । स चेहोधिमच्लोमहासन्तः
प्रज्ञापारमितायां चरन् सर्गमधितिष्ठति । संजानाव्यधिसुच्यते ।
स स्पर्गमधितिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानः स्पर्गस्यार्शभसंस्कारे चरित ।
स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्थोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि । स
चेद्वोधिमच्लोमहासन्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् धर्मानधितिष्ठति ।
संजानाव्यधिसुच्यते । स धर्मानधितिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानोधर्मानामभिसंस्कारे चरित । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिसर्णग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्थोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो
दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिसक्लोसहासक्तः प्रज्ञापार्मितायां चरंखचुर्व्वज्ञान-मधितिष्ठति । संज्ञानात्यधिसुच्यते । स चचुर्व्वज्ञानमधितिष्ठन् संज्ञानक्षधिसुच्यमानस्चचुर्व्वज्ञानस्थाभिमंस्कारे चरति । स न परि-सुच्यते ज्ञातिजराव्याधिमरण्योकपरिदेवदुःखदौर्मनस्थोपावासेम्थो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

\*श्रोचिवज्ञानं प्राणिवज्ञानं जिङ्गाविज्ञानं कायविज्ञानं मनी-

<sup>\*</sup> इतः परं प्रत्येक स्रोचिविज्ञानादिपदार्थमुह्यः स चेद्रोधिकच इत्यादि वाक्यभाग खादग्रेपुस्तके न लिखितो दृखते पूर्व्वलिखित-क्रमादेतेच्यपि तक्केख उचितः। मया तु खादग्रीनुरूपमेन लिखित-मिति।

विज्ञानमधितिष्ठति । संजानात्यधिसुचते । स एतानधितिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानः एतेषामभिसंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जाति जराव्याधिमरणग्रोकपरिदेव दुःखदौर्भनस्योपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिसचोमद्दासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् चनुःसंस्पर्भेजां वेदनामधितिष्ठति। संजानात्यधिसुच्यते। स चनुःसंस्पर्भेजां वेदनामधितिष्ठन् संजानकधिसुच्यमानञ्चनुःसंस्पर्भेजायाः वेदनाया अभिसंस्कारे चरति। स नपरिसुच्यते ज्ञातिजराव्याधिमरणप्रोकेन्परिदेवदुःखदौर्मनखोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि। स चेद्वोधिसचोमद्दासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् अप्रोचसंस्पर्भेजां वेदनां प्राणसंस्पर्भेजां वेदनां जिक्कासंस्पर्भेजां वेदनां कावसंस्पर्भेजां वेदनां कावसंस्पर्भेजां वेदनां कावसंस्पर्भेजां वेदनां मनधितिष्ठति। संज्ञानात्यधिसुच्यते। स एतास्थितिष्ठन् संज्ञानविधिसुच्यते। स एतास्थितिष्ठन् संज्ञानविधिसुच्यते। स्वाधित्रस्य ज्ञातिजरा-च्याधिमरण्याकपरिदेवदुःखदौर्मनखोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि।

स चेद्वोधियत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् श्रविद्याया श्रिमसंस्कारे चरित । सोऽविद्यामधितिष्ठन् संज्ञानन्वधिसुच्यमा-नोऽविद्याया श्रमिसंस्कारे चरित । न स परिसुच्यते ज्ञातिजरा-व्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्रोपायासम्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

म चेद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् मंस्कारं

नामरूपं षड्यातनं सार्थं वेदनां हष्णां उपदानं भवं जातिं जरा-मरणमधितिष्ठति। संजानात्यधिसुच्यते । स एतान्यधितिष्ठन् संजा-नन्नाधिसुच्यमान एतेषामिसमंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजराव्योधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्योपायासेभ्यो, नपरि-सुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

म चेद्रोधिमत्तोमहामतः प्रज्ञापार्मितायां चरन् दानपारमितां ग्रीचपार्मितां चान्तिपार्मितां बीर्घ्यपार्मितां ध्यानपार्मितां प्रज्ञापार्मितामधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स ताऽधितिष्ठन् संजानच्रधिसुच्यमानक्षासामभिसंस्कारे चरति । स न
परिसुच्यते जातिजराव्याधिमर्णग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्रोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

य चेद्वीधियस्वोमहायसः प्रज्ञापारिमतायां चरस्रधात्मग्र्यन्तामधितिष्ठति । यंजानात्मधिसुच्यते योऽधितिष्ठन् यंजानस्मधिसुच्यते योऽधितिष्ठन् यंजानस्मधिसुच्यताया श्रमियंस्कारे चरति । य न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्रोपायायेभ्यो,न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

स चेद्दोधिमचोमहामचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् विद्धांश्र्न्यतामध्यात्मविद्धांश्र्न्यतां श्र्न्थताश्र्न्यतां महाश्रन्यनां परमार्थश्रन्यतां
संक्षतश्र्न्यतामसंकातश्र्न्यतां श्रत्यन्तश्र्न्यतां श्रव्यन्तश्र्न्यतां
श्रन्यवकारश्र्न्यतां प्रक्षतिश्र्न्यतां सर्वधर्मश्र्न्यतां खचचणश्र्न्यतां
श्रन्यवक्षश्र्न्यतां श्रमावश्रन्यतां खमावश्रन्यतां श्रमावख्यमावश्रन्यतामधितिष्ठति । संजानात्यधिसुचाते । सोऽधितिष्ठन् संजानस्थि-

सुच्यमानोऽनिसंस्कारे चरति । न सपरिसुच्यते जातिजरा-व्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्योपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधियत्वोसहायत्वः प्रज्ञापारिमतायां चरन् चलारि स्वत्युपस्यानान्यधितिष्ठति। संजानात्यधिसुच्यते। स चलारि स्वत्युपस्यानान्यधितिष्ठन् संजानचिसुच्यमानः चतुर्णां स्वृत्युपस्यानानाम-भिसंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते ज्ञातिजराव्याधिसरणग्रोक-परिदेवदुःखदौर्मनस्थोपायायेभ्यो, न परिसुच्यते सहतोदुःखादिति वदामि।

य चेद्वोधियत्लोमहायत्वः प्रज्ञापारिमतायां चरन् चलारि सस्यक् प्रहाणान्यधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । सोऽधितिष्ठन् संजानसिधसुच्यमानः चतुर्णां सस्यक्प्रहाणानामिभसंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मन-स्थोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिषक्तोमहासकः प्रज्ञापारिमितायां चरन् छद्विपा-दानिधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स ऋद्विपादानिधितिष्ठन् संजानक्षधिसुच्यमानः ऋद्विपादानामिभिसंस्कारे चरित । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरण्योकपरिदेवदुःखदौर्मनस्थोपाया-सेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

य चेद्वोधियत्वोमहायत्वः प्रज्ञापार्मितायां चरन् पञ्चित्रिया-ष्वधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स पञ्चेन्द्रियाष्यधितिष्ठन् संजानात्यधिसुच्यमानः दन्द्रियाणामभिसंस्कारे चरति । स न परिसुच्चते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुः खदौर्मनखोपाया-संभ्यो, न परिसुच्चते महतोदुः खादिति वदामि ।

य चेद्वोधियत्त्रोमद्दायत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् पञ्चवत्तान्यधितिष्ठति । यंजानात्यधिसुच्यते । य पञ्चवत्तान्यधितिष्ठन् यंजानञ्चधिसुच्यमानः पञ्चवत्तानामभिषंस्त्रारे चरति । य न परिसुच्यते
जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्योपायायेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

स चेह्रोधियत्त्रोमहायत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सप्तवोध-कृग्न्यधितिष्ठति। संज्ञानात्यधिसुच्यते। स बोध्यक्रान्यधितिष्ठन् संजा-नन्नधिसुच्यमानः बोध्यक्रानामिससंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते ज्ञातिजराव्याधिमरणप्रोकपरिदेवदुःखदौर्मन्स्योपाव्यसेभ्यो, न परि-सुच्यते महतोदुःखादिति वदामि।

स चेद्वोधिसत्तोमहासत्तः भज्ञापार्मितायां चरकार्थ्याष्टाज्ञ-मार्गमिवितिष्टति । संजानात्यधिसुच्यते । स आर्थ्याष्टाज्ञमार्गमिवि-तिष्टन् संजानन्नधिसुच्यमानः आर्थाष्टाज्ञमार्गस्याभिसंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणभोकपरिदेवदुःख-दौर्मनस्योपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतोदुःखादिति वदामि ।

म चेद्वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरस्रार्थ्यस्या-न्यधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स आर्थ्यस्यान्यधितिष्ठन् संजानस्वधिसुच्यमानः आर्थ्यस्यानामिसंस्कारे चरति । न स परिसुच्यते जातिजरायाधिमरणगोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्त्रो-पायासेस्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि । स वेद्दोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरंश्वलारिथा-नान्यधितिष्ठति। संजानात्यधिसुच्यते। स थानान्यधितिष्ठन् संजान-न्नधिसुच्यमानो थानानामभिसस्तारे चरति। स न परिसुच्यते नातिजराव्याधिमरणगोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्त्रोपाव्यासेभ्यो, न परि-सुच्यते महतो दुःखादिति वदामि।

य चेद्वोधियत्त्रोमहाकत्तः प्रज्ञापार्तिमतायां चरंखलार्व्यप्रमाणा-न्यधितिष्ठति । मंजानात्यधिसुच्यते । य चलार्व्यप्रमाणान्यधितिष्ठन् संजानन्यधिसुच्यमानोऽप्रमाणानामभिसंस्कारे चरति । य न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणयोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्योपायासेभ्यो, न परि-सुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरंखतस श्राहण-समापन्तीरधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स श्राहणसमापत्ती-रिधितिष्ठन् संजाननिधसुच्यमानः श्राहणसमापत्तीनामिभिसंस्तारे चरित । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःख-दौर्मनस्रोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरल्छो विमोचा-निधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स विमोचधर्मेव्यधितिष्ठन् संजानन्यधिसुच्यमानो विमोचधर्मानामिसस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्थो-पायासेम्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधियत्त्रोमद्यासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् ग्रूत्यता-निमित्ताप्रणिदितविमोचसुखान्यधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । सतान्यधितिष्ठन् संजानन्वधिसुच्यमानन्तेषामिभंस्कारे परित । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्थो-पायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्दोधिसक्तोमश्वसक्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् षड्भिज्ञा श्रधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । सोऽभिज्ञा श्रधितिष्ठन् संजान-लिधसुच्यमानोऽभिज्ञानामभिसंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणगोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्वोपायासेभ्यो, न परि-सुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

य चेद्वोधियत्तोमहायत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् पञ्चचतु-र्षितिष्ठति। संज्ञानात्यधिसुच्यते। स पञ्चचतुर्धितिष्ठन् संज्ञानन्वधि-सुच्यमानः पञ्चचतुषामभिसंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते ज्ञाति-जराव्याधिमर्णणोकपरिदेवदुःखदौर्मनकोपायासेभ्यो, न परिसुच्यते स्रहतो दुःखादिति वदामि।

स चेद्वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्यमतायां चरन् धारणी-सुखान्यधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स धारणीसुखान्यधि-तिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानो धारणीसुखानामभिसंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणगोकपरिदेवदुःखदौर्मनस्थो-पायासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिसत्तोमस्यस्यः प्रज्ञापारमितायां चरन् दशतथागतवत्तान्यधितिष्ठति । संज्ञानात्यधिमुच्यते । स दशतथागतवत्तान्यधितिष्ठन् संज्ञानचिधसुच्यमानो दशतथागतवत्तानामिभसंस्तारे
प्रस्ति । स न परिसुच्यते जातिजराव्यधिमरणशोकपरिदेवदुःस-

दौर्मनस्रोपायासेभ्यो, न परिमुख्यते महतो दुःखादिति वदामि । स नेद्रोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरंखनारिवैधा-रद्यान्यधितिष्ठति । संजानात्यधिसुख्यते । स वैधारद्यान्यधितिष्ठन् संजानन्वधिमुख्यमानोवैधारद्यानामभिसंस्कारे चरति । स न परि-मुख्यते जातिजराव्याधिमरण्योकपरिदेवदुःखदौर्मनस्रोपावासेभ्यो, न परिमुख्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्गितायां चर्चतस्तः प्रति-सिव्होऽधितिष्ठति । संजानात्यधिसुच्यते । स प्रतिसम्बिदोऽधि-तिष्ठन् संजानन्नधिसुच्यमानः प्रतिसम्बिदामभिसंस्कारे चरति । स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणग्रोकपरिदेव दुःखदौर्मनस्यो-पाद्यासेभ्यो, न परिसुच्यते महतो दुःखादिति वदामि ।

स चेद्वोधिसन्तोमहासन्तः प्रज्ञापारमितायां चरन्नष्टार्गा-वेणिकान् बुद्धधर्मानधितिष्ठति। संज्ञानात्यधिसुच्यते । सोऽधितिष्ठन् संज्ञानन्नधिसुच्यमानोऽष्टाद्गावेणिकनुद्धधर्मानामभिसंस्कारे चरति। स न परिसुच्यते जातिजराव्याधिमरणगोकपरिदेवदु:खदौर्मनस्वो-पाधासेभ्यो, न परिसुच्यते सहतो दु:खादिति वदामि।

स चेत् खलु पुनरायुष्णञ्कारदतीपुन वोधिसलोमहासलोऽभयः श्रावकश्चमिं वा प्रत्येकनुद्धश्चमिं साचात् कर्तुं कः पुनव्यदिरेऽनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमिमसभौत्खते दति नेदं खानं विद्यते। एवं खला-युष्णञ्कारदतीपुन वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरत्रनु-पायकुणलो वेदितयः। ग्रारदतीपुन श्राह। कथमायुष्मन् सुश्चते वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरत्रुपायकुणलो वेदितयः।

सुर्धतराह । यदायुषाञ्कारदतीयुच वोधिषत्तोमहासत्तः प्रज्ञा-पारमितायां चरत्रनुरूपे चर्ति । न रूपस्य निभिन्ते चर्ति । न रूपं नित्यमिति चर्ति । न रूपमित्यमिति चर्ति । न रूपं सुखमिति चर्ति । न रूपं दुःखमिति चर्ति । न रूपमात्मेति चर्ति । न रूपमनात्मेति चर्ति । न रूपं प्रान्तमिति चर्ति । न रूपमप्रान्तमिति चर्ति । न रूपं प्रत्यमिति चर्ति । न रूप-मध्यमिति चर्ति । न रूपं निमित्तमिति चर्ति । न रूप-मध्यस्थिति चर्ति । न रूपं प्रिषिहितमिति चर्ति । न रूप-मध्यिहितमिति चर्ति । न रूपं विविक्तमिति चर्ति । न रूप-मध्यिहितमिति चर्ति । न रूपं विविक्तमिति चर्ति । न रूप-मविविक्रमिति चर्ति ।

स वेदनायां चरित। न वेदनायानिसिन्ते चरित। न वेदना निव्यिति चरित। न वेदना ऽनिव्यिति चरित। न वेदना सुखेति चरित। न वेदना दुःखेति चरित। न वेदना आक्रोति चरित। न वेदना उनाक्षेति चरित। न वेदना आन्तेति चरित। न वेदना अधान्तेति चरित। न वेदना अल्येति चरित। न वेदना ऽग्रुव्येति चरित। न वेदना निमिन्तेति चरित। न वेदना ऽनिमिन्तेति चरित। न वेदना प्रणिहितेति चरित। न वेदना ऽपिणिहितेति चरित। न वेदना विविक्तेति चरित। न वेदना ऽविविक्तेति चरित। न वेदना विविक्तेति चरित। न वेदना ऽविविक्तेति चरित।

न मंज्ञायां चरति। न मंज्ञाया निमित्ते चरति। न मंज्ञा नित्येति चरति। न मंज्ञा उनित्येति चरति। न मंज्ञा सुखेति चरति। न मंज्ञा दुःखेति चरति। न मंज्ञा क्रात्येति चरति। न संज्ञा उनात्मित चरित। न संज्ञा प्रान्तेति चरित। न संज्ञा उप्यन्तेति चरित। न संज्ञा उप्यन्तेति चरित। न संज्ञा उप्यन्तेति चरित। न संज्ञा जिनिक्तेति चरित। न संज्ञा प्रिणिहितेति चरित। न संज्ञा उपिणिहितेति चरित। न संज्ञा विविक्तेति चरित। न संज्ञा विविक्तेति चरित। न संज्ञा विविक्तेति चरित।

न संस्कारेषु चरति। न संस्काराणां निमिन्ने चरति। न संस्कारा निल्या इति चरति। न संस्कारा चनित्या इति चरति। न संस्कारा चुनित्या इति चरति। न संस्कारा चुनित्या इति चरति। न संस्कारा चातान इति चरति। न संस्कारा चातान इति चरति। न संस्कारा चानान इति चरति। न संस्कारा चाना इति चरति। न संस्कारा चिनिन्ता इति चरति।

न विज्ञाने चर्ति। न विज्ञानस्य निमित्ते चर्ति। न विज्ञानं नित्यमिति चर्ति। न विज्ञानमनित्यमिति चर्ति। न विज्ञानं सुखमिति चर्ति। न विज्ञानमन्त्योति चर्ति। न विज्ञानमात्येति चर्ति। न विज्ञानमनात्येति चर्ति। न विज्ञानं प्रान्तमिति चर्ति। न विज्ञानमग्रान्तमिति चर्ति। न विज्ञानं ग्रून्यमिति चर्ति। न विज्ञानमग्रून्यमिति चर्ति। न विज्ञानं निमित्तमिति चर्ति। न विज्ञानमग्रून्यमिति चर्ति। चरति। न विज्ञानं प्रणिष्टितिमिति चरति। न विज्ञानमप्रणि-च्रितिमिति चरति। न विज्ञानं विविक्तमिति चरति। न विज्ञान-मविविक्तमिति चरति।

न चनुषि चरति। न चनुषो निमिन्ते चरति। न चनुर्निद्य
मिति चरति। न चनुर्रनिद्यमिति चरित। न चनुः सुषमिति

चरित। न चनुरुं:समिति चरित। न चनुरात्मेति चरित। न

चनुरनात्मेति चरित। न चनुः श्रूचमिति चरित। न चनु
रशान्तमिति चरित। न चनुः श्रूचमिति चरित। न चनुरश्रूच
मिति चरित। न चनुर्निमिन्तमिति चरित। न चनुर्रश्रूच
मिति चरित। न चनुः प्रणिहितमिति चरित। न चनुर्रश्रूच
मिति चरित। न चनुः प्रणिहितमिति चरित। न चनुर्रश्रिच
हितमिति चरित। न चनुः विविक्तमिति चरित। न चनुर्रश्रिच-

न श्रोचे चरति। न श्रोचछ निमित्ते चरति। न श्रोचं मुख-नित्यमिति चरति। न श्रोचं दुःखमिति चरति। न श्रोचं मुख-मिति चरति। न श्रोचं दुःखमिति चरति। न श्रोचमात्मिति चरति। न श्रोचमनात्मेति चरति। न श्रोचं ग्रान्तमिति चरति। न श्रोचमग्रान्तमिति चरति। न श्रोचं ग्रूत्यमिति चरति। न श्रोचमग्र्यमिति चरति। न श्रोचं निमित्तमिति चरति। न श्रोचमप्रिचित्तमिति चरति। न श्रोचं प्रिषिहितमिति चरति। न श्रोचमप्रिचितिमिति चरति। न श्रोचं विविक्तमिति चरति। न श्रोचमविविक्तमिति चरति।

न प्राणे चरति। न प्राणस निमित्ते चरति। न प्राणं

नित्यसिति चरति। न घाणमित्यसिति चरति। न घाणं छल-सिति चरति। न घाणं दुःखिमिति चरति। न घाणमात्यिति चरति। न घाणमनात्यिति चरति। न घाणं प्रान्तिमिति चरति। न घाणमप्रान्तिमिति चरति। न घाणं प्रान्यसिति चरति। न् प्राणमप्रान्यसिति चरति। न घाणं निमित्तमिति चरति। न घाणमनिमित्तमिति चरति। न घाणं प्रिण्डितसिति चरति। न घाणमप्रिलिमिति चरति। न घाणं विविक्तसिति चरति। न घाणमविविक्तमिति चरति।

न जिज्ञायां चरित। न जिज्ञायानिमिन्ते चरित। न जिज्ञा नित्येति चरित। न जिज्ञाऽनित्येति चरित। न जिज्ञा सुखेति चरित। न जिज्ञा दुःखेति चरित। न जिज्ञा आसोति चरित। न जिज्ञा अनात्मेति चरित। न जिज्ञा आनोति चरित। न जिज्ञाऽआनोति चरित। न जिज्ञा धून्यमिति चरित। न जिज्ञा ऽधून्यमिति चरित। न जिज्ञा निमिन्ते चरित। न जिज्ञाऽनिमिन्ते चरित। न जिज्ञा प्रणिहितेति चरित। न जिज्ञाऽपिहितेति चरित। न जिज्ञा विविकति चरित। न जिज्ञाऽविविकति चरित। न जिज्ञा विविकति चरित। न जिज्ञाऽविविकति

न काथे घरति। न काथस्विनिमेत्ते घरति। न काथं नित्य-मिति चरति। न कायमनित्यमिति घरति। न कायं सुखमिति घरति। न कायं दुःखमिति घरति। न कायमात्मेति घरति। न कायमनात्मेति घरति। न काथं ग्रान्तमिति घरति। न काय-मग्रान्तमिति चरति। न काथं ग्रस्थमिति घरति। न काय- मग्र्न्थिमिति चरति। न काथं निमित्तिमिति चरति। न काथ-मनिमित्तिमिति चरति। न काथं प्रणिहितमिति चरति। न काथमप्रणिहितमिति चरति। न काथं विविक्तमिति चरति। न काथमिविकिमिति चरति।

न मनिष चरति। न मनिषे निमित्ते चरित। न मनोनित्यमिति चरित। न मनोऽनित्यमिति चरित। न मनः सुखिमिति
चरित। न मनो दुःखिमिति चरित। न मनः त्रात्मिति चरित।
न मनोऽनात्मेति चरित। न मनः ग्रान्तिमिति चरित। न मनोऽग्रान्तिमिति चरित। न मनः ग्रून्यमिति चरित। न मनोऽग्रून्यमिति चरित। न मनः निमित्तमिति चरित। न मनोऽनिमित्तमिति चरित। न मनः प्रिषिहितमिति चरित। न मनोऽपिषिहितमिति चरित। न मनोविविकामिति चरित। न मनोऽविविकामिति चरित।

न रूपे चरति। न रूपस्य निमित्ते चरति। न रूपं मित्रमिति चरति। न रूपमिति चरति। न रूपं मुखिमिति
चरति। न रूपं दुःखिमिति चरति। न रूपमात्मेति चरति।
न रूपमनात्मेति चरति। न रूपं ग्रान्तमिति चरति। न रूपमग्रान्तमिति चरति। न रूपं ग्रान्यमिति चरति। न रूपमग्रान्तमिति चरति। न रूपं ग्रान्यमिति चरति। न रूपमग्रून्यमिति चरति। न रूपं निमित्तमिति चरति। न रूपमग्रिणमिति चरति। न रूपं प्रणिहितमिति चरति। न रूपमग्रिणहितमिति चरति। न रूपं विविक्तमिति चरति। न रूपमविविक्तमिति चरति।

न प्रब्दे चरित। न प्रब्द्स निमित्ते चरित। न प्रब्दो नित्य इति चरित। न प्रब्दो इति चरित। न प्रब्द सुख इति चरित। न प्रब्दः दुःख इति चरित। न प्रब्दः श्रास्तेति चरित। न प्रब्दोऽप्रान्त चरित। न प्रब्दः प्रान्त इति चरित। न प्रब्दोऽप्रान्त इति चरित। न प्रब्दः सूत्य इति चरित। न प्रब्दोऽप्रान्य इति चरित। न प्रब्दो निमित्त इति चरित। न प्रब्दोऽनिमित्त इति चरित। न प्रब्दः प्रणिहित इति चरित। न प्रब्दोऽप्रणिहित इति चरित। न प्रब्दो विविक्त इति चरित। न प्रब्दोऽविविक्त इति चरित।

न गन्धे चर्ति। न गन्धेस्य निमित्ते चर्ति। न गन्धे नित्य इति चर्ति। न गन्धेऽनित्य इति चर्ति। न गन्धः सुख इति चर्ति। न गन्धो दुःख इति चर्ति। न गन्धः स्रात्मेति चर्ति। न गन्धोऽनात्मेति चर्ति। न गन्धः प्रान्त इति चर्ति। न गन्धोऽनात्मेति चर्ति। न गन्धः प्रान्य इति चर्ति। न गन्धो-ऽस्त्र इति चर्ति। न गन्धे निमित्तमिति चर्ति। न गन्धो-ऽनिमित्त इति चर्ति। न गन्धः प्रणिहित इति चर्ति। न गन्धोऽपणिहित इति चर्ति। न गन्धो विविक्त इति चर्ति। न गन्थोऽविविक्त इति चर्ति।

न रसे चरित। न रसस्य निमित्ते चरित। न रसो नित्य इति चरित। न रसोऽनित्य इति चरित। न रसः सुख इति चरित। न रसो दुःख इति चरित। न रस श्रात्मेति चरित। न रसोऽनात्मेति चरित। न रसः शान्त इति चरित। न रसो- ऽभान्त इति चर्ति। न रसः भ्रत्य इति चर्ति। न रसोऽभ्र्त्य इति चर्ति। न रसो निभिक्त इति चर्ति। न रसोऽनिभिक्त इति चर्ति। न रसः प्रणिहित इति चर्ति। न रसोऽप्रणिहित इति चर्ति। न रसो विविक्त इति चर्ति। न रसोऽविविक्त इति चर्ति।

न स्पर्भे चर्ति। न स्पर्भेस्य निमित्ते चर्ति। न स्पर्भे नित्य इति चर्ति। न स्पर्भे दुःख इति चर्ति। न स्पर्भे आस्मेति चर्ति। न स्पर्भे आस्मेति चर्ति। न स्पर्भे आस्मेति चर्ति। न स्पर्भेः आन्त इति चर्ति। न स्पर्भेः आन्त इति चर्ति। न स्पर्भेः आन्त इति चर्ति। न स्पर्भेः अग्न्त इति चर्ति। न स्पर्भेः अग्न्य इति चर्ति। न स्पर्भेः अग्न्य इति चर्ति। न स्पर्भेः अग्न्य इति चर्ति। न स्पर्भेः प्रिषिह्त इति चर्ति। न स्पर्भेः प्रिष्टित इति चर्ति। न स्पर्भेः प्रिष्टित इति चर्ति। न स्पर्भेः प्रिष्टित इति चर्ति।

न धर्मेषु चरति। न धर्माः श्रनित्या दति चरति। न धर्माः स्वाद्या दति चरति। न धर्माः श्रनित्या दति चरति। न धर्माः स्वाद्या दति चरति। न धर्माः स्वाद्या दति चरति। न धर्माः स्वाद्या दति चरति। न धर्माः स्वाद्यान दति चरति। न धर्माः स्वान्यान दति चरति। न धर्माः स्वान्यान दति चरति। न धर्माः स्वान्या दति चरति। न धर्माः स्वान्याः दति चरति। न धर्माः स्वान्याः स्वान्यः स्वान्याः स्वान्यः स्वान्य

चरति। न धर्म्याः विविक्ता इति चरति। न धर्म्याः ऋविविक्ता इति चरति।

न चनुर्धांती चरति। न चनुर्धांतरिमिन्ते चरति। न चनुर्धांतुर्नित्य दति चरति। न चनुर्धांतुरिमित्य दित चरति। न चनुर्धांतुरिमित्य दित चरति। न चनुर्धांतुरिमित्य दित चरति। न चनुर्धांतुरात्योति चरति। न चनुर्धांतुरात्योति चरति। न चनुर्धांतुरात्योति चरति। न चनुर्धांतुरात्योति चरति। न चनुर्धांतुरात्यान्त दित चरति। न चनुर्धांतुरात्यान्त दित चरति। न चनुर्धांतुरात्यान्त दित चरति। न चनुर्धांतुरिमिन्त दित चरति। न चनुर्धांतुरात्रिमिन्त दित चरति। न चनुर्धांतुरिमिन्त दित चरति। न चनुर्धांतुरात्रिमिन्त दित चरति। न चनुर्धांतुरात्रिमिन्त दित चरति। न चनुर्धांतुरात्रिमिन्त दित चरति। न चनुर्धांतुर्वितिक दित चरति। न चनुर्धांतुरिविकि दिति चरति। न चनुर्धांतुर्विविक दिति चरति।

न रूपधातौ चरित। न रूपधातोनिंमिने चरित। न रूप-धातुर्नित्य इति चरित। न रूपधातुर्रान्य इति चरित। न रूप-धातुः सुख इति चरित। न रूपधातुर्दुःख इति चरित। न रूप-धातुरात्नेति चरित। न रूपधातुर्द्रान्तेति चरित। न रूपधातुः ग्रान्त इति चरित। न रूपधातुर्गान्त इति चरित। न रूप-धातुः ग्रून्य इति चरित। न रूपधातुरग्रन्य इति चरित। न रूपधातुर्निमिन्न इति चरित। न रूपधातुरग्र्न्य इति चरित। न रूपधातुः प्रणिहित इति चरित। न रूपधातुरप्रणिहित इति चरित। न रूपधातुर्व्यविक्ष इति चरित। न रूपधातुर्विविक्ष इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातौ चरित। न चनुर्विज्ञानधातोनिभिन्ते चरित। न चनुर्विज्ञानधातुर्नित्य इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुर्नित्य इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः सुख इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः सुख इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः स्वित इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुरात्मेति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः प्रान्त इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः प्रचित्त चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः प्रचित्त इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः प्रचित्त इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः प्रचित्त इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः विचित्त इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः विचित्त इति चरित। न चनुर्विज्ञानधातुः परित। न चनुर्विज्ञानधातुः परित। न चनुर्विज्ञानधातुः परिति। चरिति। चरिति वरिति।

न श्रोचधातौ चरित। न श्रोचधातोर्निमिन्ते चरित। न श्रोचधातुर्नित्य इति चरित। न श्रोचधातुर्गित्य इति चरित। न श्रोचधातुर्गित्य इति चरित। न श्रोचधातुर् ख इति चरित। न श्रोचधातुर् ख इति चरित। न श्रोचधातुरात्मिति चरित। न श्रोचधातुर मात्मिति चरित। न श्रोचधातुर ग्रान्त इति चरित। न श्रोचधातुर ग्रान्त इति चरित। न श्रोचधातुर ग्रात्य इति चरित। न श्रोचधातुर्गिमिन्त इति चरित। न

न प्रब्द्धाती चरति। न प्रब्द्धातोनिमिन्ने चरति। न प्रब्द्धातुर्नित्य इति चरति। न प्रब्द्धातुर्रनित्य इति चरति। न प्रब्द्धातुर्दःख इति चरति। न प्रब्द्धातुर्दःख इति चरति। न प्रब्द्धातुरात्मेति चरति। न प्रब्द्धातुरात्मेति चरति। न प्रब्द्धातुरात्मेति चरति। न प्रब्द्धातुरप्रान्त इति चरति। न प्रब्द्धातुरप्रान्त इति चरति। न प्रब्द्धातुरप्रान्त इति चरति। न प्रब्द्धातुः प्रान्त इति चरति। न प्रब्द्धातुः प्रणिहित इति चरति। न प्रब्द्धातुरप्रणिहित इति चरति। न प्रब्द्धातुरप्रणिहित इति चरति। न प्रब्द्धातु-र्विविक्त इति चरति। न प्रब्द्धातु-र्विविक्त इति चरति।

न श्रोचिवज्ञानधातौ चरित। न श्रोचिवज्ञानधातौर्निमित्ते चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुर्नित्य दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः सुख दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः सुख दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः सुख दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः सित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः सित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः ग्रान्त दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः ग्रान्त दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः ग्रान्त दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः श्रूच दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः म्राचिवज्ञानधातुः मिन्त दित चरित। न श्रोचिवज्ञानधातुः सित चरित।

न प्राणधातौ चरति। न प्राणधातोर्निमने दति चरति।

न प्राणधातुर्नित्य इति चरति । न प्राणधातुर्दनित्य इति चरति ।
न प्राणधातुः सुख इति चरति । न प्राणधातुरुःख इति चरति ।
न प्राणधातुः त्रान्ति चरति । न प्राणधातुर्द्रान्तः स्ति चरति ।
न प्राणधातुः ग्रान्न इति चरति । न प्राणधातुर्ग्रान्न इति चरति ।
न प्राणधातुः ग्रान्य इति चरति । न प्राणधातुर्ग्रान्य इति चरति ।
न प्राणधातुः ग्रान्य इति चरति । न प्राणधातुर्ग्रान्य इति चरति ।
न प्राणधातुः प्रिलेखित इति चरति । न प्राणधातुर्ग्रान्य इति चरति ।
चर्ति । न प्राणधातुः प्रणिखित इति चरति । न प्राणधातुरप्रणिखित इति चरति । न प्राणधातुर्व्विविक्त इति चरति । न
प्राणधातुर्विविक्त इति चरति ।

न गन्धधातौ चरित। न गन्धधातौर्निमित्ते चरित। न गन्धधातुर्नित्य इति चरित। न गन्धधातुर्रित्य इति चरित। न गन्धधातुः सुख इति चरित। न गन्धधातुः सुख इति चरित। न गन्धधातुः सुख इति चरित। न गन्धधातुः सान्त इति चरित। न गन्धधातुः सून्य इति चरित। न गन्धधातुः सून्य इति चरित। न गन्धधातुः स्वि चरित। न गन्धधातुः निमित्त इति चरित। न गन्धधातुः प्रिषिहित इति चरित। न गन्धधातुः प्रिषिहित इति चरित। न गन्धधातुः स्वि चरित। न गन्धिधातुः स्वि चरित। न गन्धधातुः स्वि चरित। न गन्धिः स्व स्व चरित। न गन्धिः स्व चरित। चरित। न गन्धिः स्व चरित। चरित। न गन्धिः स्व चरित। चरित।

न प्राण्विज्ञानधातौ चर्ति। न प्राण्विज्ञानधातोर्निमिने इति चर्ति। न प्राण्विज्ञानधातुर्नित्य इति चर्ति। न प्राण्-विज्ञानधातुर्रनित्य इति चर्ति। न प्राण्विज्ञानधातुः सुख इति चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुर्दुःख दित चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुरात्मेति चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुरमात्मेति चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः प्रान्त दित चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः प्रान्त दित चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः प्रान्त चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः प्रान्त चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः प्रान्त चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः निमित्त दिति चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः प्रणिविज्ञानधातुः प्रणिविज्ञानधातुः प्रणिविज्ञानधातुः प्रणिविज्ञानधातुः प्रणिविज्ञानधातुः प्रणिविज्ञानधातुः प्रणिविज्ञानधातुः दिति चर्ति। न प्राणिविज्ञानधातुः दिति चर्ति।

न जिज्ञाधातो चर्ति। न जिज्ञाधातोर्निभिन्ने चर्ति। न जिज्ञाधातुर्नित्य इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्नित्य इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्देख इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्देख इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्दात्मेति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्तेति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्त इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्त इति चर्ति। न जिज्ञाधातुः ग्रान्त इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्त इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्ति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्ति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्ति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यान्ति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यानिक इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यानिक इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यानिक इति चर्ति। न जिज्ञाधातुर्यानिक इति चर्ति।

न रसधातौ चरति। न रसधातौर्निमित्ते चरति। न रस-धातुर्नित्य इति चरति। न रसधातुर्रित्य इति चरति। न रसधातुः सुख इति चरति। न रसधातुर्दःख इति चरति। न रषधातुरास्तिति चरति। न रषधातुरनास्तेति चरति। न रषधातुः प्रान्त इति चरति। न रषधातुरणान्त इति चरति। न रषधातुः प्रान्त इति चरति। न रषधातुः प्रान्य इति चरति। न रषधातुः प्रान्य इति चरति। न रषधातुः प्रान्य इति चरति। न रषधातुः निमन्त इति चरति। न रषधातुः प्रणिष्टित इति चरति। न रषधातुः विविक्त इति चरति। न रषधातुः विविक्त इति चरति। न रषधातुः विविक्त इति चरति।

न जिज्ञाविज्ञानधातौ चरित। न जिज्ञाविज्ञानधातौर्निमिने चरित। न जिज्ञाविज्ञानधातुर्नित्य दित चरित। न जिज्ञाविज्ञानधातुर्दित्य दित चरित। न जिज्ञाविज्ञानधातुर सुख दित चरित। न जिज्ञाविज्ञानधातुर सुख दित चरित। न जिज्ञाविज्ञानधातुर स्वाविज्ञानधातुर स्वाविज्ञ स्वाविज्ञानधातुर स्वाविज्ञानधातुर स्वाविज्ञानधातुर स्वाविज्ञानधातुर स्वाविज्ञ स

न कायधातौ चरति । न कायधातौर्निमिन्ने चरति । न कायधातुर्नित्य इति चरति । न कायधातुरनित्य इति चरति । न कायधातुः सुख इति चरति । न कायधातुर्दुःख इति चरति । न कायधातुरात्मेति चरति। न कायधातुर्नात्मेति चरति। न कायधातुः ग्रान्त इति चरति। न कायधातुरग्रान्त इति चरति। न कायधातुः ग्रून्य इति चरति। न कायधातुरग्रुन्य इति चरति। न कायधातुर्निमित्त इति चरति। न कायधातुर्रिनिमत्त इति चरति। न कायधातुः प्रणिहित इति चरति। न कायधातुर् रप्रणिहित इति चरति। न कायधातुर्व्विक्त इति चरति। न कायधातुर्विविक्त इति चरति।

न सृष्ट्यधातौ चरित। न सृष्ट्यधातोनिमित्ते चरित। न सृष्ट्य-धातुर्निय इति चरित। न सृष्ट्यधातुर्रान्य इति चरित। न सृष्ट्यधातुः सुख इति चरित। न सृष्ट्यधातुर् । ख इति चरित। न सृष्ट्यधातुः ग्रान्त इति चरित। न सृष्ट्यधातुर् नात्मिति चरित। न सृष्ट्यधातुः ग्रान्त इति चरित। न सृष्ट्यधातुर ग्रान्त इति चरित। न सृष्ट्यधातुः ग्रान्य इति चरित। न सृष्ट्यधातुर ग्रान्त इति चरित। न सृष्ट्यधातुः ग्रान्त इति चरित। न सृष्ट्यधातुर निमित्त इति चरित। न सृष्ट्यधातुः प्रणिहित इति चरित। न सृष्ट्यधातुर प्रित्त चरित। न सृष्ट्यधातुर प्रित्त चरित। न सृष्ट्यधातुर प्रित्त चरित। न सृष्ट्यधातुर प्रिति। न स्प्र्ट्यधातुर प्रिति वक्ष इति चरित।

न कायविज्ञानधातौ चरित । न कायविज्ञानधातोर्निमित्ते चरित । न कायविज्ञानधातुर्नित्य इति चरित । न कायविज्ञान मधातुरिनित्य इति चरित । न कायविज्ञानधातुःसुख इति चरित । न कायविज्ञानधातुर्दुःख इति चरित । न कायविज्ञान मधातुरात्मेति चरित । न कायविज्ञानधातुर्नात्मेति चरित । न कायविज्ञानधातुःशान्त इति चरति। न कायविज्ञानधातुर-श्रान्त इति चरति। न कायविज्ञानधातुःश्च्य इति चरति। न कायविज्ञानधातुरश्च्य इति चरति। न कायविज्ञानधातुर्निमित्त इति चरति। न कायविज्ञान धातुरनिमित्त इति चरति। न कायविज्ञानधातुः प्रणिहित इति चरति। न कायविज्ञान-धातुरप्रणिहित इति चरति। न कायविज्ञानधातुर्विकिक इति चरति। न कायविज्ञानधातुर्विविक इति चरति।

न मनोधातौ चरित। न मनोधातारिनिमे चरित। न मनोधातुर्निख्य इति चरित। न मनोधातुर्रित्य इति चरित। न मनोधातुर्रित्य इति चरित। न मनोधातुर्देख इति चरित। न मनोधातुर्देख इति चरित। न मनोधातुर्वाक्षेति चरित। न मनोधातुर्विक्षेत्र इति चरित। न मनोधातुर्विक्षित्त इति चरित।

न धर्मधाती चरति। न धर्मधातीर्निमत्ते चरति। न धर्मधातुर्नित्य इति चरति। न धर्मधातुर्नित्य इति चरति। न धर्मधातुः सुख इति चरति। न धर्मधातुर्दुःख इति चरति। न धर्मधातुरात्मिति चरति। न धर्मधातुर्रनात्मिति चरति। न धर्मधातुः ग्रान्त इति चरति। न धर्मधातुर्गान्त इति चर्ति। न धर्मधातः श्र्य इति चरति। न धर्मधात्रश्र्य इति चरति। न धर्मधात्विनित्त इति चरति। न धर्मधात्रिनिमत्त इति चरति। न धर्मधातः प्रणिहित इति चरति। न धर्म-धात्रपणिहित इति चरति। न धर्मधातुर्विविक इति चरति। न धर्मधातुरविविक इति चरति।

न मनोविज्ञानधातौ चरित। न मनोविज्ञानधातोर्निमित्ते चरित। न मनोविज्ञानधातुर्नित्य इति चरित। न मनोविज्ञानधातुर्दा इति चरित। न मनोविज्ञानधातुः सुख इति चरित। न मनोविज्ञानधातुः सुख इति चरित। न मनोविज्ञानधातुः सुख इति चरित। न मनोविज्ञानधातुः प्रान्त धातुरात्मेति चरित। न मनोविज्ञानधातुः प्रान्त इति चरित। न मनोविज्ञानधातुर प्रान्त इति चरित। न मनोविज्ञानधातुर प्रान्त इति चरित। न मनोविज्ञानधातुर प्राप्ति चरित। न मनोविज्ञानधातुर्विविक्त इति चरित। न मनोविज्ञानधातुर्विविक्त इति चरित। न मनोविज्ञानधातुर्विविक्त इति चरित।

न पृथिवीधातौ चरित। न पृथिवीधातो निमने चरित। न पृथिवीधातुर्नित्य इति चरित। न पृथिवीधातुर्गित्य इति चरित। न पृथिवीधातुर्गित्य इति चरित। न पृथिवीधातुर्दुःख इति चरित। न पृथिवीधातु- इति चरित। न पृथिवीधातु- रनात्मेति चरित। न पृथिवीधातुः ग्रान्त इति चरित। न पृथिवीधातुः ग्रान्त इति चरित। न पृथिवीधातुः ग्रान्त इति चरित। न पृथिवीधातुः ग्रुन्य इति चरित। न पृथिवीधातुः ग्रुन्य इति

चरित। न पृथिवीधातुरग्रून्य इति चरित। न पृथिवीधातुर्निनिन इति चरित। न पृथिवीधातुरनिमिन इति चरित। न पृथिवीधातुरनिमिन इति चरित। न पृथिवीधातुः प्रणिहित इति चरित। न पृथिवीधातुः इति चरित। न पृथिवीधातुरिमिविक इति चरित। न पृथिवीधातुरिमिविक इति चरित। न पृथिवीधातुरिमिविक इति चरित।

नाऽश्वातौ चरित। नाऽश्वातोर्निमने चरित। नाऽश्वातुर्नित्य दित चरित। नाऽश्वातुर्रित्य दित चरित। नाऽश्वातुर्दात्य दित चरित। नाऽश्वातुर्दात्व दित चरित। नाऽश्वातुर्दात्व दित चरित। नाऽश्वातुरात्विति चरित। नाऽश्वातुः ग्रान्त दित चरित। नाऽश्वातुः ग्रान्त दित चरित। नाऽश्वातुः ग्रान्त दित चरित। नाऽश्वातुः ग्रांच्य दित चरित। नाऽश्वातुरग्रान्य दित चरित। नाऽश्वातुः प्रिषिचित दित चरित। नाऽश्वातुर्प्राप्य दित चरित। नाऽश्वातुर्विविक्त दित चरित। नाऽश्वातुर्विविक्त दित चरित। नाऽश्वातुर्विविक्त दित चरित। नाऽश्वातुर्विविक्त दित चरित।

न तेजोधातौ चरति। न तेजोधात्। निमन्ने चरति। न तेजोधातुर्निख्य दति चरति। न तेजोधातुर्निख्य दति चरति। न तेजोधातुर्निख्य दति चरति। न तेजोधातुर्दाख्य दति चरति। न तेजोधातुर्दाख्येति चरति। न तेजोधातुर्दाक्षिति चरति। न तेजोधातुर्द्राख्येति चरति। न तेजोधातुः ग्रान्त दति चरति। न तेजोधातुः ग्रान्त दति चरति। न तेजोधातुर्ग्रान्त दति चरति। न तेजोधातुर्द्र्यं दति चरति। न तेजोधातुर्द्र्यं दति चरति। न तेजोधातुर्द्र्यं दति चरति। न तेजोधातुर्द्र्यं दति चरति। न तेजोधातुः प्रणिद्दितं दति चरति। न तेजोधातुः प्रणिद्दितं दति चरति। न तेजोधातुर्प्रणि-द्दितं दति चरति। न तेजोधातुर्विकतं दति चरति।

न वायुधातौ चरित । न वायुधातो निभिक्ते चरित । न वायुधातु निख इति चरित । न वायुधातु दिन्य इति चरित । न वायुधातु : सुख इति चरित । न वायुधातु दुंख इति चरित । न वायुधातु राक्षेति चरित । न वायुधातु र नाक्षेति चरित । न वायुधातु : प्रान्न इति चरित । न वायुधातु र प्रान्न इति चरित । न वायुधातु : प्रान्य इति चरित । न वायुधातु र प्रान्य इति चरित । न वायुधातु : प्रान्य इति चरित । न वायुधातु र प्रान्य इति चरित । न वायुधातु : प्रिषि हित इति चरित । न वायुधातु र प्रिष्ठित इति चरित । न वायुधातु विविक्त इति चरित । न वायुधातु र विविक्त-इति चरित ।

नाकाप्रधाती चरित । नाकाप्रधातोर्निमन्ते चरित । नाकाप्रधातुर्नित्य इति चरित । नाकाप्रधातुर्रित्य इति चरित । नाकाप्रधातुः सुख इति चरित । नाकाप्रधातुर्दुःख इति चरित । नाकाप्रधातुरात्मेति चरित । नाकाप्रधातुर्द्रात्मेति चरित । नाकाप्रधातुः सून्य इति चरित । नाकाप्रधातुरसून्य इति चरित । नाकाप्रधातुर्निमन्त इति चरित । नाकाप्रधातुर्द्रिमन्त इति चरित । नाकाप्रधातुःप्रणिहित इति चरित । नाकाप्रधातुरप्रणि-हित इति चरित । नाकाप्रधातुर्व्यविक इति चरित । नाकाप्रधातुर्विक

न विज्ञानधातो चरति। न विज्ञानधातोर्निमिन्ने चरति। न विज्ञानधातुर्नित्य इति चरति। न विज्ञानधातुर्नित्य इति चरति। न विज्ञानधातुः सुख इति चरति। न विज्ञानधातुर्दुःख इति चरित। न विज्ञानधातुरात्मेति चरित। न विज्ञानधातुरनात्मेति चरित। न विज्ञानधातुः ग्रान्त इति चरित। न विज्ञानधातुः ग्रान्त इति चरित। न विज्ञानधातुः ग्रून्य इति चरित। न विज्ञानधातुः ग्रून्य इति चरित। न विज्ञानधातुः ग्रून्य इति चरित। न विज्ञानधातुः निमन्त इति चरित। न विज्ञानधातुः प्रिणिहित इति चरित। न विज्ञानधातुः प्रिणिहित इति चरित। न विज्ञानधातुः प्रिणिहित इति चरित। न विज्ञानधातुः विविक्त इति चरित। न विज्ञानधातुः विविक्त इति चरित। न विज्ञानधातुः विविक्त इति चरित।

नाऽविद्यायां चरति। नाऽविद्यायाः निमिन्ने चरति। नाऽविद्या-नित्यति चरति। नाऽविद्याऽनित्यति चरति। नाऽविद्या सुखेति चरति। नाऽविद्यादुः खेति चरति। नाऽविद्या स्रात्येति चरति। नाऽविद्याऽनात्मेति चरति। नाऽविद्यास्यान्नेति चरति। नाऽविद्या-ऽसान्तेति चरति। नाऽविद्यास्येति चरति। नाऽविद्याऽस्येति चरति। नाऽविद्यानिमिन्तेति चरति। नाऽविद्याऽप्रिक्तिति चरति। नाऽविद्याप्रिक्तिति चरति। नाऽविद्याऽप्रिक्तिते चरति। नाऽविद्याविवित्तेति चरति। नाऽविद्याऽपिकितेति चरति।

न संस्कारेषु चरति। न संस्कारायां निमिन्ते चरति। न संस्काराः नित्या इति चरति। न संस्काराः श्रनित्या इति चरति। न संस्काराः सुखा इति चरति। न संस्काराः दुःखा इति चरति। न संस्काराः श्रात्मा इति चरति। न संस्काराः श्रनात्मा इति चरति। न संस्काराः श्रान्ता इति चरति। न संस्कारा श्रशाना इति चरति। न संस्काराः श्रूत्या इति चरति। न संस्कारा श्रग्र्न्या इति चरित। न संस्काराः निमित्ता इति चरित। न संस्कारा श्रनिभित्ता इति चरित। न संस्काराः प्रणिहिता इति चरित। न संस्कारा श्रप्रणिहिता इति चरित। न संस्काराः विविका इति चरित। न संस्कारा श्रविविका इति चरित।

न विज्ञाने चरति। न विज्ञानस्य निमित्ते चरति। न विज्ञानं निख्यमिति चरति। न विज्ञानमित्यमिति चरति। न विज्ञानं दुःखमिति चरति। न विज्ञानं दुःखमिति चरति। न विज्ञानमात्मेति चरति। न विज्ञानमात्मेति चरति। न विज्ञानं ग्रान्तमिति चरति। न विज्ञानं ग्रान्तमिति चरति। न विज्ञानं ग्रान्तमिति चरति। न विज्ञानमग्रान्तमिति चरति। न विज्ञानं ग्रा्त्यमिति चरति। न विज्ञानमग्रान्यमिति चरति। न विज्ञानं निमित्तमिति चरति। न विज्ञानमित्तमिति चरति। न विज्ञानमार्थिहितमिति चरति। न विज्ञानमार्थिहितमिति चरति। न विज्ञानमार्थिहितमिति चरति। न विज्ञानमविविक्त-मिति चरति।

न नामक्पे चरति। न नामक्पस्य निमित्ते चरति। न नामक्पं नित्यमिति चरति। न नामक्पमिनित्यमिति चरति। न नामक्पं सुखमिति चरति। न नामक्पमनात्मेति चरति। न नामक्पमात्मेति चरति। न नामक्पमनात्मेति चरति। न नामक्पं प्रान्तमिति चरति। न नामक्पमण्यान्तमिति चरति। न नामक्पं प्रान्तमिति चरति। न नामक्पमण्यान्तमिति चरति। न नामक्पं त्रिन्तमिति चरति। न नामक्पमण्यान्तमिति चरति। न नामक्पं निमित्तमिति चरति। न नामक्पमण्यमिनिक्तमिति हितमिति चरति। न नामरूपं विविक्तमिति चरति। न नाम-रूपमविविक्तमिति चरति।

न षड्यानने चरति। न षड्यायतनस्य निमित्ते चरित। न षड्यायतनं नित्यमिति चरित। न षड्यायतनमित्यमिति चरित। न षड्यायतनमित्यमिति चरित। न षड्यायतनं दुःखमिति चरित। न षड्यायतनमात्मेति चरित। न षड्यायतनमित्ति चरित। न षड्यायतनमित्ति चरित। न षड्यायतनमात्मित्ति चरित। न षड्यायतनमात्मित्ति चरित। न षड्यायतनमात्मिति चरित। चरितमिति चरित। चरितमिति चरित। चर्यायतनमात्मिति चरितमिति चरित। चर्यायतनमात्मिति चरित। चर्यायतनमात्मिति चरित। चर्यायतनमात्मिति चरितमिति चरित। चर्यायतनमात्मिति चरित।

न सर्गे परित । न सर्गेस्थ निमिन्ते परित । न स्प्रोंनित्य इति परित । न स्प्रोंशित्य इति परित । न स्प्रों: सुख इति परित । न स्प्रों: सुख इति परित । न स्प्रों: प्रात्मेति परित । न स्प्रों: प्रान्ते इति परित । न स्प्रों: प्रान्त इति परित । न स्प्रों: प्रस्थित इति परित । न स्प्रों: प्रस्थित इति परित । न स्प्रों: प्रस्थित इति परित । न स्प्रों: प्रस्थिति इति परित । न स्प्रों: प्रस्थिति इति परित । न स्प्रों: विविक्त इति परित । न

न वेदनायां चरति। न वेदनायाः निमित्ते चरति। न

बेदना निखेति चरति। न वेदनाऽनिखेति चरति। न वेदना स्रखेति चरति। न वेदना दुःखेति चरति। न वेदना स्राक्षेति चरति। न वेदना स्राक्षेति चरति। न वेदना स्राक्षेति चरति। न वेदना प्रान्तेति चरति। न वेदना प्रान्तेति चरति। न वेदना प्रान्तेति चरति। न वेदना प्रान्तेति चरति। न वेदना निमिन्तेति चरति। न वेदना-ऽनिमिन्तेति चरति। न वेदना प्रिष्टितेति चरति। न वेदना-ऽप्रिष्टितेति चरति। न वेदना-ऽप्रिष्टितेति चरति। न वेदना-ऽविविक्तेति चरति। न वेदना-ऽविविक्तेति चरति।

न æष्णायां चरति। न æष्णायाः निमिन्ते चरति। न æष्णा निर्द्योत चरति। न æष्णा अनिर्द्योत चरति। न æष्णा सुखेति चरति। न æष्णा आसीत चरति। न æष्णा अभानोति चरति। न æष्णा प्रस्थिति चरति। न æष्णा- ऽम्रस्थिति चरति। न æष्णा प्रस्थिति चरति। न æष्णाऽनिमिन्तिति चरति। न æष्णाऽनिमिन्तिति चरति। न æष्णाऽपिषिद्दिनि चरति।

नोपादाने चरति । नोपादानस्य निभिन्ते चरति । नोपादानं नित्यमिति चरति । नोपादानं सुखमिति चरति । नोपादानं सुखमिति चरति । नोपादानं सुखमिति चरति । नोपादानं मात्मेति चरति । नोपादानं मात्मेति चरति । नोपादानं मात्मेति चरति । नोपादानं म्रान्ते

मिति चरति । नोपादानमध्रस्यमिति चरति । नोपादानं निमित्त-मिति चरति । नोपादानमिनिमित्तमिति चरति । नोपादानं प्रणिहितमिति चरति । नोपादानमप्रणिहितमिति चरति । नोपादानं विविक्तमिति चरति । नोपादानमविविक्तमिति चरति ।

न भवे चरति। न भवस्य निमित्ते चरति। न भवोतित्य इति चरति। न भवोऽनित्य इति चरति। न भवः सुख इति चरति। न भवः सुख इति चरति। न भवः न्यात्मेति चरति। न भवोऽनात्मेति चरति। न भवः प्रान्त इति चरति। न भवोऽप्रान्त इति चरति। न भवोः प्रान्त इति चरति। न भवोऽप्रान्य इति चरति। न भवोऽप्रान्य इति चरति। न भवोऽप्रान्य इति चरति। न भवोऽपिमित्त इति चरति। न भवोऽपिमित्त इति चरति। न भवोऽपिषिह्तत इति चरति। न भवोऽपिषिह्तत इति चरति। न भवोऽविविक्त इति चरति। न भवोऽविविक्त इति चरति।

न जातौ चरति। न जातेर्निमत्ते चरति। न जातिर्निकेति चरति। न जातिर्निकेति चरति। न जातिः सुखेति चरति। न जातिर्दुःखेति चरति। न जातिरात्मेति चरति। न जातिरमान्त्मेति चरति। न जातिरमान्तेति चरति। न जातिः मान्तेति चरति। न जातिरमान्तेति चरति। न जातिः म्रूल्येति चरति। न जातिरम्रूल्येति चरति। न जातिर्निमत्तेति चरति। न जातिरमिन्तिति चरति। न जातिः प्रणिहितेति चरति। न जातिरमिणिहितेति चरति। न जातिर्व्विकोति चरति। न जातिरविकाति चरति।

न जरामरणे चरति। न जरामरणस्य निमित्ते चरति। न

जरामरणं नित्यमिति चरति। न जरामरणमित्यमिति चरति।
न जरामरणं सुखमिति चरति। न जरामरणं दुःखमिति चरति।
न जरामरणमात्मेति चरति। न जरामरणमगत्मेति चरति।
न जरामरणं ग्रान्तमिति चरति। न जरामरणमगान्तमिति चरति।
न जरामरणं ग्रान्तमिति चरति। न जरामरणमग्रान्तमिति चरति।
न जरामरणं ग्रान्तमिति चरति। न जरामरणमग्रान्तमिति चरति।
न जरामरणं निमन्तमिति चरति। न जरामरणमनिमन्तमिति
चरति। न जरामरणं प्रणिहितमिति चरति। न जरामरणमंप्रणिहितमिति चरति। न जरामरणं विविक्तमिति चरति।
न जरामरणमविविक्तमिति चरति।

नं दानपारिमतायां चरित। न दानपारिमतायाः निमिन्ने चरित। न दानपारिमता निखेति चरित। न दानपारिमता प्रकृति चरित। न दानपारिमता प्रकृति चरित। न दानपारिमता प्रकृति चरित। न दानपारिमता आक्रोति चरित। न दानपारिमता आक्रोति चरित। न दानपारिमता आन्तिति चरित। न दानपारिमता आन्तिति चरित। न दानपारिमता ग्रान्तिति चरित। न दानपारिमता ग्रूखेति चरित। न दानपारिमताऽग्रूखेति चरित। न दानपारिमताऽग्रूखेति चरित। न दानपारिमताऽग्रूखेति चरित। न दानपारिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽपिति चरित। न दानपारिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमति चरित। न दानपारिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमताऽप्रिमति।

न ग्रीलपारमिनायां चरति । न ग्रीलपारमिनायाः निमित्ते चरति । न ग्रीलपारमिना नित्येति चरति । न ग्रीलपारमिना- ऽनित्येति चरति। न भी लपारिमता सुखेति चरति। न भी लपारिमता दुःखेति चरति। न भी लपारिमता आस्मेति चरति। न भी लपारिमता अस्मेति चरति। न भी लपारिमता अस्मेति चरति। न भी लपारिमता अस्मेता चरित। न भी लपारिमताऽनिमस्मेति चरति। न भी लपारिमताऽनिमस्मेति चरति। न भी लपारिमताऽपिष्टितेति चरति। न भी लपारिमताऽपिष्टितेति चरति। न भी लपारिमताऽपिष्टितेति चरति। न भी लपारिमताऽविविक्तेति चरति।

न चान्तिपारिमतायां चरित। न चान्तिपारिमतायाः निमित्ते चरित। न चान्तिपारिमता निखेति चरित। न चान्तिपारिमता दिखेति चरित। न चान्तिपारिमता दिखेति चरित। न चान्तिपारिमता दुःखेति चरित। न चान्तिपारिमता द्राखेति चरित। न चान्तिपारिमता प्राक्तित चरित। न चान्तिपारिमत्तित चरित। न चान्तिपारिमता प्राक्तित चरित। न चान्तिपारिमता प्राक्तित चरित। न चान्तिपारिमता प्राक्तिति चरित। न चान्तिपारिमता विक्तिति चरित। न चान्तिपारिमता विक्तिति

न वीर्थ्यपारमितायां चरति। न वीर्थ्यपारमितायाः निमित्ते चरति। न वीर्थ्यपारमिताः निश्चेति चरति। न वीर्थ्यपारमिता- ऽनिश्चेति चरित। न वीर्थ्यपारिमता सुखेति चरित। न वीर्थ्य-पारिमता दुःखेति चरित। न वीर्थ्यपारिमता श्रास्मेति चरित। न वीर्थ्यपारिमता श्रनात्मेति चरित। न वीर्थ्यपारिमता श्रान्तेति चरित। न वीर्थ्यपारिमताऽश्रान्तेति चरित। न वीर्थ्यपारिमता श्रून्थेति चरित। न वीर्थ्यपारिमताऽश्रून्थेति चरित। न वीर्थ्य-पारिमता निमन्तेति चरित। न वीर्थ्यपारिमताऽनिमन्तेति चरित। न वीर्थ्यपारिमता प्रणिहितेति चरित। न वीर्थ्यपार-मिताऽप्रणिहितेति चरित। न वीर्थ्यपारिमता विविकेति चरित। न वीर्थ्यपारिमताऽविविकेति चरित।

न धानपार्सितायां चरति। न धानपार्सितायाः निसिन्ते

चरति। न धानपार्सिता निर्ह्णेति चरति। न धानपार्सिताऽनिर्ह्णेति चरति। न धानपार्सिता सुर्खेति चरति। न धानपार्सिता दुःखेति चरति। न धानपार्सिता श्रास्त्रेति चरति।

न धानपार्सिता श्रनास्त्रेति चरति। न धानपार्सिता श्रान्तेति

चरति। न धानपार्सिताऽग्रान्तेति चरति। न धानपार्सिता

ग्रूर्वेति चरति। न धानपार्सिताऽग्रूर्वेति चरति। न धानपार्सिता निसन्तेति चरति। न धानपार्सिताऽनिमिन्तेति

चरति। न धानपार्मिता प्रणिहितेति चरति। न धानपार्मिता

स्मिताऽप्रणिहितेति चरति। न धानपार्सिता विविक्तेति चरति।

न धानपार्मिताऽविविक्तेति चरति।

न प्रज्ञापार्मितायां चरति । न प्रज्ञापार्मितायाः निमित्ते चरति । न प्रज्ञापार्मिता नित्येति चरति । न प्रज्ञापार्मिता- ऽनित्येति चरति। न प्रज्ञापारिसता सुखेति चरति। न प्रज्ञा-पारिसता दुःखेति चरति। न प्रज्ञापारिसता आत्मेति चरति। न प्रज्ञापारिसताऽनात्मेति चरति। न प्रज्ञापारिसता आन्तेति चरति। न प्रज्ञापारिसताऽभान्तेति चरति। न प्रज्ञापारिसता भून्येति चरति। न प्रज्ञापारिसताऽभून्येति चरति। न प्रज्ञापार् सिता निसन्ते चरति। न प्रज्ञापारिसताऽनिसन्ते चरति। न प्रज्ञापारिसता प्रिषिद्दितेति चरति। न प्रज्ञापारिसताऽप्रिष-दितेति चरति। न प्रज्ञापारिसता विविकेति चरति। न प्रज्ञा-पारिसताऽविविकेति चरति।

नाऽष्यात्मग्र्स्यतायां चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यतायाः निमिन्ते चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता नित्येति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता इतित्वेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता इतित्वेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता दुःखेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रास्मेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रान्तिति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रान्तिति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रान्तिति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रास्मेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता निमिन्तिति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता निमिन्तिति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता प्रिषिहितेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यताऽपिषचितेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता विविक्रेति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रास्मिन्तित चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रास्मिन्तिति चरित । नाऽष्यात्मग्र्स्यता ग्रास्मिन्ति चरित । नाऽष्यात्मग्रस्यता ग्रास्मिन्ति चरित । नाऽष्यात्मग्रस्यताऽविविक्रेति चरित । नाऽष्यात्मग्रस्यताऽविविक्रेति चरित । नाऽष्यात्मग्रस्यताऽविविक्रेति चरित ।

न विद्धिश्चितायां चरति । न विद्धिश्चितायाः निमित्ते चरति । न विद्धिश्चित्यता नियेति चरति । न विद्धिश्चिता- ऽनिल्लेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता सुखेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता दुःखेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता द्रात्मेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता श्रात्मेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता श्रान्मेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता श्रान्मेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता श्रान्मेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता श्र्त्येति चरित। न विद्धां श्र्त्यता वित्रानेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता निमित्तेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता निमित्तेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता श्रिक्तेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता श्रिक्तेति चरित। न विद्धां श्र्त्यता परित। न विद्धां श्र्त्यता परित। न विद्धां श्र्त्यता विविक्तेति चरित। न

नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यताथां चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यताथाः
निमिन्ते चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता निस्मेति चरति।
नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यताऽनिस्मेति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता
सुखेति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता दुःखेति चरति।
नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता त्रात्मेति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता
अन्तिति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता ग्रान्नेति चरति।
नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यताऽग्रान्नेति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता
ग्रन्येति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यताऽग्रन्येति चरति।
नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता निमिन्नेति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता
ग्रस्यताऽनिमिन्नेति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यता प्रणिचितेति
चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यताऽपणिचितेति चरति। नाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यताऽविदिनेतिति चरति। विविक्तेति चरति। नाध्यात्मविद्धांग्र्न्यताऽविदिनेतिति चरति।

न श्र्न्यताश्र्न्यतायां चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यतायाः निमित्ते चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता निस्ते चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता । ज्ञित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता स्विति चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता स्विति चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता श्रामित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता श्र्मित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता श्र्मित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता श्रामित्ते चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता शिक्तित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता शिक्तित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता शिक्तित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यता । विविक्तित चरित । न श्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्न्यताश्र्म्यताश्र्मित चरिति । च

न महाग्रून्यतायां चरित। न महाग्रून्यतायाः निमित्ते चरित।
न महाग्रून्यता नित्येति चरित। न महाग्रून्यताऽनित्येति चरित।
न महाग्रून्यता सुखेति चरित। न महाग्रून्यताऽनित्येति चरित।
न महाग्रून्यता भानोति चरित। न महाग्रून्यताऽभानोति चरित।
न महाग्रून्यता ग्रानोति चरित। न महाग्रून्यताऽभानोति चरित।
न महाग्रून्यता ग्रून्येति चरित। न महाग्रून्यताऽभ्रून्येति चरित।
न महाग्रून्यता मित्तेति चरित। न महाग्रून्यताऽनिमित्तेति
चरित। न महाग्रून्यता प्रणिहितेति चरित। न महाग्रून्यता
ऽपणिहितेति चरित। न महाग्रून्यता विविक्तेति चरित। न

न परमार्थग्रन्थतायां चरति । न परमार्थग्रन्थतायाः निमित्ते

चरति । न परमाथेश्र्न्यता नित्येति चरति । न परमाथेश्र्न्यता प्रित्तेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता सुखेति चरति । न परमाथेग्रून्यता दुःखेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता श्रात्मेति चरति ।
न परमाथेश्र्न्यता श्रनात्मेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता श्रान्तेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता श्रान्तेति चरति । न परमाथेश्र्न्यताऽश्रान्ति चरति । न परमाथेश्र्न्यता ग्रान्तेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता श्रन्थेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता श्रान्तेति चरति । न परमाथेश्र्न्यताऽभिन्तेति चरति । न परमाथेश्र्न्यताऽपि चरति ।
न परमाथेश्र्न्यता प्रणिष्टितेति चरति । न परमाथेश्र्न्यताऽपि चितेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता प्रणिष्टितेति चरति । न परमाथेश्र्न्यताऽपि चितेति चरति । न परमाथेश्र्न्यताऽपि चरति । न परमाथेश्र्न्यता प्रणिष्टितेति चरति । न परमाथेश्र्न्यता विविक्रति चरति । न परमाथेश्र्न्यताऽविविक्रति चरति ।

न संस्त्रतग्र्यतायां चरित। न संस्त्रतग्र्यतायाः निमित्ते चरित। न संस्त्रतग्र्यतायां चरित। न संस्त्रतग्र्यताऽनित्येति चरित। न संस्त्रतग्र्यता सखेति चरित। न संस्त्रतग्र्यता
दुःखेति चरित। न संस्त्रतग्र्यता स्रात्येति चरित। न संस्त्रतग्र्यता
दुःखेति चरित। न संस्त्रतग्र्यता स्रात्येति चरित। न संस्त्रतग्र्यता स्रात्येति चरित। न संस्त्रतग्र्यता श्रात्येति चरित। न संस्त्रतग्र्यता ग्रायेति चरित। न संस्त्रतग्र्यता निमित्तेति
चरित। न संस्त्रतग्र्यताऽग्रियोति चरित। न संस्त्रतग्र्यता निमित्तेति
चरित। न संस्त्रतग्र्यताऽनिमित्तेति चरित। न संस्त्रतग्र्यता विविकेति चरित।

नाऽसंक्कृतग्र्न्यतायां चर्ति। नाऽसंक्कृतग्र्न्यतायाः निमित्ते चर्ति। नाऽसंक्कृतग्र्न्यता नित्येति चर्ति। नाऽसंक्कृतग्र्न्यता-

ऽनित्येति चरति । नाऽषंक्ष्ततग्र्न्यता सुखेति चरति । नाऽषंक्षत-ग्रून्यता दुःखेति चरति । नाऽषंक्ष्ततग्र्न्यता श्रात्मेति चरति । नाऽषंक्ष्ततग्र्न्यता श्रनात्मेति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यता ग्रान्तेति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यताऽग्रान्तेति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यता ग्रून्येति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यताऽग्र्न्येति चरति । नाऽषंक्षत-ग्रून्यता निमित्तेति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यताऽनिमित्तेति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यता प्रणिहितेति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यताऽप्रणि-हितेति चरति । नाऽषंक्षतग्र्न्यता विविकेति चरति । नाऽषंक्षत-ग्रन्यताऽविविकेति चरति ।

नाऽत्यन्तग्र्न्थतायां चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थतायाः निमिन्ते चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थतायाः निमिन्ते चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनित्येति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थता दुःखेति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थता दुःखेति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थता प्रान्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थता प्रान्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽप्रान्निति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽप्रान्निति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽप्रान्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽप्रान्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽप्रान्तिनिनिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्ति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताऽनिमिन्तिति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताः विविक्रति चरति। नाऽत्यन्तग्र्न्थताः विविक्रति चरति।

नाऽनवरायश्र्न्यतायां चरति । नाऽनवरायश्र्न्यतायाः निभित्ते चरति । नाऽनवरायश्र्न्यता नित्येति चरति । नाऽनवरायश्र्न्यता-ऽनित्येति चरति । नाऽनवरायश्र्न्यता सुखेति चरति । नाऽनवराय- श्रुत्यता दुःखेति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता त्राक्षेति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता त्रान्तिति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता त्रान्तिति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता प्रान्तिति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता श्रूत्यति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता श्रूत्यति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यताऽश्रूत्यति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता निमित्तेति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यताऽनिमित्तेति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता प्रिचिति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता प्रिचिति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यता विविक्रेति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यताऽविविक्रेति चरति। नाऽनवराग्रश्रूत्यताऽविविक्रेति चरति।

नाऽनवकारश्र्न्यतायां चरित । नाऽनवकारश्र्न्यतायाः निमित्ते चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता निखेति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता उनिखेति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता कार्यवित चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता कार्यवित चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता कार्यति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता क्रान्ति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता क्रान्ति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता क्रान्ति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता क्रान्ति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता श्र्म्यति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यता । नाऽनवकारश्र्न्यता । नाऽनवकारश्र्न्यता निभित्तेति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यताऽपिति । नाऽनवकारश्र्न्यताऽपिति चरित चरित । नाऽनवकारश्र्न्यताऽपिति चरित चरित । नाऽनवकारश्र्न्यताऽपिति चरित चरित । नाऽनवकारश्र्न्यताऽपिति चरित । नाऽनवकारश्र्न्यताऽपिति चरित चरित । नाऽनवकारश्र्न्यताऽपिति चरित । नाऽनवकारश्र्म्यताऽपिति चरित । नाऽनवकारश्र्म्यताऽपिति चरित । नाऽनवकारश्र्म्यता विविक्रिति चरित ।

न प्रक्रतिग्र्न्यतायां चरति । न प्रक्रतिग्र्न्यतायाः निमित्ते चरति । न प्रक्रतिग्र्न्यता नित्येति चरति । न प्रक्रतिग्र्न्यता-ऽनित्येति चरति । न प्रक्रतिग्र्न्यता सुखेति चरति । न प्रक्रति- श्र्स्थता दुःखेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता श्रात्मेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता श्रान्तेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता श्रान्तेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता श्रान्तेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता श्रान्तेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता श्रूस्थेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता निमित्तेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थताऽनिमित्तेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थताऽनिमित्तेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता प्रणिचितेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता विविक्रेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता ऽविविक्रेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता ऽविविक्रेति चरति। न प्रक्रतिश्र्स्थता ऽविविक्रेति चरति।

न सर्वधर्मग्र्स्यतायां चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यतायाः निमित्ते चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता नित्येति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता-ऽनित्येति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता स्रखेति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता दुःखेति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता आसोति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता अनात्येति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता ग्रानोति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यताऽग्रानोति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता ग्र्स्यति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यताऽग्रस्येति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता निमित्तेति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता निमित्तेति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता निमित्तेति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता चितिकति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यताऽप्रिणि-चितेति चरति। न सर्वधर्मग्र्स्यता वितिकति चरति। न सर्वधर्मग्रस्यताऽपि-

न खलचणग्र्न्यतायां चरति। न खलचणग्र्न्यतायाः निमित्ते चरति। न खलचणग्र्न्यता नित्येति चरति। न खलचणग्र्न्यता श्रमित्येति चरति। न खलचणग्र्न्यता सुखेति चरति। न खलचणश्च्यता दुःखेति चरति। न खलचणश्च्यता त्राक्षेति चरति। न खलचणश्च्यता त्रनाक्षेति चरति। न खलचणश्च्यता भानति चरति। न खलचणश्च्यताऽभानति चरति। न खलचण-श्च्यता श्च्येति चरति। न खलचणश्च्यताऽश्च्येति चरति। न खलचणश्च्यता निमिन्नेति चरति। न खलचणश्च्यताऽनिमिन्नेति चरति। न खलचणश्च्यता प्रणिचितेति चरति। न खलचग्ध्च्यता-ऽप्रणिचितेति चरति। न खलचणश्च्यता विविक्रेति चरति। न खलचणश्च्यताऽविविक्रेति चरति।

नाऽत्पष्णभाश्च्यतायां चरति । नाऽतुपष्णभाश्च्यतायाः निमित्ते चरित । नाऽतुपष्णभाश्च्यता नित्येति चरित । नाऽतुपष्णभाश्च्यता उत्ति । नाऽतुपष्णभाश्च्यता प्रखिति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता प्रखिति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्रात्मेति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्रान्तेति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्रान्तेति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्रान्तेति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्राच्येति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्च्येति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्च्येति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता श्च्येति चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता प्रिचितित चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता प्रिचितित चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता प्रिचितित चरित । नाऽतुप्पणभाश्च्यता विविक्रेति चरित ।

नाऽभावग्र्न्यतायां चरति । नाऽभावग्र्न्यतायाः निमित्ते चरति । नाऽभावग्र्न्यता निर्यति चरति । नाऽभावग्र्न्यताऽनिर्यति चरति । नाऽभावग्र्न्यता सुर्वेति चरति । नाऽभावग्र्न्यता दुःखेति चरति । नाऽभावध्रस्थता आस्त्रेति चरति। नाऽभावध्रस्थता श्रनास्त्रेति चरति। नाऽभावध्रस्थता श्रान्तेति चरति। नाऽभावध्रस्थताऽश्रान्तेति चरति। नाऽभावध्रस्थताऽश्रस्थिति चरति। नाऽभावध्रस्थताऽश्रस्थिति चरति। नाऽभावध्रस्थता निमन्तेति चरति। नाऽभावध्रस्थताः निमन्तेति चरति। नाऽभावध्रस्थताः पिष्टितेति चरति। नाऽभावध्रस्थता-ऽप्रणिहितेति चरति। नाऽभावध्रस्थता- विविक्रेति चरति। नाऽभावध्रस्थता विविक्रेति चरति। नाऽभावध्रस्थता

न खभावश्र्न्यतायां चरति। न खभावश्र्न्यतायाः निमित्ते चरित। न खभावश्र्न्यता नित्येति चरित। न खभावश्र्न्यता ऽनिष्येति चरित। न खभावश्र्न्यता ग्रुचिति चरित। न खभावश्र्न्यता ग्रुचिति चरित। न खभावश्र्न्यता श्राक्षेति चरित। न खभावश्र्न्यता श्रान्तेति चरित। न खभावश्र्न्यता श्रान्तेति चरित। न खभावश्र्न्यता श्रान्तेति चरित। न खभावश्र्न्यता श्र्न्चिति चरित। न खभावश्र्न्यता श्र्न्चिति चरित। न खभावश्र्न्यता ग्रिन्ति। न खभावश्र्न्यता मित्तिति चरित। न खभावश्र्न्यता प्रिचितितेति चरित। न खभावश्र्न्यता प्रिचितिति चरित। न खभावश्र्न्यताऽपिति चरिति। न खभावश्र्न्यता प्रिचितिति चरित। न खभावश्र्न्यता विविक्तेति चरित। न खभावश्र्न्यता श्रून्यताऽपिति चरिति। न खभावश्र्न्यता श्रून्यताऽपिति चरिति। न खभावश्र्न्यता विविक्तेति चरित। न खभावन् श्रून्यताऽविविक्तेति चरित।

नाऽभावस्वभावग्र्य्यतायां चर्ति। नाऽभावस्वभावग्र्य्यतायाः
निमित्ते चर्ति। नाऽभावस्वभावग्र्य्यता नित्येति चर्ति।
नाऽभावस्वभावग्र्य्यताऽनित्येति चर्ति। नाऽभावस्वभावग्र्य्यता
सुस्वेति चर्ति। नाऽभावस्वभावग्र्य्यता दुःस्वेति चर्ति। नाऽभाव-

खभावग्र्न्यता त्रात्मेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता त्रानासेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता ग्रान्नेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता ग्रान्नेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता ग्रून्येति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता ग्रून्येति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता निभन्नेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता निभन्नेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता प्रणिचितेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता प्रणिचितेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता प्रणिचितेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यता विविकेति चरति । नाऽभावखभावग्र्न्यताः

न स्मृत्युपस्थानोषु चरित। न स्मृत्युपस्थानानां निमिन्ते चरित।
न स्मृत्युपस्थानानि नित्यानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानानि
प्रनित्यानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानानि सुखानीति चरित।
न स्मृत्युपस्थानानि दुःखानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानानि
प्रात्मिकानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानान्यासिकानीति चरित।
न स्मृत्युपस्थानानि प्रान्तानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानान्यप्रान्तानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानानि प्रत्ति। न स्मृत्युपस्थानान्त्यप्रान्तानि
चरित। न स्मृत्युपस्थानानि चरित। न स्मृत्युपस्थानानि
परित। न स्मृत्युपस्थानानि चरित। न स्मृत्युपस्थानानि
प्रणिहितानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानान्यप्रणिहितानीति चरित।
न स्मृत्युपस्थानानि विविकानीति चरित। न स्मृत्युपस्थानान्यविविकानीति चरित।

न सम्यक् प्रहाणेषु चरति । न सम्यक् प्रहाणानां निमित्ते चरति । न सम्यक् प्रहाणानि नित्यानीति चरति । न सम्यक् प्रहाणान्य- नित्यानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणानि सुखानीति चरति।
न सम्यक्पप्रहाणानि दुःखानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणानि
चात्तिकानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणान्यनात्तिकानीति चरति।
न सम्यक्पप्रहाणानि भान्तानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणान्यग्रान्तानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणानि ग्रून्यानीति चरति।
न सम्यक्पप्रहाणान्यग्रून्यानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणानि
निमित्तानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणान्यनिमित्तानीति चरति।
न सम्यक्पप्रहाणानि प्रणिहितानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणान्यप्रणिहितानीति चरति। न सम्यक्पप्रहाणानि विविकानीति चरति।
न सम्यक्पप्रहाणान्यविविकानीति चरति।

न चहिष्पादेषु चरित। न चहिष्पादानां निमने चरित। न चहिष्पादाः मित्या इति चरित। न चहिष्पादा अनित्या इति चरित। न चहिष्पादा अनित्या इति चरित। न चहिष्पादाः दुःखा इति चरित। न चहिष्पादाः चुःखा इति चरित। न चहिष्पादाः आन्ता इति चरित। न चहिष्पादाः ग्रुन्या इति चरित। न चहिष्पादाः अग्रुन्या इति चरित। न चहिष्पादाः प्रविभित्ता इति चरित। न चहिष्पादाः अनिभित्ता इति चरित। न चहिष्पादाः अपिति। न चहिष्पादाः प्रविभित्ता इति चरित। न चहिष्पादाः विविक्ता इति चरित।

नेन्द्रियेषु चरति। नेन्द्रियाणां निमित्ते चरति। नेन्द्रियाणि

नित्यानीति परति। नेन्द्रियाणि श्रवित्यानीति परति। नेन्द्रियाणि सुखानीति परति। नेन्द्रियाणि दुःखानीति परति। नेन्द्रियाणि दुःखानीति परति। नेन्द्रियाणि खात्मानीति परति। नेन्द्रियाण्यात्मानीति परति। नेन्द्रियाण्यान्तानीति परति। नेन्द्रियाण्यान्तानीति परति। नेन्द्रियाण्यान्तानीति परति। नेन्द्रियाणि श्रन्यानीति परति। नेन्द्रियाणि निमत्तानीति परति। नेन्द्रियाणि निमत्तानीति परति। नेन्द्रियाणि प्रणिहितानीति परति। नेन्द्रियाण्यप्रणिनिक्तानीति परति। नेन्द्रियाणि निमित्तानीति परति। नेन्द्रियाणि निमित्तानीति परति। नेन्द्रियाणि निविक्तानीति परति।

न बलेषु परित। व बलानां निमित्ते परित। न बलानि नियानीति परित। न बलानि सुखानीति परित। न बलानि सुखानीति परित। न बलानि सुखानीति परित। न बलानि प्रातिमकानीति परित। न बलानि प्रातिमकानीति परित। न बलान्यनात्मिकानीति परित। न बलानि प्रात्मकानीति परित। न बलान्यमानानीति परित। न बलानि प्रात्मकानीति परित। न बलान्यमानानीति परित। न बलानि मित्तानीति परित। न बलान्यमित्तानीति परित। न बलान्यमित्तानीति परित। न बलान्यमित्तानीति परित। न बलान्यमित्तानीति परित। न बलानि विविकानीति परित। न बलान्यमित्तानीति परित। न

न बोधङ्गेषु चरति। न बोधङ्गानां निमिन्ते चरति। न बोधङ्गानि नित्यानीति चरति। न बोधङ्गान्यनित्यानीति चरति। न बोधङ्गानि सुखानीति चरति। न बोधङ्गानि दुःखानीति चरति। न बोधङ्गान्यात्मिकानीति चरति। न बोधङ्गान्याना- तिःकानौति चरति। न बोध्यङ्गानि प्रान्तानौति चरति। न बोध्यङ्गान्यग्रान्तानौति चरति। न बोध्यङ्गानि ग्रून्यानौति चरति। न बोध्यङ्गान्यग्रून्यानौति चरति। न बोध्यङ्गानि निमन्तानौति चरति। न बोध्यङ्गान्यनिमिन्तानौति चरति। न बोध्यङ्गानि प्रणिचितानौति चरति। न बोध्यङ्गान्यप्रणिच्तानौति चरति। न बोध्यङ्गानि विविक्तानौति चरति। न बोध्यङ्गान्यविविक्तानौति चरति।

नार्थ्याऽष्टाङ्गमार्गे चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गेख निमिन्ते चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गे नित्य इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गेऽनित्य इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गेऽ चत्र इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गे दुःख इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गेः आस्मेति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गेः आन्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गः आन्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गः आगन्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गः आग्न्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गः अग्रस्य इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गः निमिन्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गः निमिन्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गः निमिन्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गेऽनिमिन्त इति चरित। नार्थ्याधाङ्गमार्गेऽपिष्टित इति चरित। चरित।

नार्थ्यस्तेषु दरति। नार्थ्यसत्यानां निमित्ते परति। नार्थ्य-सत्यानि नित्यानीति परति। नार्थ्यसत्यान्यनित्यानीति परति। नार्थ्यसत्यानि सुखानीति परति। नार्थ्यसत्यानि दुःखानीति परति। नार्थ्यसत्यानि पात्तिमकानीति परति। नार्थ्यसत्यान्यनातिमकानीति चरति। नार्य्यस्त्यानि प्रान्तानीति चरति। नार्य्यस्त्यान्यप्रान्तानि नीति चरति। नार्य्यस्त्यानि ग्रून्यानीति चरति। नार्य्यस्त्यान्य-ग्रून्यानीति चरति। नार्य्यस्त्यानि निमित्तानीति चरति। नार्य्य-सत्यान्यनिमित्तानीति चरति। नार्य्यसत्यानि प्रिक्तिनिति चरति। नार्य्यसत्यान्यप्रक्तिनानीति चरति। नार्य्यसत्यानि विविक्तानीति चरति। नार्य्यसत्यान्यविविक्तानीति चरति।

न थानेषु चरति। न थानानां निमित्ते चरति। न थानानि
नित्यानीति चरति। न थानान्यनित्यानीति चरति। न थानानि
सुखानीति चरति। न थानानि दुःखानीति चरति। न थानानि
श्रात्मिकानीति चरति। न थानान्यनात्मिकानीति चरति। न
थानानि प्रात्मानीति चरति। न थानान्यग्रात्मानीति चरति। न
थानानि प्रात्मानीति चरति। न थानान्यग्रात्मानीति चरति। न
थानानि प्रात्मानीति चरति। न थानान्यग्रात्मानीति
चरति। न थानान्यगिमित्तानीति
चरति। न थानान्यगिष्टितानीति चरति। न थानान्यगिष्टि

नाऽप्रमाखेषु चरति। नाऽप्रमाखानां निमिन्ते चरति। नाऽप्र-माखानि नित्यानीति चरति। नाऽप्रमाखान्यनित्यानीति चरति। नाऽप्रमाखानि खुखानीति चरति। नाऽप्रमाखानि दुःखानीति चरति। नाऽप्रमाखानि त्रात्मिकानीति चरति। नाऽप्रमाखान्य-नात्मिकानीति चरति। नाऽप्रमाखानि ग्रान्तानीति चरति। नाऽप्रमाखान्यशानानीति चरति। नाऽप्रमाखानि ग्रून्यानीति चरति । नाऽप्रमाणान्यश्र्न्यानीति चरति । नाऽप्रमाणानि निमिन्तानीति चरति । नाऽप्रमाणान्यनिमत्तानीति चरति । नाऽप्रमाणानि प्रणिहितानीति चरति । नाऽप्रमाणान्यप्रणिहितानीति चरति । नाऽप्रमाणान्यप्रणिहितानीति चरति । नाऽप्रमाणान्य-विविक्तानीति चरति ।

नारू प्यसमापत्तिषु चरित। नारू प्यसमापत्तीनां निमित्ते चरित। नारू प्यसमापत्ती वरित। नारू प्यसमापत्ती वरित। नारू प्यसमापत्ती वरित। नारू प्यसमापत्ती दित्ति चरित। नारू प्यसमापत्ती दें खा इति चरित। नारू प्यसमापत्ती दें खा इति चरित। नारू प्यसमापत्ती दित्त चरित। नारू प्यसमापत्ती दित चरित। नारू प्यसमापत्ती दिविक स्ता दित चरित। नारू प्यसमापत्ती दिविक स्ता दित चरित। नारू प्यसमापत्ती दिविक स्ता दित चरित।

म् पूर्वे ख्पारिषु क्षचित् दितीयात्तता क्षचित् प्रथमात्तता, खादर्श-प्रस्तके दृष्टा मया तु सर्वेच प्रथमान्तताचिखिता। खाख्यसमा-पत्तीरारभ्य दितीयान्ततैरपचात् चिखितस्ये दृश्यते। खतोमयापि तथैव चिखितम्।

न विमोचेषु चरति। न विमोचाणां निमित्ते चरति। न विमोचाः नित्या इति चरति। न विमोचान् श्रनित्या इति चरति। न विमोचान् श्रनित्या इति चरति। न विमोचान् दुःखा इति चरति। न विमोचान् दुःखा इति चरति। न विमोचान-नात्मान इति चरति। न विमोचान-नात्मान इति चरति। न विमोचान् श्राना इति चरति। न विमोचान् श्राना इति चरति। न विमोचान् श्रान्या इति चरति। न विमोचान् विमाचा इति चरति। न विमोचान् निमित्ता इति चरति। न विमोचान् निमित्ता इति चरति। न विमोचान् मित्ता इति चरति। न विमोचान् विनित्ता इति चरति। न विमोचान् विनित्ता इति चरति। न विमोचान् विवित्ता इति चरति।

<sup>\*</sup> क आदर्भपुक्तके धर्मे इति विखितम्।

समापत्तीरनिमित्ता इति चरति। नाऽनुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीः
प्रिणिहिता इति चरति। नाऽनुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीरप्रिणिहिता
इति चरति। नाऽनुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीर्व्वविका इति चरति।
नाऽनुपूर्व्वविद्यारसमापत्तीर्विविका इति चरति।

न श्रन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखेषु चरति । न श्रन्थता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानां निमित्ते चरति । न शुन्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि नित्यानीति चरति । न ग्रान्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखान्यनित्यानीति चरति । न शून्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि सुखानीति चरति । न शुन्धता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि दःखानौति चरति । न शुन्तवा-निमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्यात्मिकानीति चरति । न शुन्धता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखान्यनात्मिकानौति पर्ति। न ग्रुन्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि ग्रान्तानीति चरति। न ग्रुन्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्यंगानानीति चरति । न शुन्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि श्रन्थानीति चरति । न श्रन्थता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखान्यग्रन्यानीति चरति । न श्रन्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि निमित्तानीति चरति । न शुन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्यनिमित्तानीति चरति । न श्रन्थतानिमिक्ताप्रणिहितविमोचमुखानि प्रणिहितानीति चरति। न ग्रन्थतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्यप्रणिहितानीति चरति। न ग्रुत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि विविकानीति चरति। न ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्यविविक्तानीति चरति।

नाऽभिज्ञासु चर्ति। नाऽभिज्ञानां निमिन्तं चर्ति। नाऽभिज्ञाः नित्या द्दितं चरित। नाऽभिज्ञाः श्रनित्या द्दितं चरित। नाऽभिज्ञाः स्रुखा द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः दुःखा द्दितं चरित। नाऽभिज्ञाः श्रात्मान द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः श्रमान्ता द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः श्रान्ता द्दितं चरित। नाऽभिज्ञाः श्रग्रन्या द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः श्रन्या द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः श्रग्रन्या द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः निमिन्ता द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः श्रनिमिन्ता द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः प्रणिहिता द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः श्रपणिहिता द्दितं चर्ति। नाऽभिज्ञाः विविक्ता द्दितं चर्ति।

न समाधिषु चरति। न समाधिनां चरति। न समाधीनित्या दित चरति। न समाधीनित्या दित चरति। न समाधीन् सुखा दित चरति। न समाधीन् सुखा दित चरति। न समाधीन्। त्यान दित चरति। न समाधीन्। त्याना दित चरति। न समाधीन्। प्रान्ता दित चरति। न समाधीन्। प्रान्ता दित चरति। न समाधीन्। त्रि चरति। न समाधीन्। त्रि चरति। न समाधीन्। त्रि चरति। न समाधीन्। विविक्ता दित चरति। न समाधीन्। प्राण्डिता दित चरति। न समाधीन्। प्राण्डिता दित चरति। न समाधीन्। विविक्ता दित चरति। न समाधीन्।

न धारणीसुखेषु चरति। न धारणीसुखानां निमित्ते चरति। न धारणीसुखानि नित्यानीति चरति। न धारणीसुखान्यनित्या- नीति चरति। न धारणीसुखानि सुखानीति चरति। न धारणीसुखान्या दुःखानीति चरति। न धारणीसुखान्या दिक्षानीति चरति। न धारणीसुखान्या दिक्षानीति चरति। न धारणीसुखान्य प्रात्नानीति चरति। न धारणीसुखान्य निमित्तानीति चरति। न धारणीसुखान्य निमित्तानीति चरति। न धारणीसुखान्य प्राप्ति चरति। न धारणीसुखान्य प्राप्ति चरति। न धारणीसुखान्य प्राप्ति चरति। न धारणीसुखान्य प्राप्ति सुखान्य प्राप्ति सुखान्य प्राप्ति सुखान्य विविक्षानीति चरति। न धारणीसुखान्य विविक्षानीति चरति। न धारणीसुखान्य विविक्षानीति चरति। न धारणीसुखान्य विविक्षानीति चरति।

न तथागतवलेषु चर्ति। न तथागतवलानां निमिन्ते चर्ति। न तथागतवलान्यनित्यानीति चर्ति। न तथागतवलानि सुखानीति चर्ति। न तथागतवलानि दुःखानीति चर्ति। न तथागतवलान्यात्मिकानीति
चर्ति। न तथागतवलान्यनात्मिकानीति चर्ति। न तथागतवलान्यात्मिकानीति
चर्ति। न तथागतवलान्यनात्मिकानीति चर्ति। न तथागतवलान्यान्तानीति
चर्ति। न तथागतवलानि ग्रून्यानीति चर्ति। न तथागतवलान्यग्रून्यानीति चर्ति। न तथागतवलानि निमिन्तानीति चर्ति।
न तथागतवलान्यनिमिन्तानीति चर्ति। न तथागतवलान्यप्रिण्णिच्तानीति चर्ति। न तथागतवलानि
प्रिण्णिच्तानीति चर्ति। न तथागतवलान्यविविक्तानीति चर्ति।

न वैगारखेषु चरति। न वैगारखानां निमित्ते चरति।
न वैगारखानि नित्यानीति चरति। न वैगारखान्यनित्यानीति
चरति। न वैगारखानि सुखानीति चरति। न वैगारखानि
दु:खानीति चरति। न वैगारखान्यात्मिकानीति चरति। न
वैगारखान्यनात्मिकानीति चरति। न वैगारखानि गान्तानीति
चरति। न वैगारखान्यगान्नानीति चरति। न वैगारखान्यग्रह्मानीति चरति। न वैगारखान्यग्रह्मानीति चरति। न
वैगारखानि निमित्तानीति चरति। न वैगारखान्यमिकानीति
चरति। न वैगारखानि प्रणिहितानीति चरति। न वैगारखान्यप्रणिहितानीति चरति। न वैगारखानि विविक्तानीति चरति।
न वैगारखान्यविविक्तानीति चरति।

न प्रतिसम्बिद्ध चरित । न प्रतिसम्बिद्दां निमित्ते चरित । न प्रतिसम्बिद्दो नित्या इति चरित । न प्रतिसम्बिदोऽनित्या इति चरित । न प्रतिसम्बिद्दः सुखा इति चरित । न प्रतिसम्बिदा दुःखा इति चरित । न प्रतिसम्बिद्दः श्वात्मान इति चरित । न प्रतिसम्बिदोऽनात्मान इति चरित । न प्रतिसम्बिदः प्रत्या इति चरित । न प्रतिसम्बिदोऽग्रान्ता इति चरित । न प्रतिसम्बिदः प्रत्या इति चरित । न प्रतिसम्बिदोऽग्रान्या इति चरित । न प्रतिसम्बिदो निमित्ता इति चरित । न प्रतिसम्बिदोऽनिमित्ता इति चरित । न प्रतिसम्बिदो प्रणिहिता इति चरित । न प्रतिसम्बिदो विविक्ता इति चरित । न प्रतिसम्बिदोऽविविक्ता इति चरित । न महाकरणायां चरति। न महाकरणाया निमित्ते चरति।
न महाकरणा निद्येति चरति। न महाकरणाऽनिद्येति चरति।
न महाकरणा खात्मेति चरति। न महाकरणा दुःखेति चरति।
न महाकरणा खात्मेति चरति। न महाकरणाऽनात्मेति चरति।
न महाकरणा प्रान्तेति चरति। न महाकरणाऽप्रान्तेति चरति।
न महाकरणा प्रान्तेति चरति। न महाकरणाऽप्रान्तेति चरति।
न महाकरणा प्रान्तेति चरति। न महाकरणाऽप्रान्तेति चरति।
न महाकरणा प्रणिहितेति चरति। न महाकरणाऽप्रणिहितेति
चरति। न महाकरणा विविक्तेति चरति। न महाकरणाऽप्रणिहितेति
चरति। न महाकरणा विविक्तेति चरति। न महाकरणाऽ

नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मेषु चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्माणं निमित्ते चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मानित्या दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मानित्या दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मान् दुःखा दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मानात्मान दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्माननात्मान दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मान्गात्मा दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मानगत्मा दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मान्गात्मा दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मान्गात्मा नाष्टाद्गावेणिवुद्धधर्मानग्रत्ना दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मान्गात्मा वृद्धधर्मान्नित्मा दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मान् निमित्ता दति चरति। नाष्टाद्गावेणिकवुद्धधर्मान् प्रणिहिता नाष्टादभावेणिकबुद्धधर्मान् विविका इति चरति। नाष्टादगा-वेणिकबुद्धधर्मानविविका इति चरति।

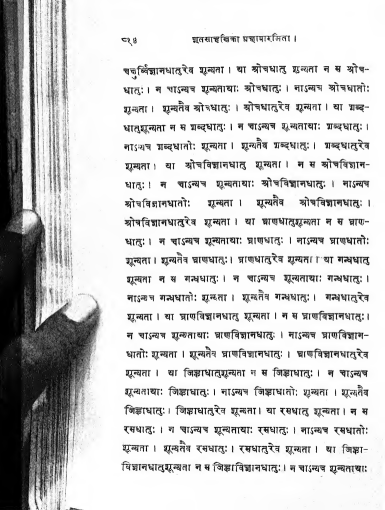
तत्कस्य हेतोस्त्याद्यायुष्पञ्छारदतीयुव या रूपस्य ग्रुन्यता न तद्भूपं। न चाऽन्यव ग्रुन्यतायारूपं नाऽन्यव रूपाच्छून्यता। ग्रुन्यतेव रूपं। रूपसेव ग्रुन्यता। या वेदनायाः ग्रुन्यता न सा वेदना न चाऽन्यव ग्रुन्यताया वेदना नाऽन्यव वेदनायाः ग्रुन्यता। ग्रून्यतेव वेदना। वेदनेव ग्रुन्यता। या संज्ञायाः ग्रुन्यता न सा ग्रुन्यता। न चाऽन्यव ग्रुन्यतायाः संज्ञा। नाऽन्यव संज्ञायाः ग्रुन्यता। ग्रुन्यतेव संज्ञा। संज्ञेव ग्रुन्यता। या संस्काराणां ग्रुन्यता न ते संस्काराः। न चाऽन्यव ग्रुन्यतायाः संस्काराः। नाऽन्यव संस्कारेथः ग्रुन्यता। ग्रुन्यतेव संस्काराः। संस्काराः एव ग्रुन्यता। या विज्ञानस्य ग्रुन्यता। ग्रुन्यतेव संस्काराः। संस्काराः विज्ञानं। नाऽन्यव विज्ञानाच्छून्यता। ग्रुन्यतेव विज्ञानं। विज्ञानसेव ग्रुन्यता।

या चनुषः ग्र्न्यता न तचनुः। न चाऽन्यच ग्र्न्यतायाञ्चनुः।
नाऽन्यच चनुषः ग्र्न्यता। ग्र्न्यतेव चनुः। चनुरेव ग्र्न्यता।
या त्रोचस्य ग्र्न्यता न तत् त्रोचं। न चाऽन्यच ग्र्न्यतायाः त्रोचं।
नाऽन्यच त्रोचाच्क्र्न्यता। ग्र्न्यतेव त्रोचं। त्रोचमेव ग्र्न्यतायाः त्राणं।
या प्राणस्य ग्र्न्यता न तद्वाणं। न चाऽन्यच ग्र्न्यतायाः त्राणं।
नाऽन्यच प्राणाच्क्र्न्यता। ग्र्न्यतेव प्राणं। प्राणमेव ग्र्न्यता। या
जिज्ञायाः ग्र्न्यता न सा जिज्ञा। न चाऽन्यच ग्र्न्यतायाः जिज्ञा।
नाऽन्यच जिज्ञायाः ग्र्न्यता। ग्र्न्यतेव जिज्ञा। जिज्ञेव ग्र्न्यता।
या कायस्य ग्र्न्यता न स कायः। न चाऽन्यच ग्र्न्यतायाः कायः।

नाइन्यच कायाच्कून्यता। ग्रून्यतैव कायः। काय एव ग्रून्यता। या मनमः ग्रुन्यता न तन्मनः। न चाइन्यच ग्रुन्यतायाः मनः। नाइन्यच मनमः ग्रुन्यता। ग्रुन्यतैव मनः। मन एव ग्रुन्यता।

था ६ पख ग्रस्थता न तरूपं। न चाउत्यत्र ग्रस्थतायाः ६ पं।
नाउत्यत्र ६ पाच्कृत्यता। ग्रस्थतेव ६ पं। ६ पमेव ग्रस्थता। या ग्रब्द श्रस्थता न स ग्रब्दः। न चाउत्यत्र ग्रस्थतायाः ग्रब्दः। नाउत्यत्र ग्रस्थतायाः ग्रब्दः। नाउत्यत्र ग्रस्थतायाः ग्रब्दः। नाउत्यत्र ग्रस्थता न स गर्भः। न चाउत्यत्र ग्रस्थतायाः गर्भः। नाउत्यत्र गर्भाच्कृत्यता। ग्रस्थता न स रसः। न चाउत्यत्र ग्रस्थतायाः रसोनाउत्यत्र रसाच्कृत्यता। ग्रस्थतेव रसोरस एव ग्रस्थतायाः रसोनाउत्यत्र रसाच्कृत्यता। ग्रस्थतेव रसोरस एव ग्रस्थता। या स्पर्णस्य ग्रस्थता न स स्थाः। न चाउत्यत्र ग्रस्थतायाः स्थां नाउत्यत्र स्थां ग्रस्थता। ग्रस्थतेव स्थाः। स्थां एव ग्रस्थता। या धर्माणं ग्रस्थता न ते धर्माः। न चाउत्यत्र ग्रस्थतायाः धर्माः। नाउत्यत्र धर्मिथः। ग्रस्थतेव स्थाः। स्थां एव ग्रस्थतायाः धर्माः। नाउत्यत्र धर्मिथः। ग्रस्थतेव स्थाः। स्थाः। स्थाः। स्थाः। स्थाः। ग्रस्थतेव स्थाः। स्थाः। स्थाः। स्थाः।

या चचुर्धात् श्र्म्यता न स चचुर्धातः। न चाऽन्यच श्रम्यताया-यचुर्धात् नांऽन्यच चचुर्धातोः श्रम्यता। श्रम्यतेव चचुर्धात् यचुर्धात् रेव श्रम्यता। या रूपधातः श्रम्यता न स रूपधातः। न चाऽन्यच श्रम्यतायाः रूपधातः। नाऽन्यच रूपधातोः श्रम्यता। श्रम्यतेव रूपधातः। रूपधातः। नाऽन्यच श्रम्यता। या चचुर्विज्ञानधातः श्रम्यता न स चचुर्विज्ञानधातः। न चाऽन्यच श्रम्यतायायचुर्विज्ञानधातः। नाऽन्यच चचुर्विज्ञानधातोः श्रम्यता। श्रम्यतेव चचुर्विज्ञानधातः।



जिझविद्यानधातुः । नाइत्यच जिझविद्यानधातोः ग्रूत्यता । श्रूत्यतेव जिझविद्यानधातुः । जिझविद्यानधातुरेव ग्रूत्यता । या कायधातुः । नाइत्यच ग्रूत्यतायाः कायधातुः । नाइत्यच कायधातुः । नाइत्यच कायधातुः । ग्रूत्यतेव कायधातुः । कायधातुः । वाइत्यच ग्रूत्यता । या स्पर्भधातुः ग्रूत्यता न स स्पर्भधातुः । नाइत्यच ग्रूत्यतायाः स्पर्भधातुः । नाइत्यच स्पर्भधातोः ग्रूत्यता । ग्रूत्यतेव स्पर्भधातोः । स्पर्भधातुः । स्पर्भधातुः वस्यतेव स्पर्भधातोः । स्पर्भधातुः वस्यतेव स्पर्भधातुः । स्पर्भधातुः । स्पर्भधातुः । स्पर्भधातुः ।

या कायविज्ञानधात् श्र्न्यता न स कायविज्ञानधातः। न
वाऽन्यच ग्रून्यतायाः कायविज्ञानधातः। नाऽन्यच कायविज्ञानधातोः ग्रुन्यता। ग्रुन्यतेव कायविज्ञानधातः। कायविज्ञानधात्रेव
ग्रून्यता। या सनोधात् ग्रून्यता न स सनोधातः। न चाऽन्यच
ग्रून्यतायाः सनोधात्। नाऽन्यच सनोधातोः ग्रून्यता। ग्रून्यतेव
सनोधातः। सनोधात्रेव ग्रून्यता। या धर्मधात्ग्रुन्यता न स
धर्मधातः। न चाऽन्यच ग्रून्यतायाः धर्मधात्। नाऽन्यच
धर्मधातोः ग्रून्यता। ग्रून्यतेव धर्मधातः। धर्मधातः। न चाऽन्यच
धर्मधातोः ग्रून्यता। ग्रून्यतेव धर्मधातः। धर्मधातः। न चाऽन्यच
ग्रून्यतायाः सनोविज्ञानधातः। नाऽन्यच सनोविज्ञानधातः। ग्रून्यता।
ग्रून्यतेव सनोविज्ञानधातः। सनोविज्ञानधात्रेव ग्रून्यता।

या पृथिवीधातुग्र्न्यता न स पृथिवीधातुः। न वाऽन्यव ग्रूत्यतायाः पृथिवीधातुः। नाऽन्यव पृथिवीधातोः ग्रून्यता। ग्रूत्यतेव पृथिवीधातुः। पृथिवीधातुरेव ग्रूत्यता। या उत्थातु ग्रूत्यता न साऽत्थातुः। न वाऽन्यव ग्रूत्यताया श्रन्थातुः। नाऽन्यवाऽन्यात्वेः

श्रूचता । श्रूच्यतेवाऽत्थातुः । स्रथातुरेव श्रूच्यता । या तेजोधातुः । स्र्यता न स तेजोधातः । न चाऽन्यत्र श्रूच्यतायास्रेजोधातुः । नाऽन्यत्र तेजोधातोः श्रूच्यता । श्रूच्यतेव तेजोधातुः । तेजोधातुरेव श्रूच्यता । या वायुधातुश्रूच्यता न स वायुधातुः । न चाऽन्यत्र श्रूच्यतायाः वायुधातुः । नाऽन्यत्र वायुधातोः श्रूच्यता । श्रूच्यतेव वायुधातुः । वायुधातुरेव श्रूच्यता । या स्राकाशधातुः श्रूच्यता न स स्राकाश-धातुः । न चाऽन्यत्र श्रूच्यताया स्राकाशधातुः । नाऽन्यवाऽऽकाशधातोः श्रूच्यता । श्रूच्यतेवाऽऽकाशधातुः । स्राकाशधातुरेव श्रूच्यता ।

या विज्ञानधातु ग्रूत्यता न स विज्ञानधातुः। न चाऽन्यन श्रूत्यतायाः विज्ञानधातुः। नाऽन्यन विज्ञानधातोः ग्रूत्यता। ग्रूत्यतेव विज्ञानधातुः। विज्ञानधातुरेव श्रूत्यता। या ऽविद्याश्रूत्यता न सा ऽविद्या। न चाऽन्यन श्रूत्यतायाः श्रवद्या। नाऽन्यनाऽविद्यायाः श्रूत्यता। श्रूत्यतेवाऽविद्या। श्रवद्येव श्रूत्यता। या संस्कारश्रूत्यता न ते संस्काराः। नाऽन्यन श्रूत्यतायाः संस्काराः। नाऽन्यन सस्कारेभ्यः श्रूत्यता। श्रूत्यतेव संस्काराः। संस्काराः एव श्रूत्यता। या विज्ञानश्रूत्यता। श्रूत्यतेव विज्ञानं। विज्ञानसेव श्रूत्यता। नाऽन्यन विज्ञानसेव श्रूत्यता।

या नामक्पश्चिता न तम्नामक्षं। न चाउन्यम श्च्यतायाः
नामक्षं। नाउन्यम नामक्ष्पाच्छ्रन्यता। श्चन्यतेव नामक्ष्पं।
नामक्ष्पभेव श्च्यता। या षडायतनश्च्यता न तत्पडायतनं।
न चाउन्यम श्च्यतायाः षडायतनं। नाउन्यम षडायतनाच्छ्रन्यता।
श्च्यतेव षडायतनं। षडायतनमेव श्च्यता। या स्पर्णे श्च्यता न स

सर्गः । न चाऽन्यच शून्यतायाः स्पर्भः । नाऽन्यच स्पर्भाच्छ्न्यता । शून्यतेव स्पर्भः । स्पर्भ एव शून्यता । "या वेदना शून्यता न सा वेदना । न चाऽन्यच शूत्यतायाः वेदना । नाऽन्यच वेदनायाः ग्र्न्यता। ग्रुन्यतेव वेदना। वेदनेव ग्रुन्यता। या त्रणा ग्रुन्यता न मा त्रणा । न चाऽन्यत्र शून्यतायास्तृष्णा । नाऽन्यत्र त्रणायाः ग्रन्यता। ग्रन्थतेव त्वच्या। त्वचीव ग्रन्यता। या उपादानग्र्न्यता न तद्पादानं। न चाऽन्यच श्र्न्यताया उपादानं। नाऽन्यची-पादानाच्छ्न्यता । शून्यतैवोपादानं । उपादानमेव शून्यता । या भवशून्यता न स भवः। न चाऽन्यच शून्यतायाः भवः। नाऽन्यच भवाच्कृत्यता । ग्र्त्यतेव भवः । भव एव ग्र्त्यता । या जाति शुन्यता न सा जातिः । न चाउन्यच शुन्यतायाः जातिः । नाऽन्यच जातेः शून्यता । शून्यतेव जातिः । जातिरेव शून्यता । या जरामरणशून्यता न तज्जरामरणं। न चाऽन्यत्र शून्यतायाः जरामरणं। नाऽन्यच जरामरणाच्छन्यता। ग्रून्यतेव जरामरणं। जरामर्णमेव शून्यता ।

या दानपारिमता ध्रूत्यता न सा दानपारिमता। न चाऽन्यत्र ध्रूत्यतायाः दानपारिमता। नाऽन्यत्र दानपारिमतायाः ध्रूत्यता। ध्रूत्यतेव दानपारिमता। दानपारिमतेव ध्रूत्यता। या भीलपार-मितायाः ध्रूत्यता न सा भीलपारिमता। न चाऽन्यत्र ध्रूत्यतायाः भीलपारिमता। नाऽन्यत्र श्रूत्यतेव ध्रूत्यता। ध्रूत्यतेव

<sup>\*</sup> क, ग, एक्तकेषु पाठः।

भीलपारिमता । भीलपारिमतिव श्रून्यता । या चान्तिपारिमता श्रून्यता न या चान्तिपारिमता । न चाऽन्यत्र श्रून्यतायाः चान्ति-पारिमता । नाऽन्यत्र चान्तिपारिमतायाः श्रून्यता । श्रून्यतेव चान्तिपारिमता । चान्तिपारिमतिव श्रून्यता । या वीर्व्यपारिमता श्रून्यता न या वीर्व्यपारिमता । न चाऽन्यत्र श्रून्यता । श्रून्यतेव वीर्व्यपारिमता । नाऽन्यत्र वीर्व्यपारिमता । या ध्वानपारिमता श्रून्यता । या ध्वानपारिमता श्रून्यता न या ध्वानपारिमता । नाऽन्यत्र ध्वानपारिमता । न चाऽन्यत्र श्रून्यता । श्रून्यतेव ध्वानपारिमता । चाऽन्यत्र ध्वानपारिमता । चाऽन्यत्र श्रून्यता । या प्रज्ञापारिमता । स्त्रापारिमता । न चाऽन्यत्र श्रून्यता । श्रून्यतेव ध्वानपारिमता । प्रज्ञापारिमता । नाऽन्यत्र श्रून्यता । वा प्रज्ञापारिमता । नाऽन्यत्र प्रज्ञापारिमता । नाऽन्यत्र श्रून्यता । श्रून्यतेव प्रज्ञापारिमता । प्रज्ञापारिमतीव श्रून्यता ।

या त्रधात्मग्र्स्यतायाः ग्र्स्यता न सा त्रधात्मग्र्स्यता । न

चाऽन्यच ग्र्स्यताया त्रधात्मग्र्स्यता । नाऽन्यचाधात्मग्र्स्यतायाः

ग्र्स्यता । ग्रस्यतेवाऽधात्मग्र्स्यता । त्रधात्मग्र्स्यतेव ग्रस्यता । या

बहिद्धांग्रस्यतायाः ग्रस्यता न सा बहिद्धांग्रस्यतायाः ग्रस्यता ।

ग्रस्यतेव बहिद्धांग्रस्यता । नाऽन्यच बहिद्धांग्रस्यतायाः ग्रस्यता ।

ग्रस्यतेव बहिद्धांग्रस्यता । वहिद्धांग्रस्यतेव ग्रस्यता । या त्रधात्माम्

बहिद्धांग्रस्यतायाः ग्रस्यता न सा त्रधात्मवहिद्धांग्रस्यता । न

चाऽन्यच ग्रस्यताया त्रधात्मवहिद्धांग्रस्यता । नाऽन्यचाऽधात्म
वहिद्धांग्रस्यतायाः ग्रस्यता । ग्रस्यतेवाऽधात्मवहिद्धांग्रस्यता ।

श्रधातमविद्धीग्र्न्यतेव ग्र्न्यता । या ग्र्न्यताग्र्न्यतायाः ग्र्न्यता न भा श्र्न्यताश्न्यता । न चाऽन्यच श्र्न्यतायाः श्र्न्यताश्र्न्यता । नाऽन्यच शून्यता शून्यतायाः शून्यता । शून्यतैव शून्यताशून्यता । श्र्न्यताश्र्न्यतेव श्र्न्यता । या महाश्र्न्यतायाः श्र्न्यता न सा महाश्र्त्यता । न चाऽन्यच श्र्त्यतायाः महाश्र्त्यता । नाऽन्यच महाश्र्न्यतायाः श्न्यता । श्र्न्यतेव महाश्र्न्यता । महाश्र्न्यतेव श्र्न्यता। या परमार्थश्र्न्यतायाः श्र्न्यता न मा परमार्थश्न्यता। न चाऽन्यच श्र्त्यतायाः परमार्थश्र्त्यता । नाऽन्यच परमार्थश्र्त्यतायाः श्चिता। श्चितेव परमार्थश्चिता। परमार्थश्चितेव श्चिता। या संक्षतश्र्न्यतायाः श्रून्यता । न सा संक्षतश्र्न्यता । न चाऽन्यच शून्यतायाः संस्कृतशून्यता । नाऽन्यत्र संस्कृतशून्यतायाः शून्यता । श्र्न्यतेव संक्षतश्र्न्यता । संक्षतश्र्न्यतेव श्र्न्यता । या श्रसंक्षत-श्र्न्यतायाः श्र्न्यता न सा असंक्षतश्र्न्यता। न चाऽन्यच श्र्न्यताया त्रमंक्षतश्र्न्यता । नाऽन्यचाऽमंक्षतश्र्न्यतायाः श्र्न्यता । श्र्न्यतेवा-ऽमंक्त्रतश्च्यता । श्रमंक्ष्रतश्च्यतेव श्च्यता । या श्रत्यन्तश्च्यतायाः शून्यता । न सा ऋत्यन्तशून्यता । न चाऽन्यच शून्यतायाः ऋत्यन्त-शून्यता । नाऽन्यचाऽत्यन्तशून्यताथाः शून्यता। शून्यतैवाऽत्यन्तशून्यता। श्रात्यन्तश्र्न्यतेव श्रून्यता। याऽनवराग्रश्र्न्यतायाः श्रून्यता। न माऽनवराग्रश्र्न्यता। न चाऽन्यच श्र्न्यताया अनवराग्रश्र्न्यता। नाऽन्यचाऽनवराग्रशून्यतायाः शुन्यता । शून्यतेवाऽनवराग्रशून्यता । या उनवकारश्च्यतायाः श्च्यता । न मा उनवकार श्च्यता । न चाऽन्यच शून्यताया अनवकार शून्यता। नाऽन्यचाऽनवकार-

शून्यताचाः शून्यता । शून्यतैवाऽनवकार शून्यता । ऋनवकारशून्यतैव ग्रुन्यता । या प्रकृतिश्रुन्यतायाः श्रुन्यता । न सा प्रकृतिश्रुन्यता । न चाऽन्यच शून्यतायाः प्रकृतिशून्यता । नाऽन्यच प्रकृतिशून्यतायाः शून्यता। शून्यतेव प्रकृतिशून्यता। प्रकृतिशून्यतेव शून्यता। या मर्व्यभर्माश्च्यतायाः शून्यता न मा मर्व्यधर्माशून्यता। न चाऽन्यच शून्यतायाः सर्वेधर्माशून्यता । नाऽन्यच सर्वेधर्माशून्यतायाः शून्यता । ग्र्न्यतेव मर्व्वधर्मग्र्न्यता । सर्व्वधर्मग्र्न्यतेव ग्रन्यता । या खलचण-ग्रन्यताथाः भ्रन्यता न सा खलचणश्रन्यता । न चाउन्यच श्रन्यतायाः खनजणग्र्यता। नाऽन्यच खनजणग्र्न्यतायाः श्न्यता। श्न्यतेव खनचणश्चाता । खनचणश्चातेव श्चाता । या उत्तपनभश्चातायाः शुन्यता न सा अनुपत्तमा शून्यता। न चारन्यच शून्यताथा त्रनुपलक्षश्च्यता । नाऽन्यत्राऽनुपलक्षश्च्यतायाः श्च्यता । शून्य-तैवानुपन्नभग्रस्यता । त्रनुपन्नभग्रस्यतेव ग्रस्यता । या ऽभावग्रस्य-तायाः श्रून्यता न सा ऽभावशून्यता। न चाऽन्यच शून्यताया श्रभावश्र्न्यता । नाऽन्यचाऽभावश्र्न्यतायाः श्रून्यता । श्रून्यतेवाऽभाव-ग्रन्थता। श्रभावग्र्त्यतेव ग्र्त्यता। या खभावग्रन्थतायाः ग्र्त्यता न सा खभावश्च्यता। न चाऽन्यत्र श्च्यतायाः खभावश्च्यता। नाऽन्यच खभावग्रन्यतायाः श्र्न्यता । श्रन्यतेव खभावग्रन्यता । खभावग्र्न्यतेव ग्र्न्यता । या ऽभावखभावग्र्न्यता न सा ऽभाव-खभावग्र्न्यता । न चाऽन्यच ग्रन्यताया त्रभावखभावग्र्न्यता । नाऽन्यचाऽभावखभावग्र्न्यतायाः ग्रून्यता । ग्रून्यतैवाऽभावखभाव-श्रुच्यता। श्रभावसभावश्रुच्यतेव श्रूच्यता।

या चतुर्णां स्रत्युपखानानां श्र्न्यता न तानि सृत्युपखानानि। न चाऽन्यच शून्यतायाः स्रात्युपस्थानानि । नाऽन्यच स्रात्युपस्थानेभ्यः ग्रन्यता । ग्रन्यतेव सरत्युपञ्चानानि । सरत्युपञ्चानान्येव ग्रन्यता । या चतुर्णां सम्यक्षप्रहाणानां ग्रुन्यतान तानि सम्यक्षप्रहाणानि। न चाऽन्यच शून्यतायाः सम्यक्प्रहाणानि । नाऽन्यच सम्यक्प्रहाणेभ्यः शून्यता । शुन्यतेव सम्यक्प्रहाणानि । सम्यक्प्रहाणान्येव शुन्यता । या चतुर्णोम्हद्भिपादानां शून्यता न ते ऋद्भिपादाः। न चाऽन्यच श्रून्यताचा ऋद्विपादाः । नाऽन्यच ऋद्विपादेभ्यः श्रून्यता । श्रून्यतेव ऋद्धिपादाः । ऋद्धिपादा एव शून्यता । या पञ्चानामिन्द्रियाणां शून्यता । न तानीन्द्रियाणि । न चाऽन्यत्र शून्यताया दुन्द्रियाणि । नाऽन्यचेन्द्रियेभ्यः शुन्यता । शून्यतैवेन्द्रियाणि । दन्द्रियाण्येव शून्यता । या पञ्चानां बलानां शून्यता न तानि बलानि । न चाऽन्यच शून्यतायाः बलानि। नाऽन्यच बलेभ्यः शून्यता। शून्यतेव बलानि। बलान्येव शून्रता। या सप्तानां बोधाङ्गानां शून्यता। न तानि बोधक्वानि । न चाऽन्यच शूल्यतायाः बोध्यक्वानि । नाऽन्यच बोधक्केभ्यः शून्यता । शून्यतैव बोध्यक्कानि । बोध्यक्कान्येव शून्यता । या त्रार्याष्टाङ्गमार्गस्य श्र्मता न स त्रार्याष्टाङ्गमार्गः। न

या श्राय्योष्टाङ्गमागस्य ग्र्स्थता न स श्राय्योष्टाङ्गमागः। न वाऽन्यत्र ग्र्स्थताया श्रार्थ्याष्टाङ्गमागः। नाऽन्यत्राऽर्थ्याष्टाङ्गमागः। श्राय्योष्टाङ्गमागं एव ग्र्स्थता। या चतुर्णामार्थ्यस्थानां ग्र्स्थता। न तन्यार्थस्थ्यानि। न चाऽन्यत्र ग्रस्थताया श्रार्थस्थ्यानि। नाऽन्यत्रार्थस्थ्येम्य एव ग्रस्थता। ग्रस्थत्वे ग्रस्थताया श्रार्थस्थ्यानि। श्रार्थस्थ्यान्येव ग्रस्थता। या चतुर्णां ध्वानानां

शून्यता न तानि धानानि । न चाऽन्यच धानेभ्यः शून्यता । नाऽन्यत्र धानेभ्यः शून्यता । शून्यतेव धानानि । धानान्येव ग्रन्थता। या चतुर्णामप्रमाणानां ग्रन्थता न तान्यप्रमाणानि। न चाऽन्यच श्रन्यताया अप्रमाणानि । नाऽन्यचाऽप्रमाणेभ्यः श्रन्यता । शुन्यतैवाऽप्रमाणानि । श्रप्रमाणान्येव शुन्यता । या चतस्रणामारूष-समापत्तीनां शुन्यता न ता श्रारूष्यसमापत्तयः । न चाऽन्यत्र शून्यताया श्रारूषमापत्तयः। नाऽन्यचाऽरूषमापत्तिभ्यः शुन्यता। शुन्यतेवाऽरूपममापत्तयः। श्रारूपममापत्तय एव शुन्यता। या श्रष्टानां विमोचाणां शून्यता। न ते विमचाः। न चाऽन्यच शून्यतायाः विमोचाः । नाऽन्यच विमोचेभ्यः ग्रन्यता । ग्रून्यतेव विमोचाः । विमोचाएव ग्रून्यता। या न वानुपूर्व्यविद्वार्यमापत्तीनां ग्रून्यता न ता त्रनुपूर्वविहारसमापत्तयः। न चाऽन्यच ग्रन्यताया त्रनुपूर्वविहार-समापत्तयः । नाऽन्यत्रात्तपूर्व्वविद्यारसमापत्तिभ्यः ग्रुन्यता । ग्रुन्यते-वाऽनुपूर्व्वविहार्समापत्तयः। त्रानुपूर्व्वविहारसमापत्तय एव ग्रून्यता। या शून्यता निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानां शून्यता। न

या ग्रून्थता निमित्ताप्राणिहतिवमीचसुखाना ग्रून्थता। न तानि ग्रून्थता निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि। न चाऽन्यच ग्रून्थताथाः ग्रून्थता निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि। नाऽन्यच ग्रून्थता निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेभ्यः ग्रून्थता। ग्रून्थतेव ग्रून्थता निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि। ग्रून्थता। निमित्ताप्रणिहित-विमोचसुखान्थेव ग्रून्थता। या पञ्चानामभिज्ञानां ग्रून्थता न ता श्रभिज्ञाः। न चाऽन्थच ग्रून्थताथा श्रभिज्ञाः। नाऽन्थचाभिज्ञाभ्यः ग्रून्थता। ग्रून्थतेवाऽभिज्ञाः। श्रभिज्ञा एव ग्रून्थता। या समाधीनां शून्यता न ते समाधयः। न चाऽन्यच शून्यतायाः समाधयः। नाऽन्यच समाधिभ्यः ग्रुन्यता । ग्रुन्यतेव समाधयः । समाधय एव शूत्यता । या धारणीसुखानां शूत्यता न तानि धारणीसुखानि । न चाऽन्यच शून्यतायाः धारणीसुखानि । नाऽन्यच धारणीसुखेभ्यः शुन्यता । शुन्यतेव धारणीसुखानि । धारणीसुखान्येव शुन्यता । या दशानां तथागतवलानां शुन्यता न तानि तथागतवलानि । न चाऽन्यच ग्रन्यतायाः तथागतवलानि । नाऽन्यच तथागतवलेभ्यः शुन्यता । शुन्यतेव तथागतबलानि । तथागतबलान्येव शुन्यता । या चतुर्णां वैधारद्यानां ग्रुन्यता न तानि वैधारद्यानि। न चाऽन्यच शुन्यतायाः वैशार्द्यानि । नाऽन्यच वैशार्द्यभ्यः शुन्यता । शून्यतेव वैग्रारद्यानि । वैग्रारद्यान्येव ग्रुन्यता । या चतस्र्णां प्रतिमन्बिदां शून्यता न ताः प्रतिषिवदः। न चाऽन्यत्र शून्यतायाः प्रतिषिविदः। नाऽन्यच प्रतिसम्बदः शुन्यता । शून्यतेव प्रतिसम्बदः । प्रतिसम्बिद एव शुन्यता। या महामैचाः शुन्यता न सा महामैची। न चाऽन्यच शून्यतायाः महामैची । नाऽन्यच महामैचाः शून्यता । शुत्यतेव महामैची । महामैखेव शूत्यता । या महाकरुणायाः शून्यता न सा महाकर्णा। न चाऽन्यत्र शून्यतायाः महाकर्णा। नाऽन्यत्र महाकर्षायाः ग्रुन्यता। ग्रून्यतेव महाकर्षा। महाकर्षेव ग्रुन्यता । या ऽष्टादग्रानामावेणिकवुद्धधर्माणां ग्रून्यता । न ते श्रावेणिकबुद्धधर्माः । न चाऽन्यच श्र्न्यताया श्रावेणिकबुद्धधर्काः । नाऽन्यचावेणिकवृद्धधर्मीभ्यः ग्रन्यता । श्रून्यतेवावेणिकवृद्धधर्माः । त्रावेणिक बुद्धधर्मा एव श्र्त्यता।

या सर्वज्ञतायाः श्रून्यता न सा सर्वज्ञता। न वाऽन्यव श्रून्यतायाः सर्वज्ञता। नाऽन्यव सर्वज्ञतायाः श्रून्यता। श्रून्यतेव सर्वज्ञता। सर्वज्ञतेव श्रून्यता। या मार्गाकारज्ञताथाः श्रून्यता न सा मार्गाकारज्ञता। न चाऽन्यव श्रून्यतायाः मार्गाकार्ज्ञता। नाऽन्यव मार्गाकारज्ञतायाः श्रून्यता। श्रून्यतेव मार्गाकार्ज्ञता। मार्गाकारज्ञतेव श्रून्यता। या सर्व्याकार्ज्ञताथाः श्रून्यता। न सा सर्व्याकारज्ञतायाः श्रून्यता। श्रून्यतेव सर्व्याकारज्ञता। सर्व्या-कारज्ञतेव श्रून्यता।

एवं ह्यायुषाञ्कारदतीपुत्र वोधिषत्तोमहाधत्तः प्रज्ञापार
मितायां चरनुपायकौष्ठा वेदितयः। एवं खल्वायुष्गञ्कारदतीपुत्र
वोधिषत्तोमहाधत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् भव्योऽनुत्तरां सम्यक्त
सम्बोधिमिसम्बोद्धं। स खलु पुनव्वोधिषत्त्वोमहाधत्तः प्रज्ञापार
मितायां चरामीति नोपैति। न चरामीति नोपैति। चरामीति

न चरामीति नोपैति। नैव चरामि च न चरामीति नोपैति।

गारदतीपुत्र श्राह। केन कारणेनायुष्मन् सुभूते वोधिषत्त्वोमहासत्तः

प्रज्ञापारमितायां चरं स्र्रामीति नोपैति। चरामि च न चरामीति नोपैति।

चरामि च न चरामीति नोपैति। नैव चरामि च न चरामीत्वेन

मि नोपैति। सुभूतिराह। तथाह्यायुष्णञ्कारदतीपुत्र प्रज्ञापार
मितायां खभावोनोपलभ्यते। तत्त्वस्त्रदेतोस्त्रपाह्यभावस्वभावाप्रज्ञा
पारमिता। श्रनेनायुष्गञ्कारदतीपुत्र पर्यायेण वोधिषत्वोमहासत्तः

प्रज्ञापारमितायां चरामीति नोपैति। न चरामीति नोपैति।

चरामि च न चरामीति नोपैति। नैव चरामि च न चरामी होव-मिष नोपैति। तत्कस्य हेतोक्षयाहि तेन सर्वधमां श्रमावस्वभावा इत्यन्त्रगता श्रनुपात्ताः। स चेंदेवं प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिसत्तस्य महासत्तस्य चित्तं नावजीयते। न संजीयते नोन्नस्यति न संचस्यति। न संचासमापश्चते। वेदितयमायुग्नस्कारद्वतीपुचा-सन्नीभवत्ययं वोधिमत्तोमहासत्तः सर्व्याकारज्ञताया द्वि।

यापि खलु सर्वाकारज्ञता अद्या अदेघीकारा सर्वधमाभाव-खभावतासुपादाय । अयं सर्वधमानुत्पादोनाम समाधिवीधि-सत्तानां महासत्तानां दिपुलःपुरक्ततोऽप्रमाण्नियतः असंहार्यः सर्व्वश्रावकप्रत्येकनुद्धेः । अनेन समाधिनाविहरन् वोधिसत्तोमहा-सत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्सवोधिमभिसभोत्यते ।

श्राह । किं पुनरायुग्रन् सभुते श्रनेनेव समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चित्रमनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसस्युश्यते । श्रयान्वेरिप समाधिभिः । सभुतिराह श्रन्येरियायुग्रञ्कारहतीपुत्र समाधिमिर्व्विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चित्रमनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसस्युश्यते । श्राह कतमेः पुनरायुग्रन् सभ्येतुःन्येः समाधिमिर्व्विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चित्रमनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसस्युश्यते । सभुतिराह । श्रस्ति श्र्रङ्गमोनाम समाधिन् यंन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चित्रमनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसस्युश्यते । श्रस्ति शिह्मविक्तीहितोनाम समाधिर्यन् समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चित्रमनुत्तरां सम्यक्समोधिन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चित्रमनुत्तरां सम्यक्समोधिन बोधिसत्त्वोमद्वासन्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यनुसन्वोधिमभिसन्ध्यते । श्रस्ति चद्धध्वजकेतुनीम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधिसचो-मद्याप्तचः चिप्रमत्त्रारां सम्बन्धनोधिमभिषम्बधते । श्रन्ति पर्व-धक्षींद्रतोनाम समाधिया समाधिना विहर्न् वोधिमचोमहासचः चिप्रमतुत्तरां सम्बन्धसनोधिम्भिमन्धते । श्रस्ति सर्वधर्ममुद्रोनाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधिसन्तोमहासन्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यन्सनोधिमभिसन्थते। ऋस्ति विलोकितमृद्धांनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्-सम्बोधिमभिमन्थिते । श्रीत धर्मधातुनियतीनाम समाधिर्वन समाधिना विदरन् बोधिसलोमदासलः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्-सम्बोधिसभिसम्बुध्यते । श्रस्ति नियतध्वजनेतुनीस समाधिर्वन समाधिनाविहरन बोधिसत्तोमहासतः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्-सम्बोधिमभिसम्ब्धते। ऋस्ति वज्रोनाम समाधिर्धन समाधिना विद्रन् बोधियलोमहायलः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षकोधिमभि-सम्बुध्यते । श्रस्ति सर्व्धभर्मप्रवेशसुद्रोनाम समाधिर्यन समाधिना विदरन् बोधिमलोमहामलः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्बोधिमिन-सम्बंधते । अस्ति रिक्षाप्रसुक्तोनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् बोधियत्त्रोमहासतः चित्रमनुत्तरां सम्यक्सकोधिमभिसन्ध्यते। श्रक्ति बन्न युहोनाम समाधिर्यन समाधिना विहर्न बोधिसच्चो-महामतः चित्रमतुत्तरां सम्यत्सवोधिमभिसम् थते। ऋस्ति ससु-द्गतोगास ससाधिर्यंन समाधिना विहर्ग् वोधिशचोमहासचः चित्रसनुत्तरां सम्यन्सनोधिमभिसन्धाते । ऋस्ति निस्तिनियत- प्रवेशीनाम समाधिर्येन समाधिना विचरन् वीधिसलौमहासलः चिप्रमनुत्तरां सम्यन्सम्बोधिमभिसन्ध्यते । श्रस्यधिवचन सप्रवेगी-नाम समाधिर्येन समाधिना विहर्न् बोधिसलोमहासलः चिप्रमतु-त्तरां सम्यक्तसम्बोधिमभिसम्बुध्यते। श्रस्ति दिग्विलोकितोनाम समा-धिर्येन ममाधिना विहरन् बोधिमलोमहामलः चिप्रमनुत्तरां मध्यकु-यम्बोधिमभिसम्बुध्यते । श्रख्याधारसुद्रोनाम समाधिर्धेन समाधिना विचरन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षमवोधिमशिसन्-धते। ऋख्यमंप्रमोषोनाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधि-यत्त्रोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सत्यक्षसमोधिमभिषम्बधते। श्रस्ति सर्वधर्मासमवसर्णसुद्रोनाम समाधिर्यन समाधिना विदरन् बोधि-मलोमहामलः चिप्रमतुत्तरां मम्यन् मलोधिमिमम्बुध्यते । श्रस्या-काशकारणोनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् बोधिसचीमहासचः चित्रमनुत्तरां सम्यनुसम्बोधिमभिसम्बुध्यते । यस्ति वज्रमण्डलीनाम समाधिर्येन समाधिना विहर्न् बोधिमचोसहासचः चित्रमतुत्तरा सम्यन् सन्ते धिमिभसम् धर्ते । ऋसि धजायने यूरोनाम समाधिर्यन यमाधिना विहरन् बोधिमचोमहामचः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्-यमोधिमभिगन्थते। ऋसीन्द्रकेतुर्नाम समाधिर्यन समाधिना विदर्न् बोधिसलोमहासलः चिप्रमतुत्तरां सम्यन्सवोधिमिन सम्भावत । ऋस्ति श्रीतोऽनुगतोनाम समाधिर्यन समाधिना विहर्न् बोधियन्त्रोमहायनः चिप्रमतुत्तरां यम्यन्यनिधिमभियन्ध्यते। श्रस्ति \*सिंहविक्रीडि़तोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधि-

<sup>\*</sup> क, ख, ग, घ प्रस्तकेषु पाठः।

भत्तोमहामलः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिमनुष्यते। श्रस्ति व्यभ्यस्तोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिमचोमहासचः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसम्धते । त्रस्ति वैरोचनोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहर्न् बोधिसचोमहासचः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्तसकोधिमसिसन्धते । श्रस्यनेषोनाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधिसचोमहासचः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षमबोधिमभि-मन्धते । ऋखानिकेतिखतोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधियत्वोमहायत्वः चित्रमनुत्तरां यम्यक्यमवोधिमभिषम्बधिते। श्रस्ति निश्चिन्तोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिमली-महासनः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षमबोधिमभिसम्ब्धते। श्रस्ति विसल-प्रदीपोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यन्सवोधिमभिसव्धाते। श्रस्यनन्तप्रभोनाम समाधियेन समाधिना विहर्न् बोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षमनोधिमभिसम्बुध्यते। ऋस्ति प्रभाकरोनाम समाधिर्थेन समा-धिना विहरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिम-भिषम्थते। श्रस्ति समन्तावभाषीनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् बोधिसत्वोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसबोधिमि-सम्धते । श्रस्ति शुद्धावभाषीनाम सभाधिर्यंन समाधिना विहरन बोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां मस्यत्त्सम्बोधिमभिमस्धिते ।

श्रसि रितकरोनाम समाधियेन समाधिना विदरन् बोधि-सलोमहासलः चिप्रसतुत्तरां सम्यक्ष्यम्बोधिमभिसस् थते । श्रसि वियुग्रदीपोनाम समाधियेन समाधिना विदरन् बोधिसलोमहा- यत्तः चिप्रमत्तरां सम्यक्षस्योधिमभिसस्य ध्वते । श्रस्य चयोनाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमत्तरां सम्यक्षस्योधिमभिसस्य ध्वते । श्रस्य जयोनाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमत्तरां सम्यक्षस्योधिमभिस्य ध्वते । श्रस्य तेजोरतीनाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमत्तरां सम्यक्षस्योधिमभिस्य ध्वते । श्रस्त विज्ञारतीनाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् बोधिसत्तो । श्रस्त च्यापगतोनाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् बोधिसत्तो । स्वस्त च्यापगतोनाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् बोधिसत्तो ।

श्रस्यिनिञ्चोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदरन् बोधियत्तो-महासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्तस्योधिमभिष्ठस्युध्यते । श्रस्यि विवर्णोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदरन् बोधियत्त्वोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्तस्योधिमभिष्ठस्युध्यते ।

श्रसि सूर्यंप्रदीपोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् वोधि-सन्तोमहासनः चिप्रमतुन्तरां सम्यक्ष्यनोधिमभिससुध्यते । श्रसि चन्द्रविमस्नोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् वोधिसन्नोमहासनः चिप्रमतुन्तरां सम्यक्षसनोधिमभिससुध्यते । श्रसि प्रज्ञाप्रदीपोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् वोधिसन्नोमहासन्तः चिप्रमतुन्तरां सम्यक्षसनोधिमभिससुध्यते । श्रसि ग्रद्धप्रतिभाभोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसन्तोमहासनः चिप्रमतुन्तरां सम्यक् समोधिमभिससुध्यते । श्रस्तालोकोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसन्तोमहासनः चिप्रमतुन्तरां सम्यक्षसनोधिमभिसस्नु-ध्यते । श्रस्ति काराकारोनाम समाधिर्यंन समाधना विहरन् बोधिमलोमशासत्तः विप्रमत्तरां मम्यक्षमणोधिमभिसन्युष्यते । श्रिक्ति ज्ञानकेत्नांम समाधिर्येन समाधिना विदरन् वोधिसन्त्रो-भद्यास्त्र विप्रमत्तरां सम्यक्षसमोधिमभिसन्युष्यते ।

श्रस्त वज्रोपमोनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् वोधि-सन्तोमहासन्तः निप्रमत्तत्तरां सम्बन्धस्वोधिमभिसम्बन्धते। श्रस्ति चित्रमत्तत्तरां सम्बन्धस्वोधिमभिसम्बन्धते। श्रस्ति समन्तानोकोनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् वोधिमन्तोमहासन्तः चिप्रमत्तत्तरां सम्बन्धस्वोधिमभिमम्बन्धते। श्रस्ति सुप्रतिष्टितोनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् वोधिसन्तोमहासन्तः चिप्रमत्तत्तरां सम्बन्धस्वोधिमभिमम्बन्धते। श्रस्ति रह्नकोटिनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् वोधिसन्तोमहासनः चिप्रमत्तत्तरां सम्बन्धस्वोधिन समाधिर्मा विहरन् वोधिसन्तोमहासनः चिप्रमत्तत्तरां सम्बन्धस्वोधिन समाधिर्मा विहरन् वोधिसन्तोमहासनः चिप्रमत्तत्तरां सम्बन्धस्वोधिन

श्रस्ति वर्धभंसुद्रोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसलोमहासलः चिप्रमत्त्तरां सम्यक्षमयोधिमभिसम् ध्यते। श्रस्ति सन्वंधभंसमतानाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसलोमहासलः चिप्रमत्त्तरां सम्यक्षसयोधिमभिसम् ध्यते। श्रस्ति रतिजहोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसलो-महासलः चिप्रमत्त्तरां सम्यक्षसयोधिमभिसम् ध्यते। श्रस्ति धर्माद्वतोनाम समाधिर्यंग समाधिना विहरन् बोधियलोमहासलः चिप्रमत्त्तरां सम्यक्षसयोधिमभिसम् धर्माः श्रस्ति विकिर्णोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिमलोमहासलः चिप्रमत्त्तरां सस्यक्तमस्वोधिमभिषस्वृध्यते । श्रील सर्व्यंधस्पेरद्रप्रभेदोनाम समा-धिर्येन समाधिना विद्ररन् बोधिमत्वोमद्दासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्त्रमस्वोधिमभिषस्बृध्यते । श्रील समाचरावकारोनाम समाधि-र्थेन समाधिना विद्ररन् बोधिसत्त्वोमद्दासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्-सम्बोधिमभिषस्बुध्यते । श्रील्यचरागतोनाम समाधिर्येन समाधिना विद्ररन् बोधिसत्त्वोमद्दासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्ष्मश्वोधिमभि-सम्बुध्यते ।

श्रखावरणकेदोनाम समाधिर्धन समाधिना बोधिसचोसहासचः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिसभिसस्वध्यते। श्रस्थविकारोनाम समाधिर्वन समाधिना विचरन् बोधिसलोमहा-सत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्सस्वोधिसिसस्युध्यते । ऋत्वप्रकारोनाम ममाधिर्देन समाधिना विहरन् बोधिसलोमहासचः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिषम्बृध्यते । श्रस्ति नामनियतप्रवेशोनाम समाधि-र्वन समाधिना विहरन् बोधिसलोमहासलः चिप्रमनुत्तरां सम्बक्-सम्बोधिमभिसम्बृध्यते । त्रस्यनिकेतचारीनाम समाधिर्देन समा-धिना विहरन् बोधिसलोमहासलः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षमबोधिमिन-सम्बुध्यते । ऋस्ति तिमिरापगतोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसलोमहामलः चिप्रमनुत्तरां मन्यक्षमबोधिमभिमनुष्यते। श्रस्ति चारित्रवतीनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसची-महासन्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसबोधिमभिसम्बार्यते। श्रस्यचनी-नाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमतु-त्तरां सम्यक्षमबोधिमभिसन्ध्यते। त्रस्ति विषयतीणीनाम समा- धिर्यंत समाधिना विद्दरन् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्वोधिसभिसय्वधिते । श्रक्षि सर्व्यगुणसङ्घोनाम समाधिर्यंत समाधिना विद्दरन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्सस्वोधि-मभिसस्वधिते ।

त्रस्त खितनिश्चित्तोनाम समाधिर्यन समाधिना विदरन् वोधिसत्तोमहासत्तः विश्रमनुत्तरां सम्यक्षस्योधिमभिषस्यथते। श्रस्ति ग्रुअपुण्यितग्रुद्धिनीम समाधिर्यन समाधिना विदरन् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसत्तोधिमभिसस्यथ्यते। श्रस्ति वोधश्वत्रतीनाम समाधिर्यन समाधिना विदरन् वोधिसत्तोमहासत्तः सम्यक्षसत्तोधिमभिसस्यथते। श्रस्तिनत्तरां सम्यक्षसत्तोधिमभिसस्यथते। श्रस्तिनत्तरां सम्यक्षसत्तेधिमभिसस्यथते। श्रस्तिनत्तरां सम्यक्षसत्तेधिमभिसस्यथते। श्रस्तिनत्तरां सम्यक्षसत्तेधिमभिसस्यथते। श्रस्तिनत्तरां सम्यक्षसत्तेधिमभिसस्यथिते। श्रस्तिनत्तरां सम्यक्षसत्तेधिमभिसस्यथिते। श्रस्ति स्वधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसत्त्रोधिमभिसस्यथिते। श्रस्ति परिच्छेदकरोनाम समाधिर्यन समाधिना विदरन् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसत्त्रोधिमभिसस्यथ्यते। श्रस्ति परिच्छेदकरोनाम समाधिर्यन समाधिना विदरन् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसत्त्रोधिमभिसस्यथते। वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसत्त्रोधिमभिसस्यथते।

श्रस्ति विमितिविकरोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्बक्षसत्तोधिमिसस्युष्यते । श्रस्ति निर्धिष्ठानोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधि-सत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्बक्षस्तोधिमभिसस्युष्यते । श्रस्त्वेक-यूदोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिभस्वृथते। त्रख्याकारोऽभिनिहारीनामसमाधिर्यंन समाधिना विहरन् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिभस्वृथ्यते। त्रख्येकाकारोनाम समाधिर्यंन
समाधिना विहरन् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्सम्वोधिमिभस्वृथ्यते। त्रख्याकारानवकारोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षसम्बोधिमभस्यव्यते।

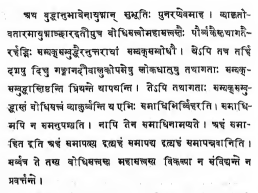
श्रस्त नैवेधिकसर्वभवतत्तापगतोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदर्न् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिनि समुध्यते । श्रस्त सर्वमङ्कतनुतप्रवेगोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदर्न् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिनिस्यसुध्यते । श्रस्ति गिरिघोषाचरित्रसुक्षोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदर्न् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिनिस्यसुध्यते । श्रस्ति व्यक्तनोत्कोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदर्न् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिनिस्यसुध्यते । श्रस्ति ज्वलनोत्कोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदर्न् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिनिस्यसुध्यते । श्रस्ति ज्वलपपरिगोधनोनाम समाधिर्यंन समाधिना विदर्न् वोधिसत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिनिस्यसुध्यते ।

श्रस्त्यनाविस्तवान्तिनांम समाधियेंन समाधिना विद्दरन् बोधिसत्त्रोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सत्त्रमुख्योधिमभिसमुख्यते। श्रस्ति सर्वाकारवरोपेतनाम समाधिर्यंन समाधिना विद्दरन् बोधिसत्त्रोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सत्त्रमुख्योधिमभिसम्बुख्यते। श्रस्ति सर्व्यसुखदुःखनिर्राभनन्दीनाम समाधिर्यंन समाधिना विद्दरन् वोधियत्त्रोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां यम्यक्षयत्रोधिमिनिसम्बुध्यते । अस्त्यचयकरण्डोनाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् वोधिसत्तो-महासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षयत्रोधिमिनिसनुध्यते । अस्ति धारणौमितिर्नाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् वोधिसत्तो-महासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षयत्रोधिमिनसनुध्यते । अस्ति सम्यक्-लिम्धालसर्व्यसंग्रहणोनाम समाधिर्येन समाधिना विहरन् वोधि-सत्तोमहासत्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षसन्तिधिमिनसनुध्यते ।

श्रस्ति सर्वरोधिनरोधसंप्रभागनोनाम समाधिर्यन समाधिना विदरन् बोधिसन्तोमहासन्तः चिप्रमतुत्तरां सम्भृत्तस्विधिमिन-समुध्यते। श्रस्त्वतुरोधाप्रतिरोधोनाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधिसन्तोमहासन्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षसन्तोधिमिनसमुध्यते। श्रस्ति विमन्तप्रभासोनाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधि-सन्तोमहासन्तः चिप्रमतुत्तरां सम्यक्षसन्तिधिमिसस्व्ध्यते।

श्रस्त शार्वतीनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधि-सलोमहावलः जिप्रसनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिसिसनुष्यते । श्रस्त परिपूर्णचल्र्विमलोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधि-सलोमहासलः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिसिसनुष्यते । श्रस्त विद्युत्प्रभोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासलः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिससुष्यते । श्रस्ति महाश्रूहोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासलः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षस्वोधिमिसस्युष्यते । श्रस्ति सर्व्यक्तोकप्रभाकरोनाम समाधि-र्थंन समाधिना विहरन् बोधिसत्तोमहासलः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षमनिधिमिभिसम्बुध्यते । त्रस्ति समाधिसमतानाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधिसत्त्वोमहासत्तः चिप्रमतःतरां सम्यक्-सम्बोधिमिभिसम्बुध्यते ।

श्रख्यरजोविरजोर्नययुक्तोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधियत्त्रोमहासत्तः चित्रमनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसन्ध्यते। त्रख्यरणसमवसरणोनाम समाधिर्यन समाधिना विहरन् बोधि-सत्त्वोमहासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्सबोधिमभिसम्बुध्यते। श्रस्य-र्णसर्णसर्वसमवसर्णोनाम समाधिर्वन समाधिना विहरन् बोधि-सलोमहासलः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिसम्ब्यते। श्रस्य-निजमानिनेतनिरतोनाम समाधिर्यन समाधिना विचरन् बोधि-सचोमहासचः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्समोधिमभिषम्थते। ऋस्ति तथता खितनिश्चित्तोनाम समाधिर्धन समाधिना विहरन् बोधि-सलोमहासलः चिप्रमतुत्तरां सम्यज्ञसम्बोधिमभिसम्बुध्यते। ऋस्ति कायक श्विषंप्रमथनोनाम समाधिर्यंन समाधिना विहरन् बोधिसस्वो-महासत्तः चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षम्बोधिमभिसम्बुध्यते । ऋषि वार-कलिविध्वंसनगगणकस्पोनास समाधिर्धन समाधिना विहरन् बोधि-सत्त्वोमहासत्तः विप्रमनुत्तरां सन्यनुसन्वोधिमभिषनुध्यते । श्रत्या-का प्राऽसङ्गविसुक्तिनिरूपधिगेषोनास समाधिर्यन समाधिना विदरन् चिप्रमनुत्तरां सम्यक्षमबोधिमभिसम्ब्धते। बोधिसत्त्वोमहासत्तः श्रस्ति इसे श्रायुश्वञ्कारदतीपुत्रसमाधयो बोधिसत्तानां महा-मलानां ये: समाधिभिर्व्विहरन्तो बोधिसलामहासलाः चिप्रमत्-त्तरां सम्यक्तसम्बोधिमभिषम्बधन्ते।



श्राह । किं पुनरायुग्नन् सुभूतेऽत्र समाधिषु खितो बोधिमत्त्रोमहासत्त्रो व्याक्रियते तथागतैरहँद्भिः सम्यक्षसपुद्धैः । सुभूतिराह । नोहीदमायुग्नञ्कारदतीपुत्र, तत्कस्य हेतोनँद्यायुग्नञ्कारदतीपुत्र, तत्कस्य हेतोनँद्यायुग्नञ्कारदतीपुत्र, तत्कस्य हेतोनँद्यायुग्नञ्कारदतीपुत्र, वोधिसत्तः । ग्रज्ञापारमितेव समाधिसमाधिरेव वोधिसत्तः, वोधिसत्त्व एव समाधिः । श्राह श्रायुग्नन् सुभूते नान्यः समाधिरत्यो वोधिसत्त्वो वोधिसत्त्वो नान्यो वोधिसत्त्वो वाधिसत्त्वो वाधिसत्त्वो समाधिः सर्व्यावायुग्नञ्कारदतीपुत्र । स्राह । तत्क्वयं न संज्ञानाति । सुभूतिराह । वास्ति वास्ति । श्राह । तत्क्वयं न संज्ञानाति । सुभूतिराह । स्रा न कत्त्वयति । श्राह । कस्मादायुग्रन् सुभूते

न विजानाति न संजानाति। सुभृतिराह। श्रविद्यमानवाक्तरः समाधस्तरः बोधिसत्तरः । न विजानाति न संजानाति।

श्रय भगवानायुषाते सुभूतये साधुकारमदात्। साधु साधु सुभूते । सुभाषितेषा वाक । यथापि ते मया विहारिणां आवका-नामश्रुतायां निर्दिष्टखायसुपदेशः। एवच्च बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापारमितायां भिचितवां। धानपारमितायां भिचितवां। वीर्यं-पार्मितायां भिचितयं। चान्तिपार्मितायां भिचितयं। भीज-पार्मितायां भिचितवं। दानपार्मितायां भिचितवं। सत्यप-खानेषु गिचितवं। सम्यक्षप्रहाणेषु गिचितवं। ऋद्विपादेषु गिचि-तयं। दन्द्रियेषु भिचितयं। वलेषु भिचितयं। वोध्यङ्गेषु भिचि-तयं। श्रार्याष्टाङ्गमार्गे भिचितयं। श्रार्यमत्येषु भिचितयं। धानेषु भिचितवं। श्रप्रमाणेषु भिचितवं। श्राद्ध्यसमापत्तिषु भिचितवं। विमोचेषु गिचितवं। श्रनुपूर्वविद्यारसमापत्तिषु गिचितवं। श्चिता निमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखेषु शिचितयं। श्रभिज्ञासु भिचितवं। समाधिषु भिचितवं। धारणीमुखेषु भिचितवं। तथागतबलेषु भिचितवं। वैभारसेषु भिचितवं। प्रतिसम्बिद्ध भिचितवं। महामैत्रां भिचितवं। महाकरणायां भिचितवं। त्रावेणिकवृद्धधर्मीषु प्रिचितयं।

श्रथायुश्राञ्कारदतीपुत्रो भगवन्तमेतद्वीचत्। एवं श्रिष्ठमानो भगवन् वोधिसत्तोमहासत्तः श्रज्ञापार्तमितायां शिष्ठतेऽतुपत्तभ-योगेनः। ध्यानपार्तमितायां शिष्ठतेऽतुपत्तभयोगेनः। वौर्ध्वपार-मितायां शिष्ठतेऽतुपत्तभयोगेनः। ज्ञान्तिपार्सितायां शिष्ठतेऽतुप- लस्मधोगेन । श्रीलपार्मितायां शिचतेऽतुपलस्मयोगेन । दानपार-मितायां शिचतेऽतुपसमायोगेन। सृत्यृपसानेषु शिचतेऽतुपसम-सम्यक्प्रहाखेषु प्राचतेऽनुपलस्थोगेन । ऋद्विपादेषु भिचतेऽनुपसम्भयोगेन। दुन्द्रियेषु भिचतेऽनुपसम्भयोगेन। बलेषु शिचतेऽत्पलस्योगेन । बोधक्षेषु शिचतेऽत्पलस्योगेन । श्रार्था-ष्टाङ्गमार्गे भिचतेऽतुपलक्षयोगेन । श्रार्थमत्येषु भिचतेऽतुपलक्ष-योगेन । ध्यानेषु ग्रिचतेऽनुपलस्मयोगेन । श्रप्रमाणेषु ग्रिचतेऽनुप-लस्मयोगेन । श्रारूषसमापत्तिषु भ्रिचतेऽतुपलस्मयोगेन । श्रतुपूर्व्व-विहार्समापत्तिषु ग्रिचतेऽतुपचभयोगेन। ग्रुन्यतानिमित्ताप्रणि-हितविमोचसुखेषु भिचतेऽतुपलसयोगेन । श्रभिज्ञासु भिचतेऽतुप-क्रमयोगेन । धारणीमुखेषु भिचतेऽनुपक्रमयोगेन । तथागतवलेषु भिचतेऽतुपलक्षयोगेन । वैभारद्येषु भिचतेऽतुपलक्षयोगेन । प्रति-सिबत्सु भिचतेऽनुपन्नभयोगेन । महामैत्र्यां भिचतेऽनुपन्नभयोगेन । महाकर्णायां भिचतेऽनुपत्तकायोगेन । स्नावेणिकवृद्धधर्मीषु भिचते-ऽनुपन्नसयोगेन।

भगवानाइ। एवं ग्रिचसाणः प्रारद्वतीपुच वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। वीर्ष्यपार्मितायां ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। चान्तिपार्मितायां ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। ग्रीस्तपार्मितायां ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। दानपार्मितायां ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। स्मृत्युपस्तानेषु ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। सम्यक्षप्रहाषेषु ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। स्दिप्रादेषु ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। स्दिप्रादेषु ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। वरिषु ग्रिचतेऽनुपस्तभयोगेन। वरिषु ग्रिचतेऽनुप-

लक्षयोगेन । बोध्यङ्गेषु शिचतेऽत्यस्यस्योगेन । श्रार्घ्याष्टाङ्गमार्गे शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । श्रार्घ्यस्योषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । धानेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । श्रार्माणेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । श्रार्क्यस्योगेन । विमोचेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । श्रार्क्यस्योगेन । श्रार्क्यत्यस्योगेन । श्रार्क्यत्यस्योगेन । श्रार्वेऽत्यस्यस्योगेन । श्रार्माण्डितिविमोचमुखेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । श्रार्माञ्चासु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । समाधिषु श्राचतेऽत्यस्वस्योगेन । धारणीसुखेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । तथागतवतेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । तथागतवतेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । विभारखेषु शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । प्रतिस्वत्यस्योगेन । मद्यानेवर्षे शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । स्वानेवर्षे शिचतेऽत्यस्वस्योगेन । स्वानेवर्षेष्

भारदतीपुच चाह। किमिति भगवन्नोपसभते। भगवानाह। चात्सानं भारदतीपुच नोपसभते। जीवं नोपसभते। जन्तुं नोपसभते। सम्ते नोपसभते। पुक्षं नोपसभते। सुक्षं नोपसभते। सन्तुः नोपसभते। मानवं नोपसभते। कारकं नोपसभते। जानकं नोपसभते। पाशकं नोपसभते।

रूपं नोपलमतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। वेदनां नोपलमते-ऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। संज्ञां नोपलमतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपा-दाय। संस्कारास्रोपलमतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। विज्ञानं नोपलमतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। चनुनोपलमतेऽत्यन्तविग्रह्लि-तासुपादाय। श्रोषं नोपलमतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। प्राणं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । जिक्कां नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । कायं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । सनो नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । स्वयं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । प्रव्यं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । रसं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । स्वयं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । स्वयं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । स्वयं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय । स्वयं नोपसभतेऽत्यन्ति विग्रुद्धितासुपादाय ।

चचुर्धातं रूपधातं चचुर्विज्ञानधातं नोपन्नभतेऽत्यन्तविग्रद्धिता-सुपादाय। श्रोचधातं ग्रव्दधातं श्रोचित्रानधातं नोपन्नभतेऽत्यन्त-विग्रद्धितासुपादाय। प्राण्धातं ग्रन्थधातं प्राण्विज्ञानधातं नोपन्नभते। जिङ्काधातं र्यधातं जिङ्काविज्ञानधातं नोपन्नभते-ऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। कायधातं स्पर्भधातं कायविज्ञानधातं नोपन्नभतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। मनोधातं धर्मधातं मनो-विज्ञानधातं नोपन्नभतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। पृथिवीधात्-मश्चातं तेजोधातं वायुधात्माकाग्रधातं विज्ञानधातं नोपन्नभते-ऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय।

श्विचां नोपलभतेऽत्यन्तिग्रह्तितसुपादाय। संस्कारान्नोप-लभतेऽत्यन्तिग्रह्वितासुपादाय। विज्ञानं नोपलभतेऽत्यन्तिग्रह्वि-तासुपादाय। नामरूपं नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रह्वितासुपादाय। षड्गथतनं नोपलभतेऽत्यन्तिग्रह्वितासुपादाय। स्पर्धं नोपलभते-ऽत्यन्तिग्रह्वितासुपादाय। वेदनां नोपलभतेऽत्यन्तिग्रह्विता-सुपादाय। व्य्यां नोपलभतेऽत्यन्तिग्रह्वितासुपादाय। खपादानं नोपलभतेऽत्यन्तविग्रःद्वितासुपादाय । भवं नोपलभतेऽत्यन्तविग्र-द्वितासुपादाय । जातिः नोपलभतेऽत्यन्तविग्रःद्वितासुपादाय । जरामरणं नोपलभतेऽत्यन्तविग्रःद्वितासुपादाय । दुःखं नोपलभते-ऽत्यन्तविग्रःद्वितासुपादाय ।

यसुद्यं नोपलभतेऽत्यन्तिविग्रह्वितासुपादाय । निरोधं नोप-लभतेऽत्यन्तिविग्रह्विता सुपादाय । सागं नोपलभतेऽत्यन्तिविग्रु-द्वितासुपादाय । कायधातं नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रुद्धितासुपादाय । रूपधातुमारूपधातं नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रुद्धितासुपादाय । दान-पार्मितां ग्रीलपार्मितां चान्तिपार्मितां वीर्यपार्मितां धान-पार्मितां प्रज्ञापार्मितां नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रुद्धितासुपादाय ।

सृत्युपछानानि नोपलभतेऽत्यन्तिवर्ग्धद्वतासुपादाय। सम्यक्प्रहाणानि नोपलभतेऽत्यन्तिवर्ग्धद्वितासुपादाय। ऋद्विपादानोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। दिन्द्रयाणि वलानि वोधङ्गानि
नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। आर्थाष्टाङ्गमार्गे नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। आर्थाष्टाङ्गमार्गे नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। आर्थायानिनोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय।
विभोजान्नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। ऋत्पृष्विविषादसापन्तीनीपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। श्रन्तवभाप्तिनाऽप्रणिहितविभोजसुखानि नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। अभिज्ञा
नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। समाधीन्नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धितासुपादाय। समाधीन्नोपलभतेऽत्यन्तिवग्रद्धिताः

सुपाद्य । तथागतवसानि नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । विग्राप्त्य । प्रतिसम्बद्धाः नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । प्रतिसम्बद्धाः नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । महामेचौं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । महामचौं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रोत स्त्राय स्त्रोविस्त्रद्वितासुपाद्य । स्रोत स्त्रापत्तिस्त्रं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रोत स्त्रापत्तिस्त्रं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रागामिषसं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रचागामिषसं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रचं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रचं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रचं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । नोधिमसं नोपस्तपतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपाद्य । स्रोधं नोपस्तमतेऽत्यन्तिवग्रद्वितासुपाद्य । स्रुदं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपादाय । स्रुदं नोपस्तमतेऽत्यन्तविग्रद्वितासुपादाय ।

श्राह । किमिति भगवन् विग्रद्धिता । भगवानाह । श्रन्तादः । श्रनिरोधः । श्रमंक्षेगः । श्रयवदानमप्रादुर्भावोऽत्तपलको-ऽनिभयंस्कारः सर्वधर्माणानेषामाविग्रद्धिरित्युच्यते । एवं हि ग्रारद्वतीपुत्र बोधिसत्तोमहासत्तो न कचिद्धर्मे ग्रिचते । तत्कस्य-हेतोनिते ग्रार्दतीपुत्रधर्मास्त्रथासंविद्यन्ते यथा वालप्टग्जना श्रभि-निविद्याः ।

श्राह । कथं भगवन्ति धर्माः संविद्यन्ते । भगवानाह । यथा न संविद्यन्ते तथा विद्यन्ते । एव सिवद्यमाना तेनोच्यते श्रविद्येति । श्राह । कस्मात् पुनर्भगवन्तरंविद्यमाना उच्यतेऽविद्येति । भगवानाह । रूपं न संविद्यतेऽध्यात्मग्रन्यतासुपादाय । विद्वर्षाग्रन्यतासुपादाय । श्रव्यतासुन्यतासुपा दाय । महाग्रन्थतासुपादाय । परमार्थग्रन्थतासुपादाय । सक्तत-ग्रन्थतासुपादाय । श्रवम्तग्रन्थतासुपादाय । श्रवनदराऽप्रश्रन्थतासुपा-दाय । श्रवनवतारग्रन्थतासुपादाय । प्रक्रतिग्रन्थतासुपादाय । सर्व-धर्मग्रन्थतासुपादाय । स्वचपग्रन्थतासुपादाय । श्रतपन्नभग्रन्थता-सुपादाय । श्रभावग्रन्थतासुपादाय । स्वभावग्रन्थतासुपादाय । श्रभावस्वभावग्रन्थतासुपादाय ।

वेदना प्रारदतीपुत्र न संविद्यते । त्रधात्मग्र्न्यतासुपादाय । विद्वां ग्रन्थतासुपादाय । त्रधात्मविद्वां ग्रन्थतासुपादाय । प्रस्थतासुपादाय । प्रस्थतासुपादाय । प्रस्थतासुपादाय । परमार्थग्र्न्यतासुपादाय । संस्कृतग्र्न्यतासुपादाय । त्रस्यतासुपादाय । त्रस्यतासुपादाय । त्रस्यतासुपादाय । त्रस्यतासुपादाय । त्रकृतग्र्न्यतासुपादाय । त्रकृतग्र्न्यतासुपादाय । त्रकृतग्र्न्यतासुपादाय । त्रकृतग्र्न्यतासुपादाय । त्रस्यतासुपादाय ।

संज्ञा ग्रारद्दतीपुत्र न संविद्यतेऽध्यात्मग्र्न्यतासुपादाय। बहिद्धिन्
ग्रून्यतासुपादाय। त्रध्यात्मवहिद्धिग्रून्यतासुपादाय। ग्रून्यताग्रून्यता सुपादाय। महाग्रून्यतासुपादाय। परमार्थग्रून्यतासुपादाय। संस्कृत-ग्रून्यतासुपादाय। त्रसंकृतग्रून्यतासुपादाय। त्रत्यनाग्रून्यतासुपादाय। प्रकृतिग्रून्यतासुपादाय। त्रम्वकारग्रून्यतासुपादाय। प्रकृतिग्रून्यतासुपादाय। सर्वध्यक्षग्रून्यतासुपादाय। स्वस्वचणग्रून्य-तासुपादाय। त्रनुपत्रक्षग्रुन्यतासुपादाय। त्रभावग्रून्यतासुपादाय। स्वभावग्रून्यतासुपादाय। त्रभावस्थ्यतासुपादाय। संस्काराः प्रारदतीपुत्र न संविद्यन्तेऽध्यात्मग्रन्थतासुपादाय। विद्यांग्रन्थतासुपादाय। श्रम्थात्मविद्यांग्रन्थतासुपादाय। ग्रम्थात्मविद्यांग्रन्थतासुपादाय। ग्रम्थात्मविद्यांग्रन्थतासुपादाय। संस्कृतग्रन्थतासुपादाय। श्रत्यन्तग्रन्थतासुपादाय। श्रमव-राग्रग्न्यतासुपादाय। श्रमवकारग्रन्थतासुपादाय। श्रमविश्वन्यतासुपादाय। सर्वच्धक्षंग्रन्थतासुपादाय। स्वच्चणग्रन्थतासुपादाय। श्रमावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय। स्वभावग्रन्थतासुपादाय।

विज्ञानं भारदतीपुत्र न संविद्यते श्रधाताश्च्यतासुपादाय। विज्ञानं भारदतीपुत्र न संविद्यते श्रधाताश्च्यतासुपादाय। ग्रस्थताग्रस्थतासुपादाय। महाग्रस्थतासुपादाय। परमार्थग्रस्थतासुपादाय।
संख्यतग्रस्थतासुपादाय। श्रमंख्यतग्रस्थतासुपादाय। श्रस्थनगर्भ्यतासुपादाय। श्रनवरागग्रस्थतासुपादाय। श्रनवकारग्रस्थतासुपादाय।
प्रक्रतिग्रस्थतासुपादाय। सर्वधर्मग्रस्थतासुपादाय। स्वस्वचणग्रस्थतासुपादाय। श्रम्पक्षभग्रस्थतासुपादाय। श्रमावग्रस्थतासुपादाय।
स्वभावग्रस्थतासुपादाय। श्रभावस्थनासुपादाय।

चनुः ग्रारदतीपुच न संविद्यते श्रध्याताग्र्न्यतासुपादाय।
\*एवं श्रोचं प्राणं जिज्ञा काय मनो न संविद्यते ऽध्याताग्र्न्यतासुपादाय। वहिर्द्वाग्र्न्यतासुपादाय। श्रध्यातावहिर्द्वाग्र्न्यतासुपा-

चादभ्रीपुक्तके यथा दृष्टं तथा किखितं। वस्तुतः स्रोच झाणादीन्
प्रत्येकमध्यात्मस्र्चतासुपादायेखादि किखितसुचितं प्रतिभाति पूर्वापर्योक्तयेव किखनादिति।

दाय । ग्रन्थताश्र्न्थतासुपादाय । महाश्र्न्यतासुपादाय । परमार्थग्रून्थतासुपादाय । संस्कृतग्र्न्थतासुपादाय । असंस्कृतग्र्न्थतासुपादाय ।
अत्यन्तश्रून्थतासुपादाय । अनवराग्रश्रून्थतासुपादाय । अनवकारग्रन्थतासुपादाय । प्रस्तिग्र्न्थतासुपादाय । सर्वधर्मग्रून्थतासुपादाय ।
सस्वित्रस्त्रतासुपादाय । अनुपत्तस्त्रश्रून्थतासुपादाय । अभावग्रन्थतासुपादाय । स्वभावग्र्न्थतासुपादाय । अभावस्वभावग्र्न्थतासुपादाय ।

ह्णं प्रारद्दतीपुच न संविद्यते ऽध्यासाग्रुन्यतासुपादाय। एवं प्रव्दोगन्थोरमः स्पर्गोधक्षों न संविद्यते ऽध्यासाग्रुन्यतासुपादाय। विद्वह्याग्रुन्यतासुपादाय। अध्यासाविद्वद्वाग्रुन्यतासुपादाय। ग्रुन्यतास्प्रादाय। स्वाग्रुन्यतासुपादाय। परमार्थग्रुन्यतासुपादाय। स्वाग्रुन्यतासुपादाय। अर्थन्तग्रुन्यतासुपादाय। अर्थन्तग्रुन्यतासुपादाय। अर्थन्तग्रुन्यतासुपादाय। अर्थन्तग्रुन्यतासुपादाय। प्रक्तिग्रुन्यतासुपादाय। सर्वध्यक्षेग्रुन्यतासुपादाय। स्वक्षचणग्रुन्यतासुपादाय। स्वक्षचणग्रुन्यतासुपादाय। स्वभावग्रुन्यतासुपादाय। स्वभावग्रुन्यतासुपादाय। स्वभावग्रुन्यतासुपादाय। स्वभावग्रुन्यतासुपादाय। स्वभावग्रुन्यतासुपादाय।

 सुपादाय । अनवकारग्रन्थतामुपादाय । श्रक्तिग्रन्थतामुपादाय । सर्वेधर्मग्रन्थतासुपादाय । खलचणग्रन्थतासुपादाय । अनुपलक्ष-ग्रन्थतासुपादाय । श्रभावग्रन्थतासुपादाय । खभावग्रन्थतासुपादाय । श्रभावखभावग्रन्थतासुपादाय ।

चनुः श्रंसभः भारदतीषुच न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्त्यतासुपाद्यः । विद्धिश्रंश्र्त्यतासुपादायः । अध्यात्मविद्धिश्र्यतासुपादायः । ग्रं भार्यतासुपादायः । महाश्र्त्यतासुपादायः । परमार्थश्र्त्यतासुपादायः । असंक्ष्ततश्र्त्यतासुपादायः । अववत्राश्र्यतासुपादायः । अववक्षत्रश्र्त्यतासुपादायः । अववक्षत्रश्र्त्यतासुपादायः । अववक्षत्रश्र्त्यतासुपादायः । अववक्षत्रश्र्त्यतासुपादायः । अववक्षत्रश्रत्यतासुपादायः । अवविद्यत्यतासुपादायः । अभावश्रत्यतासुपादायः । स्वभावश्रत्यतासुपादायः । अभावश्रत्यतासुपादायः । स्वभावश्रत्यतासुपादायः । अभावश्रत्यतासुपादायः । स्वभावश्रत्यतासुपादायः । अभाव-

एवं प्रारदतीपुत्र श्रोत्तसंस्यप्रीं प्राण्यंस्यप्रीं जिज्ञावंस्यप्रीः कायसंस्यप्रीः मनः संस्यप्रीं न मंतिद्यते ऽध्यात्मश्रत्यतासुपादाय । विद्वर्द्धाश्रूत्यतासुपादायः । श्रूष्यात्मविद्वर्द्धाग्र्य्यतासुपादाय । श्रूत्यताश्रूत्यतासुपादाय । सहाश्रत्यतासुपादाय । परमार्थश्र्त्यतासुपादाय ।
संस्त्रतश्र्त्यतासुपादाय । श्रक्षतिश्र्त्यतासुपादाय । श्रक्षतिश्र्त्यतासुपादाय ।
सर्व्यवस्वर्भश्रत्यतासुपादाय । स्वत्रच्यतासुपादाय । श्रक्षतिश्रत्यतासुपादाय ।
सर्व्यवस्वर्भश्रत्यतासुपादाय । श्रभावश्र्त्यतासुपादाय । स्वभावश्र्त्यतासुपादाय ।
श्रभावस्वभावश्रत्यतासुपादाय ।

चनुः संसर्गप्रस्ययवेदना भारदतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यासग्रून्यतासुपादाय। विद्विद्वीग्रून्यतासुपादाय। प्रध्यासविद्विद्वीग्रून्यतासुपादाय। ग्रून्यताग्रून्यताग्रुपादाय। महाग्रून्यतासुपादाय। परमार्थग्रून्यतामुपादाय। संक्षतग्रून्यतामुपादाय। प्रसंक्षतग्रून्यताभुपादाय।
प्रस्यतामुपादाय। अनवरागग्रून्यतामुपादाय। अनवकारग्रून्यताभुपादाय। प्रकृतिग्रून्यताभुपादाय। सर्वधर्मग्रून्यतामुपादाय।
स्वचणग्रून्यतामुपादाय। अनुप्रकृत्यतामुपादाय। अभावग्रून्यतामुपादाय।
स्वपादाय। स्वभावग्रून्यतामुपादाय। अभावस्वभावग्रून्यतामुपादाय।
भोषासंस्वर्गप्रस्वतामुपादाय। श्रमावस्वभावग्रून्यतामुपादाय।

श्रीचसंस्प्रभेषस्यवेदना भारदतीपुच न संविद्यतेऽश्यात्मभूस्यतासुपादाय । विद्विद्वीभूस्यतासुपादाय । श्रश्यात्मविद्विद्वीभूस्यतासुपादाय । भूस्यतामुपादाय । सहाभूस्यतासुपादाय । परमार्थभूस्यतासुपादाय । संस्वतभूस्यतासुपादाय । श्रसंस्वतभूस्यतासुपादाय ।
श्रस्यतासुपादाय । श्रवतभूस्यतासुपादाय । श्रवतभासुपादाय ।
भूस्यतासुपादाय । भ्रतिभूस्यतासुपादाय । सर्वधर्मभूस्यतासुपादाय ।
स्वस्वचण्यस्यतासुपादाय । श्रमावभूस्यतासुपादाय । श्रभावभूस्यतासुपादाय । स्वभावभूस्यतासुपादाय । श्रभावस्थावभूस्यतासुपादाय ।

त्राण्यंस्पर्भप्रत्ययवेदना प्रार्द्वतीपुच न मंतिचते ऽध्यात्मग्र्न्ता-सुपादाय । विद्विद्विग्र्न्यतासुपादाय । प्रध्यात्मविद्विद्विग्र्न्यतासुपा-दाय । ग्रन्थताग्रुन्यतासुपाद्य । महाग्रन्यतासुपादाय । परमार्थ-ग्रन्यतासुपादाय । वंद्यतग्रुन्यतासुपादाय । प्रसंद्वतग्रुन्यतासुपादाय । प्रमनवराग्रग्रुन्यतामुपादाय । प्रमनकारग्रुन्यतामुपादाय । प्रकृति- ग्रुन्थतामुपादाय । सर्व्वधर्षग्रुन्थतामुपादाय । खलचणग्रुन्थता-मुपादाय । श्रनुपलभग्रुन्थतामुपादाय । श्रभावग्रुन्थतामुपादाय । खभावग्रुन्थतामुपादाय । श्रभावखभावग्रुन्थतामुपादाय ।

जिज्ञासंस्यर्भप्रत्ययथेदना प्रारदतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यात्मग्रून्यतामुपादाय । विद्विर्द्यास्यामुपादाय । ऋध्यात्मविद्विर्दीग्रून्यतामुपादाय । ग्रून्यताग्रुन्यतामुपादाय । महाग्रुन्यतामुपादाय । परमार्थग्रुन्यतामुपादाय । संस्कृतग्रुन्यतामुपादाय । ऋषंस्कृतग्रून्यतामुपादाय । ऋगवराग्रग्रुन्यतामुपादाय । ऋगवकार्ग्य्न्यतामुपादाय । ग्रङ्कितग्रुन्यतामुपादाय । सर्व्वधर्मग्रुन्यतामुपादाय ।
स्वज्वणग्रुन्यतामुपादाय । ऋभावग्रुन्यतामुपादाय । ऋभावग्रून्यतामुपादाय । स्वभावग्रुन्यतामुपादाय । श्रभावग्रून्यतामुपादाय । स्वभावग्रुन्यतामुपादाय । श्रभावग्रून्यतामुपादाय ।

कायसंस्पर्राप्रत्ययवेदना प्रारद्वतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यात्मग्रान्यतामृपादाय । विद्वर्षाग्रुन्यतामुपादाय । प्रधात्मविद्वर्षाग्रुन्यतामुपाद्वय । परमार्थराय । ग्रुन्यताग्रुन्यतामपादाय । महाग्रुन्यतामुपादाय । परमार्थग्रून्यतामुपादाय । संख्वतग्रुन्यतामुपादाय । प्रसंख्वतग्रुन्यतामुपादाय ।
राय । प्रनवराग्रग्रुन्यतामुपादाय । प्रनवकारग्रुन्यतामुपादाय ।
प्रक्वतिग्रुन्यतामुपादाय । सर्वधम्प्रग्रन्यतामुपादाय । स्वचणग्रुन्यतामुपादाय । श्रन्यक्षभग्रुन्यतामुपादाय । प्रभावग्रुन्यतामुपादाय ।
राय । स्वभावग्रुन्यतामुपादाय । श्रभावस्वभावग्रुन्यतामुपादाय ।

मनः संस्पर्पप्रत्ययवेदना प्रारदतीनुत्र न संविद्यते ऽध्याता-शूक्यतामृपादाय । विद्विद्वीग्रून्यतामृपादाय । श्रध्याताविद्वी- श्र्न्यतासुपादाय । अध्यात्मविद्धिश्चित्रात्म्यतासुपादाय । श्र्न्यतासुपादाय । संस्कृतसुपादाय । महाश्रन्यतासुपादाय । परमार्थश्च्यतासुपादाय । संस्कृतश्च्यतासुपादाय । असंस्कृतस्थ्यतासुपादाय । अनवरागश्च्यतासुपादाय । अनवकारश्च्यतासुपादाय । श्रकृतिश्च्यतासुपादाय । सर्वधर्म्वश्च्यतासुपादाय । स्वस्वच्यश्च्यतासुपादाय । अनुपत्वस्वश्च्यतासुपादाय ।
स्वभावश्च्यतासुपादाय । स्वभावश्च्यतासुपादाय ।
स्वभावश्च्यतासुपादाय ।

ष्ट्रियवीधातः प्रारद्वतीयुच न संविद्यते ऽध्यात्त्रग्र्यतासुपादाय। श्रूयता-विद्वह्राश्रूयतासुपादाय। श्रधात्त्रविद्वश्र्यतासुपादाय। श्रूयता-श्रूयतासुपादाय। महाश्रूयतासुपादाय। परमार्थश्र्यतासुपादाय। संस्कृतश्रूयतासुपादाय। असंस्कृतश्रूयतासुपादाय। श्रत्यन्तश्रूयता-सुपादाय। श्रनवराग्रश्रूयतासुपादाय। श्रनवकारश्रूयतासुपादाय। प्रकृतिश्रूयतासुपादाय। सर्वधर्मश्र्यतासुपादाय। स्वस्चणश्रूयता-सुपादाय। श्रनुपस्त्रभश्रूयतासुपादाय। श्रभावश्र्यतासुपादाय। स्वभावश्रूयतासुपादाय। श्रभावस्वभावश्रूयतासुपादाय।

श्रश्चातः श्रारदतीषुत्र न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्यंतासुपादाय । विद्वर्षाश्च्यंतासुपादाय । श्रध्यात्मविद्वर्षाश्च्यतासुपादाय । श्रस्यतासुपादाय । श्रमावश्च्यतासुपादाय । श्रमावश्च्यतासुपादाय । श्रमावश्च्यतासुपादाय । श्रमावश्च्यतासुपादाय । स्वभावश्च्यतासुपादाय । श्रमावश्च्यतासुपादाय । श्रमावश्च्यतासुपादाय ।

तेजोधातुः प्रारद्दतीषुच न संविद्यते ऽध्यात्मश्च्यतासुपादाय । विद्वर्ह्णाश्च्यतासुपादाय । अध्यात्मविद्वर्षाश्च्यतासुपादाय । श्च्यताश्च्यतासुपादाय । महाश्च्यतासुपादाय । परमार्थश्च्यतासुपादाय ।
संस्कृतश्च्यतासुपादाय । असंस्कृतश्च्यतासुपादाय । अत्यन्तश्च्यतासुपादाय । अनवरागश्च्यतासुपादाय । अनव्कारश्च्यतासुपादाय ।
प्रकृतिश्च्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्च्यतासुपादाय । स्वस्वर्णश्च्यतासुपादाय ।
स्वभावश्च्यतासुपादाय । अभावस्वभावश्च्यतासुपादाय ।
स्वभावश्च्यतासुपादाय । अभावस्वभावश्च्यतासुपादाय ।

वायुधातः गारदतीपुत्र न मंतियते ऽधात्मग्र्न्यतासुपादाय । विद्विग्रंस्थतासुपादाय । त्रधात्मविद्विग्रंस्थतासुपादाय । ग्रस्थतासुपादाय । ग्रस्थतासुपादाय । ग्रस्थतासुपादाय । ग्रस्थतासुपादाय । त्रस्थतासुपादाय ।

श्राकाग्रधातुः ग्रारदतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यात्मग्र्त्यतासुपादाय। विद्यांग्र्त्यतासुपादाय। श्रध्यात्मविद्यांग्र्त्यतासुपादाय। श्रध्यात्मविद्यांग्र्त्यतासुपादाय। ग्रह्मतासुपादाय। परमार्थग्र्त्यतासुपादाय। संस्त्रतग्र्त्यतासुपादाय। श्रव्यक्तग्र्त्यतासुपादाय। श्रव्यक्तग्रस्यतासुपादाय। श्रव्यक्तग्रस्यतासुपादाय। श्रव्यक्तग्रस्यतासुपादाय। श्रव्यक्तग्रस्यतासुपादाय। श्रव्यक्तिग्र्त्यतासुपादाय। स्वव्यणग्रस्यतासुपादाय। स्वव्यणग्रस्यतासुपादाय। स्वव्यणग्रस्यतास्पादाय।

सुपादाय । श्रनुपत्तकारास्यतासुपादाय । श्रभावरास्यतासुपादाय । स्वभावरास्यतासुपादाय । श्रभावस्रभावरास्यतासुपादाय ।

विज्ञानधातः गारदतीपुन न संविद्यते ऽध्यात्मग्र्न्यतासुपादाय। विद्वहाँग्रन्यतासुपादाय। अध्यात्मविद्वहाँग्र्न्यतासुपादाय। ग्रन्यतास्ग्रादाय। ग्रन्थतासुपादाय। ग्रन्थतासुपादाय। परमार्थग्र्न्यतासुपादाय। संस्कृतग्र्न्यतासुपादाय। अववकारग्र्न्यतासुपादाय। प्रकृतग्र्न्यतासुपादाय। अववकारग्र्न्यतासुपादाय। प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। सर्वधिर्मग्र्न्यतासुपादाय। स्वधिर्मग्र्न्यतासुपादाय। अभावग्र्न्यतासुपादाय। स्वधिर्मग्रन्यतासुपादाय। स्वधिर्मग्रन्यतासुपादाय। स्वधावग्र्न्यतासुपादाय। स्वधावग्र्न्यतासुपादाय। स्वधावग्र्न्यतासुपादाय। स्वधावग्रन्यतासुपादाय।

नामक्पं प्रारदतीषुच न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्न्यतासुपादाय । विद्वहाँश्र्न्यतासुपादाय । प्रध्यतान्ध्यतासुपादाय । प्रस्यतासुपादाय । परमार्थश्र्न्यतासुपादाय । संख्यतासुपादाय । परमार्थश्र्न्यतासुपादाय । संख्यतश्र्न्यतासुपादाय । प्रत्यन्तश्र्न्यतासुपादाय । प्रवानश्र्न्यतासुपादाय । प्रवानश्र्न्यतासुपादाय । प्रकातश्र्न्यतासुपादाय । प्रकातश्र्न्यतासुपादाय । प्रकातश्र्न्यतासुपादाय । प्रकातश्र्न्यतासुपादाय । प्रभावश्र्न्यतासुपादाय । प्रभावश्र्न्यतासुपादाय । स्वभावश्र्न्यतासुपादाय । स्वभावश्र्न्यतासुपादाय । स्वभावश्र्न्यतासुपादाय । स्वभावश्र्न्यतासुपादाय ।

षड्गयतनं भारदतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्न्यतासुपादाय । विद्वर्षाश्र्न्यतासुपादाय । श्रम्यतानद्विद्वर्षाश्र्न्यतासुपादाय । श्रम्यतान्श्र्न्यतासुपादाय । महाश्र्न्यतासुपादाय । परमार्थश्रन्यतासुपादाय । स्वयन्तर्श्रम्यतासुपादाय । अयन्तर्श्रन्यतासुपादाय । अयन्तर्श्रन्यतासुपादाय । अयन्तर्श्रन्यता

सुपादाय । अनवरायग्र्न्यतासुपादाय । अनवकारग्र्न्यतासुपादाय । प्रक्रतिग्र्न्यतासुपादाय । सर्वधर्म्यग्र्न्यतासुपादाय । खलचणग्र्न्यता-सुपादाय । अनुपलक्षग्र्न्यतासुपादाय । अभावग्र्न्यतासुपादाय । स्वभावग्र्न्यतासुपादाय । अभावस्वभावग्र्न्यतासुपादाय ।

स्पर्धः प्रारद्वतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्यतासुपादाय । विद्वहाँ श्रूच्यतासुपादाय । प्रध्यात्मविद्वां श्रूच्यतासुपादाय । प्रस्थातसुपादाय । परमार्थं श्रूच्यतासुपादाय । संस्कृतश्रूच्यतासुपादाय । प्रसंस्कृतश्रूच्यतासुपादाय । प्रसंस्कृतश्रूच्यतासुपादाय । प्रसंस्कृतश्रूच्यतासुपादाय । प्रसंस्कृतश्रूच्यतासुपादाय । प्रकृतिश्रूच्यतासुपादाय । प्रकृतिश्रूच्यतासुपादाय । पर्विधर्म्भश्रूच्यतासुपादाय । स्वस्वप्रश्रूच्यतासुपादाय । प्रभावश्रूच्यतासुपादाय । स्वस्वप्रश्रूच्यतासुपादाय ।

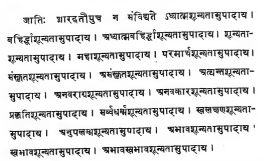
वेदना शारदतीपुच न संविधते ऽध्यात्मशून्यतासुपादाय। विद्विश्चर्यतासुपादाय। श्रम्यतान् श्रम्यतासुपादाय। श्रमावस्त्रम्यतासुपादाय। स्वमावश्च्यतासुपादाय।

हणा गारदतीपुच न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्न्यतासुपादाद्य । विद्वर्द्धाश्च्यतासुपादाद्य । श्रूत्यकान

ग्रुन्थतासुपादाय । महाग्रुन्थतासुपादाय । परमार्थग्रुन्थतासुपादाय । संस्कृतग्रुन्थतासुपादाय । असंस्कृतग्रुन्थतासुपादाय । अत्यन्तग्रुन्थतासुपादाय । अनवरायग्रुन्थतासुपादाय । अनवकारग्रुन्थतासुपादाय । प्रकृतिग्रुन्थतासुपादाय । सर्वधर्मग्रुन्थतासुपादाय । स्वच्यविश्रुन्थतासुपादाय । स्वच्यविश्रुन्थतासुपादाय । अभावग्रुन्थतासुपादाय । स्वच्यतासुपादाय । स्वच्यतासुपादाय । स्वच्यतासुपादाय । स्वच्यतासुपादाय । स्वच्यतासुपादाय ।

खपादानं प्रारदतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्यतासुपादाय । विद्विश्चित्यतासुपादाय । प्रध्यतानुष्यतासुपादाय । प्रध्यतानुष्यतासुपादाय । प्रस्यतासुपादाय । प्रस्यतासुपादाय । परमार्थश्च्यतासुपादाय । संस्थ्यतासुपादाय । प्रस्यतासुपादाय । प्रस्यतासुपादाय । प्रस्यतासुपादाय । प्रकारश्च्यतासुपादाय । प्रकारश्च्यतासुपादाय । प्रकारश्च्यतासुपादाय । प्रकारश्च्यतासुपादाय । प्रकारश्च्यतासुपादाय । प्रभावश्च्यतासुपादाय । स्थावश्च्यतासुपादाय । स्थावश्च्यतासुपादाय । स्थावश्च्यतासुपादाय । स्थावश्च्यतासुपादाय । स्थावश्च्यतासुपादाय । स्थावश्च्यतासुपादाय ।

भवः ग्रारद्वतीपुच न संविद्यते ऽध्यात्मश्र्स्यतासुपादाय विद्विद्याश्रुस्यतासुपादाय। श्रूस्यतासुपादाय। श्रूपादाय। श्रूपादाय।



जरामर्षं भारदतीपुच न मंविधते ऽध्यात्मग्रन्यतासुपादाय। विद्विग्नं भ्रायतासुपादाय। अधात्मविद्विग्नं भ्रायतासुपादाय। ग्रन्थताग्रन्थतासुपादाय। महाग्रन्थतासुपादाय। परमार्थग्रन्थतासुपादाय।
ग्रन्थतासुपादाय। असंस्वतग्रन्थतासुपादाय। अत्यन्तग्रन्थतासुपादाय। अनवरागग्रन्थतासुपादाय। अनवकारग्रन्थतासुपादाय।
प्रक्वतिग्रन्थतासुपादाय। सर्व्धभ्रमेग्र्न्थतासुपादाय।
सुपादाय। अनुपन्नभ्रग्न्यतासुपादाय। अभावग्रन्थतासुपादाय।
सुमावग्रन्थतासुपादाय। अभावस्थानग्रन्थतासुपादाय।

दानपारिमता ग्रारदतीपुत्र न मंतिश्वते ऽध्यात्मश्र्त्यतासुपादाय। ब्रह्मश्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। सहाश्रूत्यतासुपादाय। परमार्थश्रूत्यतासुपादाय। स्रक्षंत्रश्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। श्रूत्यतासुपादाय। स्रक्षंत्रश्रूत्यतासुपादाय। स्रक्षंत्रश्रूत्यतासुपादाय। स्रक्षंत्रश्रूत्यतासुपादाय। स्रक्षंत्रश्रूत्यतासुपादाय। स्रक्षंत्रश्रूत्यतासुपादाय।

सुपादाय । अनुपत्तसभग्रन्यतासुपादाय । अभावग्रन्यतासुपादाय । स्वभावग्रन्यतासुपादाय । अभावस्वभावग्रन्यतासुपादाय ।

भीलपारिक्षता भारदतीपुत्र न संविद्यते ऽध्यात्तम्यान्त्राम् दाय । विद्विद्वीभूत्यतासुपादाय । स्रध्यात्मविद्विद्वीभूत्यतासुपादाय । महाभूत्यतासुपादाय । परमार्थभूत्यतासुपादाय । संक्षतभूत्यतासुपादाय । स्रकंक्षतभूत्यतासुपादाय । स्रवंक्षतभूत्यतासुपादाय । स्रवास्त्रासुपादाय । स्रवास्त्रस्त्रासुपादाय । स्रवास्त्रस्त्रासुपादाय । स्रवास्त्रस्त्रासुपादाय ।

चान्तिपार्मिता भारदतीयुव न यंविद्यते ऽध्यात्मभूत्यतासुपादाद्य । विद्धिभूत्यतासुपादाय । श्रध्यात्मविद्धिभूत्यतासुपादाय ।

ग्रूत्यतामुपादाय । महाग्रूत्यतासुपादाय । परमार्थग्रूत्यतासुपादाय ।

ग्रुत्यतामुपादाय । श्रद्धतग्रूत्यतासुपादाय । श्रथंक्कतग्रूत्यतासुपादाय ।

श्रद्धानामुपादाय । श्रन्तिग्रूत्यतासुपादाय । मर्ल्वधर्मग्रूत्यतासुपादाय ।

स्वच्चणग्रूत्यतासुपादाय । श्रन्तिग्रूत्यतासुपादाय । स्वभावस्थ्यतासुपादाय ।

ग्रत्यतासुपादाय । स्वभावग्र्त्यतासुपादाय । श्रभावस्थभावग्रूत्यता
ग्रूत्यतासुपादाय । स्वभावग्रूत्यतासुपादाय । श्रभावस्थभावग्रूत्यता
सुपादाय ।

वीर्च्यपारमिता ग्रारचतीपुच न मंविद्यते ऽध्यात्मशून्यतासुपा-दाच । वहिद्धीशून्यतासुपादाच । त्रध्यातमहिद्धीशून्यतासुपादाच । श्चाताश्चातासुपादाय । महाश्चातासुपादाय । परमार्थश्चातासुपादाय । अभंक्कातश्चातासुपादाय । अभंक्कातश्चातासुपादाय । अववताश्चातासुपादाय । अववताश्चातासुपादाय । अववताश्चातासुपादाय । अववताश्चातासुपादाय । श्वातिश्चातासुपादाय । सर्वधर्मश्चातासुपादाय । स्वत्ववाश्चातासुपादाय । अभाव-श्चातासुपादाय । स्वभावश्चातासुपादाय । अभाव-श्चातासुपादाय । स्वभावश्चातासुपादाय ।

धानपारिमता ग्रार्दतीपुच न संविद्यते ऽध्यात्मशून्यतासुपाद्य । विद्विंग्रून्यतासुपादाय । त्रध्यात्मशून्यतासुपादाय । प्रभावत्मविद्वांग्रून्यतासुपादाय । स्वाग्र्न्यतासुपादाय । परमार्थग्र्न्यतासुपादाय । प्रसंकृतग्र्न्यतासुपादाय । प्रसंकृतग्र्न्यतासुपादाय । प्रवन्तग्र्न्यतासुपादाय । प्रभाव-प्रन्यतासुपादाय । प्रभाव-प्रन्यतासुपादाय । स्वभावग्र्न्यतासुपादाय ।

प्रज्ञापारिमता भारदतीपुत्र न संविधते ऽध्यात्मभ्रत्यतासुपान्
स्य । विद्धिभ्रस्यतासुपादाय । अध्यात्मविद्धिभ्रस्यतासुपादाय ।

ग्रस्यताभ्रस्यतासुपादाय । महाभ्रस्यतासुपादाय । परमार्थभ्रस्यतासुपादाय । संकृतभ्रस्यतासुपादाय । असंकृतभ्रस्यतासुपादाय ।

प्रत्यत्तभ्रस्यतासुपादाय । अनवराधभ्रस्यतासुपादाय । अनवकार
ग्रस्यतासुपादाय । प्रकृतिभ्रस्यतासुपादाय । सर्वेधभ्रभ्रस्यतासुपादाय ।

खन्नचण्ड्र्त्यतासुपादाय । अनुपन्नभ्रद्ग्यतासुपादाय । अभाव-ङ्ग्यतासुपादाय । खभावङ्ग्यतासुपादाय । अभावखभावङ्ग्यता-सुपादाय ।

स्वत्युपस्थानानि प्रारदतीसुच न संविद्यने ऽध्याद्मग्रन्थतासुपाद्यः । विद्विध्यन्थतासुपाद्यः । प्रधाद्मविद्विध्यन्यतासुपाद्यः । प्रमार्थग्र्न्थतासुपाद्यः । प्रमार्थग्र्न्थतासुपाद्यः । प्रमार्थग्र्न्थतासुपाद्यः । प्रसार्थग्रन्थतासुपाद्यः । प्रसार्व्यतासुपाद्यः । प्रसार्व्यतासुपाद्यः । प्रवत्यतासुपाद्यः । प्रत्यतासुपाद्यः । प्रभावस्मग्रन्थतासुपाद्यः ।

सम्बक्गप्रहाणानि भारदतीपुच न संविद्यन्ते ऽध्यात्मश्रस्थतासुपाद्यः । वहिद्धांश्रस्थतासुपाद्यः । अध्यात्मवहिद्धांश्रस्थतासुपाद्यः । श्रस्थताश्रस्थतासुपादायः । स्रमार्थश्रस्थतासुपादायः । परमार्थश्रस्थतासुपादायः । असंस्कृतश्रस्थतासुपादायः । असंस्कृतश्रस्थतासुपादायः । असंस्कृतश्रस्थतासुपादायः । अनवत्राश्रस्थतासुपादायः । अनवत्राश्रस्थतासुपादायः । अनवत्रासुपादायः । अनवत्रासुपादायः । अस्वस्थतासुपादायः ।

ऋद्भिपादाः गार्दतीपुत्र न स्विधनो ऽध्यात्मग्रन्यतासुपादाय। विहर्द्वाग्रन्यतासुपादाय। ग्रन्थतानिहर्द्वाग्रन्यतासुपादाय। ग्रन्थतान

ग्रून्यतासुपादाय । सद्दाग्र्न्यतासुपादाय । परमार्थग्र्न्यतासुपादाय । संक्षितग्र्न्यतासुपादाय । असंक्षतग्र्न्यतासुपादाय । अत्वनग्र्न्यतासुपादाय । अनवकारग्र्न्यतासुपादाय । प्रक्रतिग्र्न्यतासुपादाय । सर्वेधक्षंग्र्न्यतासुपादाय । स्वच्यवासुपादाय । स्वच्यव्यासुपादाय । स्वच्यवस्यतासुपादाय । स्वप्यवस्यतासुपादाय । स्वभावग्र्न्यतासुपादाय । स्वभावग्र्न्यतासुपादाय ।

दिन्द्रयाणि प्रारदतीपुच न संविद्यन्ते ऽध्यात्मश्रन्यतासुपादाय । विद्वर्षाश्रन्यतासुपादाय । अध्यात्मविद्वर्षाश्रन्यतासुपादाय । श्रन्यतासुपादाय । परमार्थश्रन्यतासुपादाय । स्वत्यत्वर्षासुपादाय । असंक्षतश्रन्यतासुपादाय । अत्यन्तश्रन्यतासुपादाय । अत्यन्तश्रन्यतासुपादाय । अत्वत्तश्रग्रन्यतासुपादाय । अक्षतिश्रन्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्रन्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्रन्यतासुपादाय । स्वभावश्रन्यतासुपादाय ।

त्रार्धसत्यानि प्रार्दतीषुत्र न संविधनोऽध्यात्यस्यतासुपादाय। विद्वर्शस्यतासुपादाय। त्रध्यात्मविद्वर्शस्यतासुपादाय। स्रव्यतासुपादाय। प्रस्यतासुपादाय। प्रस्यतासुपादाय। प्रस्यतासुपादाय। त्रव्यनस्यतासुपादाय। त्रव्यनस्यतासुपादाय। त्रव्यनस्यतासुपादाय। त्रव्यनस्यतासुपादाय। त्रव्यनस्यतासुपादाय। प्रक्रिस्स्यतासुपादाय। स्वत्यत्यतासुपादाय। स्वत्यत्यतासुपादाय। स्वत्यत्यतासुपादाय। स्वत्यत्यत्यतासुपादाय। स्वत्यत्यतासुपादाय। स्वत्यत्यतासुपादाय। स्वत्यत्यतासुपादाय। स्वत्यतासुपादाय। स्वत्यतासुपादाय। स्वत्यतासुपादाय। स्वत्यतासुपादाय। स्वत्यतासुपादाय।

श्वानानि ग्रारदतीपुच न संविद्यन्ते ऽश्वाताग्र्यतासुपादाय । विद्विद्वीग्र्यतासुपादाय । ग्र्यता-विद्विद्वीग्र्यतासुपादाय । अश्वाताविद्विद्वीग्र्यतासुपादाय । ग्र्यता-ग्र्यतासुपादाय । महाग्र्यतासुपादाय । परमार्थग्र्यतासुपादाय । संक्षतग्र्यतासुपादाय । अशंक्षतग्र्यतासुपादाय । श्रवनग्र्यतासुपादाय । प्रक्षतिग्र्यतासुपादाय । सर्वधर्मग्र्यतासुपादाय । स्वज्वणग्र्यता-सुपादाय । श्रवपन्नभग्र्यतासुपादाय । श्रभावग्र्यतासुपादाय । स्वभावग्र्यतासुपादाय । श्रभावस्थावग्र्यतासुपादाय ।

श्रप्रमाणानि गार्दतीपुत्र न संविद्यनो ऽष्यात्मश्र्यतासुपादाय। विद्वहाँ श्रूय्यतासुपादाय। श्रष्यात्मविद्वहाँ श्रूय्यतासुपादाय। श्रय्यात्मविद्वहाँ श्र्य्यतासुपादाय। श्रय्यतासुपादाय। श्रय्यतासुपादाय। परमार्थश्र्य्यतासुपादाय। संस्कृतश्र्य्यतासुपादाय। श्रयं स्कृतश्र्य्यतासुपादाय। श्रयं स्कृतश्र्यतासुपादाय। श्रवं स्कृतश्र्यतासुपादाय। श्रवं स्वत्यासुपादाय। श्रवं स्वत्यासुपादाय। श्रवं स्वत्यासुपादाय। श्रयं स्वत्यासुपादाय। श्रयं स्वत्यासुपादाय। श्रयं स्वत्यासुपादाय। स्वत्यासुपादाय। स्वत्यासुपादाय। स्वभावश्र्यतासुपादाय। स्वभावश्र्यतासुपादाय। स्वभावश्र्यतासुपादाय।

श्राक्ष्यममापत्तथः प्रार्दतीपुत्र न संविद्यने ऽध्यात्मग्रन्थतासुपाद्य । विद्वांग्रन्थतासुपाद्य । श्रध्यात्मविद्वांग्रन्थतासुपाद्य । ग्रध्यात्मविद्वांग्रन्थतासुपाद्य । ग्रस्थताग्रन्थतासुपादाय । परमार्थग्रन्थतासुपादाय । श्रसंक्षतग्रन्थतासुपादाय । श्रव्यन्तग्रन्थतासुपादाय । श्रव्यन्तग्रन्थतासुपादाय । श्रव्यन्तग्रन्थतासुपादाय । श्रव्यन्तग्रन्थतासुपादाय । श्रव्यतासुपादाय । ग्रव्यतासुपादाय । ग्रव्यतासुपादाय । ग्रव्यतासुपादाय । ग्रव्यतासुपादाय । ग्रव्यतासुपा

दाय । खलचणग्रन्यतासुपादाय । अनुपलक्षग्रन्यतासुपादाय । श्रभावग्रन्यतासुपादाय । खभावग्रन्यतासुपादाय । श्रभावखभाव-ग्रन्यतासुपादाय ।

श्रष्टी विभोचाः ग्रारदतीपुत्र न संविद्यन्ते ऽध्यात्मग्र्न्यतासुपाद्यः । विद्यां ग्रुन्यतासुपाद्यः । श्रष्यात्मग्र्न्यतासुपाद्यः । श्रष्यात्मग्र्न्यतासुपाद्यः । ग्रुन्यताग्र्न्यतासुपाद्यः । महाग्र्न्यतासुपाद्यः । परमार्थग्र्न्यतासुपादायः । श्रक्तग्र्न्यतासुपादायः । श्रभावग्रन्यतासुपादायः । स्वभावग्र्न्यतासुपादायः । श्रभावस्वभावग्र्न्यतासुपादायः ।
स्रभावग्रन्यतासुपादायः । स्वभावग्रन्यतासुपादायः । श्रभावस्वभावग्र्न्यतासुपादायः ।

नवासुपूर्वविहारसमापत्तयः ग्रारदतीषुत्र न संविद्यने ऽध्यात्मग्रूच्यतासुपादाय । विह्निंश्च्यतासुपादाय । अध्यात्मविह्निः
ग्रूच्यतासुपादाय । ग्रूच्यताश्च्यतासुपादाय । महाग्रूच्यतासुपादाय ।
परमार्थग्रूच्यतासुपादाय । संक्ष्यतग्रूच्यतासुपादाय । असंक्ष्यतग्रूच्यतासुपादाय ।
अनवत्रारश्च्यतासुपादाय । प्रक्षतिश्च्यतासुपादाय । सर्वधर्मग्रूच्यतासुपादाय । प्रक्षतिश्च्यतासुपादाय । सर्वधर्मग्रूच्यतासुपादाय । असावग्रूच्यतासुपादाय । स्रम्यवस्मग्रूच्यतासुपादाय ।
अभावस्मावश्च्यतासुपादाय ।

्र ग्र्न्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि ग्रारद्वतीपुच न संवि-

चने ऽध्यासग्रस्यतासुपादाय । विद्विद्राग्रस्यतासुपादाय । अध्यास-विद्विद्वीग्रस्यतासुपादाय । ग्रस्यताग्रस्यतासुपादाय । सहाग्रस्यतासुपादाय । प्रसार्थग्रस्यतासुपादाय । असंस्वतग्रस्यतासुपादाय । असंस्वतग्रस्यतासुपादाय । अनवराग्र-ग्रस्यतासुपादाय । अनवकारग्रस्यतासुपादाय । प्रक्वतिग्रस्यतासुपा-दाय । सर्व्यधर्मग्रस्यतासुपादाय । स्वस्वपग्रस्यतासुपादाय । अन्तप-वस्रग्रस्यतासुपादाय । अभावग्रस्यतासुपादाय । स्वभावग्रस्यतासुपा-दाय । अभावस्रस्यतासुपादाय ।

श्रभिजाः श्रारदतीपुत्र न संविद्यने (श्राक्षश्र्यतासुपादाय। श्र्यता-विद्विश्र्यतासुपादाय। श्रथाक्षविद्वश्रियतासुपादाय। श्र्यता-ग्रयतासुपादाय। महाग्र्यतासुपादाय। परमार्थश्र्यतासुपादाय। संक्षतग्र्यतासुपादाय। श्रयंक्षतग्र्यतासुपादाय। श्रव्यनाश्र्यता-सुपादाय। श्रनवराग्रग्र्यतासुपादाय। श्रनवकारग्र्यतासुपादाय। ग्रक्षतिग्र्यतासुपादाय। सर्व्यक्षंग्र्यतासुपादाय! स्वलचण्ग्र्यता-सुपादाय। श्रन्पचक्षग्र्यतासुपादाय। श्रभावग्र्यतासुपादाय। स्वभावग्र्यतासुपादाय। श्रभावस्थावग्रयतासुपादाय।

समाध्यः प्रारदतीपुच न संविद्यन्ते ऽध्यात्मग्र्न्यतासुपादाय। विद्वद्वाग्र्न्यतासुपादाय। अध्यात्मविद्वद्वाग्र्न्यतासुपादाय। ग्रन्यतासुपादाय। ग्रन्यतासुपादाय। परमार्थग्र्न्यतासुपादाय। संख्यतग्र्न्यतासुपादाय। अत्वन्तग्र्न्यतासुपादाय। अत्वन्तग्र्न्यतासुपादाय। अत्वन्तग्र्न्यतासुपादाय। प्रवन्तव्यतासुपादाय। प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। स्वक्षचणग्र्न्यतासुपादाय। प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। स्वक्षचणग्र्न्यतासुपादाय।

सुपादाय । श्रतुपत्तक्षाग्रून्यतासुपादाय । श्रभावग्र्न्यतासुपादाय । स्वभावग्रुन्यतासुपादाय । श्रभावस्त्रभावग्रुन्यतासुपादाय ।

धारणीसुखानि प्रारद्दतीपुत्र न संविद्यन्ते ऽध्यात्वाय्य्यतासुपाद्य । विद्वर्षायुग्यतासुपादाय । अध्यात्वाविद्वर्षायुग्यतासुपादाय । परमार्थयुग्यतासुपादाय । परमार्थयुग्यतामुपादाय । परमार्थयुग्यतामुपादाय । असंज्ञतयुग्यतासुपादाय । असंज्ञतयुग्यतासुपादाय । अनवकार्य्यतासुपादाय । अनवकार्ययासुपादाय । अनवकार्ययासुपादाय । प्रकृतियुग्यतासुपादाय । सर्वधर्ष्ययूग्यतासुपादाय । स्वविद्यर्थयतासुपादाय । अभावस्थायासुपादाय । अभावस्थायासुपादाय । अभावस्थायासुपादाय । अभावस्थायनस्थातासुपादाय । अभावस्थायनस्थातासुपादाय ।

तथागतवलानि प्रारद्दतीपुत्र न संविद्यन्ते ऽधात्मग्रह्म्यतामृपादाय । विद्विष्ट्रिग्र्स्यतामृपादाय । प्रधात्मविद्विष्ट्रिग्र्स्यतामृपादाय । ग्रन्थताग्र्स्यतामृपादाय । महाग्र्स्यतामृपादाय । परमार्थग्रस्यतामृपादाय । संक्षतग्रस्यतामृपादाय । प्रसंक्षतग्रस्यतामृपादाय । श्रव्यन्तग्रस्यतामृपादाय । श्रवनवत्तारग्रस्यतामृपादाय ।
श्रववकारग्रस्यतामृपादाय । प्रक्षतिग्रस्यतामृपादाय । सर्वधर्म्यग्रस्यतामृपादाय । स्वज्वणग्रस्यतामृपादाय । स्वभावग्रस्यतामृपादाय ।
श्रभावश्रस्यतामृपादाय । स्वभावग्रस्यतामृपादाय ।
श्रभावस्रस्यतामृपादाय ।

चवारिवैभारद्यानि भारदतीपुच न संविद्यन्ते ऽधात्मशून्यता-मुपादाय । विद्धिशून्यतामुपादाय । त्रधात्मविद्धिशून्यता- सुपादाय । ग्रन्थताग्र्त्थतासुपादाय । महाग्रन्थतासुपादाय । पर-सार्थग्र्न्थतासुप।दाय । संख्वतग्रन्थतासुपादाय । असंख्वंतग्रन्थतान् सुपादाय । अत्यन्तग्रन्थतासुपादाय । अनवरागग्र्न्थतासुपादाय । अनवकारग्रन्थतासुपादाय । प्रकृतिग्रन्थतासुपादाय । सर्व्वधर्म-ग्रन्थतासुपादाय । खलचणग्रन्थतासुपादाय । अनुपलक्षग्रन्थता-सुपादाय । अभावग्रन्थतासुपादाय । खभावग्रन्थतासुपादाय । अभावखभावग्रन्थतासुपादाय ।

चतसः प्रतिसम्बदः भारदतीपुत्र न संविधन्ते ऽध्याक्षभूत्यतासुपादाय । विद्विष्टिं ग्रून्यतासुपादाय । प्रधाक्षमदिद्विष्ट्रन्यतासुपादाय । ग्रून्यतासुन्यतासुपादाय । महाग्रून्यतासुपादाय । पर्मार्थश्रून्यतासुपादाय । संक्षतश्रून्यतासुपादाय । भनंक्षतश्रून्यतासुपादाय । श्रव्यन्तश्रून्यतासुपादाय । भनवरायश्रून्यतासुपादाय ।
भनवकारश्रून्यतासुपादाय । प्रकृतिश्रून्यतासुपादाय । सर्व्यधनेश्रून्यतासुपादाय । स्रकृतश्रून्यतासुपादाय । भन्तपन्यभग्रून्यतासुपादाय । श्रभावश्रून्यतासुपादाय । स्रभावश्रून्यतासुपादाय ।
स्रभावश्रून्यतासुपादाय ।

महामेची प्रारद्वतीपुच न संविद्यते ऽध्यात्मशूत्यतासुपादाय। विद्वर्द्वाशूत्यतासुपादाय। प्रस्थातानिद्वर्द्वाशूत्यतासुपादाय। प्रस्थतासुपादाय। प्रस्थतासुपादाय। परमार्थशूत्यतासुपादाय। संस्कृतशूत्यतासुपादाय। प्रस्थतासुपादाय। स्वस्थतासुपादाय। स्वस्थतासुपादाय। स्वस्थतासुपादाय। स्वस्थतासुपादाय। स्वस्थतासुपादाय।

सुपादाय । चनुपत्रक्षग्रूत्यतासुपादाय । चभावग्र्त्यतासुपादाय । स्वभावग्र्त्यतासुपादाय । चभावस्वभावग्र्त्यतासुपादाय ।

महाकर्णा प्रारदतीपुच न संविद्यते ऽष्यात्मशूत्यतासुपादाय।
विद्विद्वीश्च्यतासुपादाय। ऋष्यात्मविद्विद्वीश्च्यतासुपादाय। श्च्यताश्च्यतासुपादाय। महाश्च्यतासुपादाय। परमार्थश्च्यतासुपादाय।
संक्ष्यतश्च्यतासुपादाय। ऋषंक्ष्यतश्च्यतासुपादाय। ऋयन्तश्च्यतासुपादाय। ऋनवराशश्च्यतासुपादाय। ऋनवकारश्च्यतासुपादाय।
प्रक्षतिश्च्यतासुपादाय। सर्वेधक्षेश्च्यतासुपादाय। ऋक्षव्यत्यतासुपादाय। ऋतुपक्षस्रश्च्यतासुपादाय। ऋभावश्च्यतासुपादाय।
स्वभावश्च्यतासुपादाय। ऋभावस्थ्यतासुपादाय।

श्रष्टांद्वावेषिकावुद्धधः श्रारदतीपुत्र न संविधने ऽधात्मश्रत्यतामुपादाय । विद्धिःश्रित्यतामुपादाय । श्रध्यात्मविद्धःश्रत्यतामुपादाय । श्रत्यताश्र्त्यतामुपादाय । महाश्रत्यतामुपादाय ।
परमार्थश्रत्यतामुपादाय । संख्यतश्रत्यतामुपादाय । श्रमंख्यतश्रुपादाय ।
स्मवकारश्रत्यतामुपादाय । श्रक्षतश्रत्यतामुपादाय । सर्वधःमश्रत्यतामुपादाय । स्वच्चणश्रत्यतामुपादाय । श्रत्यत्वक्षश्र्रत्यतामुपादाय ।
स्मावश्रत्यतामुपादाय । स्वच्चणश्रत्यतामुपादाय । श्रत्यत्वक्षश्र्रत्यतामुपादाय ।
स्मावश्रत्यतामुपादाय । स्वभावश्रत्यतामुपादाय ।
समावख्यतामुपादाय ।

तच बालप्रथण्जना श्रभिनिवेशेन हष्णामभिनिविष्टाः। तेर-विद्याकिष्यता। श्रविद्याऽभिनिविक्शोभयोक्तरयोः सक्ताः। यदुतो-च्छेदगा तयोखीन जानन्ति न पर्यान्ता। ये धर्मा न संविद्यन्ते तान् कत्त्विवानामक्षेऽभिनिविष्टाः। दानपारिमतायामि-निविष्टाः। ग्रीलपारिमतायामिभिनिविष्टाः। चान्तिपारिमताया-मिभिनिविष्टाः। वौर्य्यपारिमतायामिभिनिविष्टाः। धानपार्-मितायासिभिनिविष्टाः। प्रज्ञापारिमतायासिभिनिविष्टाः।

श्रधात्मश्र्यतायामभिनिविष्टाः । विद्धांश्र्यतायामभिनिविष्टाः । श्र्यताश्र्यतायामभिनिविष्टाः । महाश्र्यतायामभिनिविष्टाः । परमार्थश्र्यतायामभिनिविष्टाः । महाश्र्यतायामभिनिविष्टाः । परमार्थश्र्यतायामभिनिविष्टाः । संक्ष्ततश्र्यतायामभिनिविष्टाः । श्रमंक्ष्तश्र्यतायामभिनिविष्टाः । श्रव्यन्तश्र्यतायामभिनिविष्टाः । श्रनवराग्रश्र्यतायामभिनिविष्टाः । श्रनवकारश्र्यतायामभिनिविष्टाः ।
प्रक्षतश्र्यतायामभिनिविष्टाः । सर्व्यध्मंश्र्यतायामभिनिविष्टाः ।
स्वश्र्यतायामभिनिविष्टाः । श्रत्यत्यतायामभिनिविष्टाः ।
स्वश्रयत्यतायामभिनिविष्टाः । श्रुपक्षभश्र्यतायामभिनिविष्टाः ।
श्रभावश्र्यतायामभिनिविष्टाः । स्वभावश्र्यतायामभिनिविष्टाः ।
श्रभावस्रमावश्र्यतायामभिनिविष्टाः ।

स्रत्युपस्यानेष्यभिनिविष्टाः । सस्यन् प्रहाणेष्यभिनिविष्टाः । सस्यन् प्रहाणेष्यभिनिविष्टाः । विष्ठेष्यभिनिविष्टाः । विष्ठेष्यभिनिविष्टाः । विष्ठेष्यभिनिविष्टाः । श्रार्थ्यस्यिनिविष्टाः । श्रार्थ्यस्यविष्ठेष्यभिनिविष्टाः । श्रार्थ्यस्यविष्ठेष्यभिनिविष्टाः । श्रार्थ्यस्यविष्ठेष्यभिनिविष्टाः । श्रार्क्यसमापत्तिष्यभिनिविष्टाः । विमोश्चेष्यभिनिविष्टाः । नवानुपूर्व्वविहारसमापत्तिष्यभिनिविष्टाः । श्रान्यतानिमित्ताप्रसिक्विमोश्चस्रसिक्विष्टाः । श्रान्यतानिमित्ताप्रसिक्विमोश्चस्रसिक्विष्टाः । श्रामान्यसिक्विष्टाः । समा-

निविष्टाः । वैणारचेष्यभिनिविष्टाः । प्रतिसम्बिल्लभिनिविष्टाः । अद्योजेष्यामभिनिविष्टाः । अद्योजेष्णक-बुद्धधर्मेष्यभिनिविष्टाः । मद्याकष्णायामभिनिविष्टाः । श्रावेष्णिक-बुद्धधर्मेष्यभिनिविष्टाः ।

तेऽभिनिविष्टा एवं सन्तः श्रविद्यमानान् धर्मान् कच्यायन्ति । ते ज जानन्ति न पश्चन्ति । किंन जानन्ति न पश्चन्ति ।

रूपं न जानिन्ता न पथ्यन्ति । वेदनां न जानिन्ता न पथ्यन्ति । संज्ञां न जानिन्ता न पथ्यन्ति । संस्काराञ्चजानिन्त न पथ्यन्ति । विज्ञानं न जानिन्त न पथ्यन्ति । चजुर्नेजानिन्त न पथ्यन्ति । श्रोचं न जानिन्त न पथ्यन्ति । प्राणं न जानिन्त न पथ्यन्ति । जिक्कां न जानिन्त न पथ्यन्ति । कायं न जानिन्त न पथ्यन्ति । सनो न जानिन्त न पथ्यन्ति ।

रूपंन जानन्ति न पश्चित्ति । ग्रन्दंन जानित न पश्चित्ति । गरुधंन जानित्ति न पश्चित्ति । रसंन जानित्ति न पश्चित्ति । स्पर्धेन जानित्ति न पश्चित्ति । धर्म्मास्त्रजानित्ति न पश्चित्ति ।

चचुर्विज्ञानं न जानिन्त न पश्चिन्त। श्रोचित्रज्ञानं न जानिन्ति न पश्चिन्ति । प्राणितिज्ञानं न जानिन्ति न पश्चिन्ति । जिङ्गाविज्ञानं न जानिन्ति न पश्चिन्ति । कायिविज्ञानं न जानिन्ति न पश्चिन्ति । मनोविज्ञानं न जानिन्ति न पश्चिन्ति ।

चतुः संस्पर्धे न जानित्त न पश्चित्त । श्रोघरंस्पर्धे न जानित्त न पश्चित्त । प्राणसंस्पर्धे न जानित्त न पश्चित्त । जिज्ञासंस्पर्धे न जानित न पश्चित्त । कायसंस्पर्धे न जानित न पश्चित्त । मनःसंस्पर्धे न जानित न पश्चित्त ।



चनुःसंस्प्रभेप्रत्ययवेदनां न जानित न पश्चित । श्रोचसंस्पर्भ-प्रत्ययवेदनां न जानित न पश्चित्त । प्राणसंस्पर्भप्रत्ययवेदनां न जानित न पश्चित्त । जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदनां न जानित न पश्चित्त । कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदनां न जानित न पश्चित्त । सनः-संस्पर्भप्रत्यथवेदनां न जानित न पश्चित्त ।

दानपारिमितां न जानिन्त न पश्चित्त । श्रीखपारिमितां न जानिन्त न पश्चित्त । चान्तिपारिमितां न जानिन्त न पश्चिता । वीर्व्यपारिमितां न जानिन्त न पश्चिता । ध्यानपारिमितां न जानिन्त न पश्चित्त । प्रज्ञापारिमितां न जानिन्त न पश्चित्त ।

श्रधात्मग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चित्तः। विद्विर्गग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चित्तः। श्रध्यात्मविद्विर्गग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। ग्रद्मग्रद्भतां न जानिक्त न पश्चितः। ग्रद्मग्रद्भतां न जानिक्त न पश्चितः। ग्रद्मग्रद्भतां न जानिक्त न पश्चितः। परमार्थग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रक्तग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रक्तग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रव्यक्तग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रव्यक्तग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रव्यक्तग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। ग्रव्यक्तग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। सर्व्यक्षग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रव्यक्तग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रमावग्र्न्थतां न जानिक्त न पश्चितः। श्रमावश्च्यतां न जानिक्त न पश्चितः।

सृत्यप्रसानानि न जानन्ति न प्रसन्ति। सम्यक्प्रहाणानि न

जानित न पश्चित । स्टिस्पादान् न जानित न पश्चित । पञ्चित्रयाणि न जानित न पश्चित । पञ्चवत्तानि न जानित न पश्चित । पञ्चवत्तानि न जानित न पश्चित । प्राय्वेद्यापि न जानित न पश्चित । प्रार्थेद्यापि न जानित न पश्चित । प्रार्थेद्यानि न जानित न पश्चित । प्रार्थात न जानित न पश्चित । प्रार्थेत्यानि न जानित न पश्चित । प्रार्वेत्यापित न जानित न पश्चित । प्रार्वेति । प्रार्वेति । प्रार्वेति । प्रार्वेति । प्रार्वेति । प्रार्वेति । नवात्तुपूर्वेविद्यारमापत्ती नैजानित न पश्चित । श्वित्यानिमित्ताप्रणिदित्यिमो चसुखानि न जानित न पश्चित । श्विष्ठा न जानित न पश्चित । श्विष्ठा न जानित न पश्चित । स्वार्वेति । प्रार्वेति ।

ते वाला द्वि संख्यां गच्छिन्ति। ते न निर्यान्ति। कुतो न निर्यान्ति। कामधातोर्ने निर्यान्ति। क्ष्यधातोर्ने निर्यान्ति। श्राह्यधातोर्ने निर्यान्ति। श्रावकधातोर्ने निर्यान्ति। प्रत्येकवृद्धभूमेर्ने निर्यान्ति।

ते न श्रह्धित । किमिति न श्रह्धित । रूपं रूपेणश्र्यमिति न श्रह्धित । वेदनावेदनयाश्र्न्येति न श्रह्धित । संज्ञानंज्ञया-श्र्न्येति न श्रह्धित । संस्काराः संस्कारैः श्र्न्या द्रति न श्रह्धित । विज्ञानं विज्ञानेन श्रन्यमिति न श्रह्धित ।



चनुश्चनुषा ग्र्त्यमिति न श्रद्धित । एवं श्रोनेण ग्र्त्यमिति न श्रद्धित । प्राणं प्राणेन ग्र्त्यमिति न श्रद्धित । जिज्ञा-जिज्ञया ग्र्त्येति न श्रद्धित । काथः कायेन ग्र्त्य दित न श्रद्धित । मनो मनसा ग्र्त्यमिति न श्रद्धित । रूपं रूपेण ग्र्त्यमिति न श्रद्धित । ग्रव्दः ग्रव्देन ग्र्त्य दित न श्रद्धित । ग्रव्दे ग्रत्य दित न श्रद्धित । ग्रव्दे ग्रत्य दित न श्रद्धित । प्राणं ग्रत्य ग्राणं ग्राणं विज्ञानं श्राणं विज्ञानं ग्रत्यमिति न श्रद्ध्यति । कायिविज्ञानं ग्रत्यमिति न श्रद्ध्यति । कायविज्ञानं काय-विज्ञानेन ग्रत्यमिति न श्रद्ध्यति । मनोविज्ञानं मनोविज्ञानेन ग्रत्यमिति न श्रद्ध्यति ।

चनुःसंस्पर्भञ्चनुःसंस्पर्भेन शूत्य इति न श्रद्धिति। श्रोचसंस्पर्भेः श्रोचसंस्पर्भेन शूत्य इति न श्रद्धिति। प्राणसंस्पर्भेन शूत्य इति न श्रद्धिति। जिज्ञासंस्पर्भेन शूत्य इति न श्रद्धिति। जायसंस्पर्भेन शूत्य इति न श्रद्धिति। कायसंस्पर्भेन शूत्य इति न श्रद्धिति। सनःसंस्पर्भेन शूत्य इति न श्रद्धिति।

चनुःसंस्थर्भप्रत्ययवेदना चनुःसंस्थर्भप्रत्ययवेदनया ग्र्न्या इति न अइधित । श्रोचसंस्थर्भप्रत्ययवेदना श्रोचसंस्थर्भप्रत्ययवेदनया ग्र्न्थेति न अइधित । घाणसंस्थर्भप्रत्यथवेदना प्राणसंस्थर्भप्रत्ययवेदनया ग्र्न्येति न अइधित । जिज्ञासंस्थर्भप्रत्ययवेदना जिज्ञासंस्थर्भप्रत्यय- वेदनथा ग्र्न्थेति न अद्धति । कायमंस्प्रग्नेप्रत्ययवेदना कायमंस्पर्ग-प्रत्ययवेदनया ग्र्न्थेति न अद्धति । मनःसंस्पर्गप्रत्ययवेदना मनः-संस्पर्गप्रत्ययवेदनया ग्र्न्थेति न अद्धति ।

दानपारिमता दानपारिमताया ग्रून्थेति न श्रद्धित । ग्रील-पारिमता ग्रीलपारिमताया ग्रून्थेति न श्रद्धित । चान्तिपार-मिता चान्तिपारिमताया ग्रून्थेति न श्रद्धित । वीर्व्यपारिमता वीर्व्यपारिमताया ग्रून्थेति न श्रद्धिति । ध्यानपारिमता ध्यान-पारिमताया ग्रून्था दति न श्रद्धिति । प्रज्ञापारिमता प्रज्ञा-पारिमताया ग्रून्थेति न श्रद्धिति ।

श्रधाताग्र्स्यता श्रधातग्र्स्यतया ग्र्स्येति न श्रद्धित । विद्दर्शन्यता विद्दर्शम्यतया ग्र्स्येति न श्रद्धित । श्रध्यात्मविद्दर्शन्यता श्रस्येति न श्रद्धित । ग्रस्यात्मविद्दर्शन्यता ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रस्यता ग्रस्येता ग्रस्यता ग्रस्येति न श्रद्धित । महाग्रस्यता महान्यता ग्रस्येति न श्रद्धित । परमार्थश्रस्यता परमार्थश्रस्यतया ग्रस्येति न श्रद्धित । संस्वतग्रस्यता संस्वतग्रस्यतया ग्रस्येति न श्रद्धित । श्रमंस्वतग्रस्यता अस्यता ग्रस्येति न श्रद्धित । श्रमवतग्रस्यतया ग्रस्येति न श्रद्धित । श्रमवतग्रस्यतया ग्रस्येति न श्रद्धित । श्रमवतग्रस्यता ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रमवतग्रस्यता ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रमवतग्रस्यतया ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रस्येत्यतया ग्रस्येति न श्रद्धित । ग्रस्येति । ग्रस्येति

श्रद्धित । श्रभावश्र्यता श्रभावश्र्यतया श्रूग्वेति न श्रद्धित । खभावश्र्यता खभावश्र्यतया श्रृग्वेति न श्रद्धित । श्रभाव-खभावश्र्यता श्रभावखभावश्र्यतया श्र्येति न श्रद्धित ।

चलारि कुत्य्पस्थानानि कृत्युपस्थानैः ग्रुन्यानीति न अद्धित । चलारि सम्यक्प्रहाणानि सम्यक्प्रहाणानैः ग्रून्यानीति न श्रद्धित । ऋद्विपादाः ऋद्विपादैः श्रून्या दति न श्रद्धिति । दन्द्रियाणीन्द्रयेः शून्यानीति न अद्धति। वस्तानिवसैः ग्रून्यानीति न श्रद्दधति। बोध्यङ्गानि बोधङ्गेः ग्रून्यानीति न अइधित । श्रार्चाष्टाङ्गमार्गे श्रार्चाष्टाङ्गमार्गेण शून्य इति न अद्धति । त्रार्व्यसत्यान्यार्व्यसत्यैः सून्यानीति न अद्धति । धानानि घानैः श्रन्यानीति न अद्धति । श्रप्रमाणान्यप्रमाणी शुन्यानीति न श्रद्धति। श्राख्यममापत्तय श्राख्यसमा-पत्तिभिः ग्रुन्या इति न अद्धति। अष्टौ विमोचाः विमोचैः शून्या इति न श्रद्धिति। नवानुपूर्विविद्यार्समापत्तयो नवानु-पूर्विविद्यार्गमापत्तिभिः शून्या दति न श्रद्धित । शून्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि शुन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोच-मुखै: शुन्यानीति न श्रद्धति । श्रभिज्ञा श्रभिज्ञाभि: शून्या इति न अद्धति। समाधयः समाधिभिः श्ल्या दति न अद्धति। धारणीसुखानि धारणीसुखैः ग्रून्यानीति न श्रद्द्धति । तथागत-बलानि तथागतबलीः ग्रून्यानीति न अद्धिति। वैग्रारधानि वैग्रार्द्यः ग्रुन्यानीति न अद्धिति। प्रतिसम्बिदः प्रतिसम्बिद्धः शून्या इति न अइधित। महामैत्री महामैत्रा शून्येति न अद्धति । महाकरुणा महाकरुणया ग्रून्टेति न अद्धिति । श्रावेणिकवुद्धधर्माः त्रावेणिकवुद्धधर्मीः श्रन्या दति न अद्धिति ।

श्रोत श्रापत्तिपत्तं श्रोत श्रापित्तपत्तेन ग्र्त्यमिति न श्रह्-धित । सक्तदागामिपत्तं सक्तदागामिपत्तेन ग्रुत्यमिति न श्रह्धित । श्रनागामिकपत्तमनागामिकपत्तेन ग्र्त्यमिति न श्रह्धित । श्रक्तंत्रमर्वेत्तेन ग्रुत्यमिति न श्रह्धित । प्रत्येकनोधिः प्रत्येकनोधा ग्रुत्येति न श्रह्धित । मार्गाकारज्ञता मार्गाकारज्ञतया ग्रुत्येति न श्रह्धित । सर्व्याकारज्ञता सर्व्याकारज्ञतथा ग्रुत्येति न श्रह्धित ।

ते न प्रतितिष्ठिन्त । किमिति न प्रतितिष्ठिन्त । दानपार-सितायां न प्रतितिष्ठिन्त । ग्रीलपार्मितायां न प्रतितिष्ठिन्त । चान्तिपार्मितायां न प्रतितिष्ठिन्त । वीर्च्यपार्मितायां न प्रति-तिष्ठिन्ति । थ्यानपार्मितायां न प्रतितिष्ठिन्ति । प्रज्ञापार्मितायां न प्रतितिष्ठिन्ति ।

श्रधातमग्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । विद्विश्चाग्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । श्रधातमविष्ठिक्ति । महाग्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । ग्रह्मतग्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । महाग्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । परमार्थग्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । श्रवंक्तग्र्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । श्रवंक्तग्र्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । श्रवंक्तग्र्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । श्रवंकतग्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । श्रवंकतग्र्न्यतायां न प्रतिविष्ठन्ति । श्रवंकतग्र्न्यतायां न प्रतिविष्ठन्ति । श्रवंतिष्ठन्ति । श्रवंतिष्ठन्ति । स्वचंचणग्र्न्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति ।

श्वभावश्च्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति । खभावश्च्यतायां न प्रति-तिष्ठन्ति । श्वभावखभावश्च्यतायां न प्रतितिष्ठन्ति ।

श्रावैवर्त्तिकस्रस्रो न प्रतितिष्टन्ति । ख्रुल्युपखानेषु न प्रतिनिष्टन्ति । सम्यक्प्रहाणेषु न प्रतितिष्टन्ति । ख्रिह्मपादेषु न प्रतितिष्टन्ति । ख्रिह्मपादेषु न प्रतितिष्टन्ति । विष्ठेषु न प्रतितिष्टन्ति । विष्ठेषु न प्रतितिष्टन्ति । विष्ठेषु न प्रतितिष्टन्ति । श्राय्यंप्राष्ट्रभागं न प्रतितिष्टन्ति । श्राय्यंप्राष्ट्रभागं न प्रतितिष्टन्ति । श्राप्रमाणेषु न प्रतितिष्टन्ति । श्राष्ट्रस्य न प्रतितिष्टन्ति । श्राष्ट्रस्य न प्रतितिष्टन्ति । श्राप्ट्रस्य न प्रतितिष्टन्ति । श्राप्ट्रस्य न प्रतितिष्टन्ति । श्राप्ट्रस्य न प्रतितिष्टन्ति । श्राप्ट्रस्य न प्रतितिष्टन्ति । स्राप्ट्रस्य न प्रतितिष्टन्ति ।

तेऽभिनिविष्टाः । किमित्यभिनिविष्टाः । रूपेऽभिनिविष्टाः । वेदनायामभिनिविष्टाः । यंज्ञायामभिनिविष्टाः । यंक्कारेव्यभिनिविष्टाः । वेदनायामभिनिविष्टाः । यंज्ञायामभिनिविष्टाः । योजेव्यभिनिविष्टाः । प्राणेऽभिनिविष्टाः । जिज्ञायामभिनिविष्टाः । काये-ऽभिनिविष्टाः । मनन्यभिनिविष्टाः । रूपेऽभिनिविष्टाः । ग्रन्थेऽभिनिविष्टाः । ग्रन्थेऽभिनिविष्टाः । ग्रन्थेऽभिनिविष्टाः । यंजेऽभिनिविष्टाः । यंजेऽभिनिविष

चचुर्विज्ञानधाताविभिनिविष्टाः। स्रोचिवज्ञानधाताविभिनिविष्टाः। प्राणिवज्ञानधाताविभिनिविष्टाः। किञ्चाविज्ञानधाताविभिनिविष्टाः। कायविज्ञानधाताविभिनिविष्टाः। मनोविज्ञानधाताविभिनिविष्टाः। धर्म्यधातुष्यभिनिविष्टाः। विज्ञानेऽभिनिविष्टाः। रागेऽभिनिविष्टाः। देषेऽभिनिविष्टाः। मोद्येऽभिनिविष्टाः। दृष्टिकतेऽभिनिविष्टाः। स्रविद्यायामभिनिविष्टाः। संस्कारेष्यभिनिविष्टाः। विज्ञानेऽभिनिविष्टाः। स्राप्ते-विष्टाः। नामक्पेऽभिनिविष्टाः। एक्ष्यतनेऽभिनिविष्टाः। स्र्पे-ऽभिनिविष्टाः। वेदनायामभिनिविष्टाः। खण्यामभिनिविष्टाः। उपादानेऽभिनिविष्टाः। भावेऽभिनिविष्टाः। जाताविभिनिविष्टाः। जर्गामर्णेष्यभिनिविष्टाः।

द्गनपार्मितायामभिनिविष्टाः । श्रीलपार्मितायामभिनिविष्टाः । वान्तिपार्मितायामभिनिविष्टाः । वीर्थ्यपार्मिताया-मिनिविष्टाः । ध्यानपार्मितायामभिनिविष्टाः । प्रज्ञापार्-मितायामभिनिविष्टाः ।

श्रधातमग्रन्यतायामभिनिविष्टाः । विद्विश्चित्र्यतायामभिनिविष्टाः । ग्रन्थताग्रूत्यतायामभिनिविष्टाः । महाग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । परमार्थग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । महाग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । श्रमंक्वतग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । श्रत्यनग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । श्रनवराग्रग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । श्रनवकार्ग्यतायामभिनिविष्टाः ।

प्रक्षतिग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । स्रवैध्यंग्र्यतायामभिनिविष्टाः ।

प्रक्षतिग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । श्रन्यक्षभग्र्न्यतायामभिनिविष्टाः ।

सक्षवणग्रून्यतायामभिनिविष्टाः । श्रन्यक्षभग्रुन्यतायामभिनिविष्टाः ।

सक्षवणग्रून्यतायामभिनिविष्टाः। श्रनुपक्षभग्रुन्यतायामभिनिविष्टाः।

श्रभावश्रुत्यतायामभिनिविष्टाः । स्त्रभावश्रूत्यतायामभिनिविष्टाः । श्रभावस्त्रभावश्रूत्यतायामभिनिविष्टाः ।

सृत्युपखानेव्यभिनिविष्टाः । सस्वन् प्रश्चोव्यभिनिविष्टाः । स्वद्भिन् पादेव्यभिनिविष्टाः । इन्द्रियेव्यभिनिविष्टाः । विव्यभिनिविष्टाः । विव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभापत्तिव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभापत्तिव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभापत्तिव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः । व्यभिनिविष्टाः । व्यव्यभिनिविष्टाः ।

तेन कारणेन वाला इत्युच्यने। त्राइ। एवं शिचमाणो भगवन् वोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां शिचते। सर्वा-कारज्ञतायां निर्याति। भगवानाइ। इह गारदतीपुत्र वोधि-सत्त्वोमहासत्त्वोऽनुपायकौग्रलेन प्रज्ञापार्मितां कच्ययिलाऽभि-निविग्रते। धानपार्मितां कच्ययिलाऽभिनिविग्रते। वीर्यपार्मितां कच्ययिलाऽभिनिविग्रते। चान्तिपार्मितां कच्ययिलाऽभिनिविग्रते। चान्तिपार्मितां कच्ययिलाऽभिनिविग्रते। चान्तिपार्मितां कच्ययिलाः

ऽभिनिविशते। शीखपारिमतां कच्यिव्लाऽभिनिविशते। दानपारिमतां कच्यिव्लाऽभिनिविशते। श्रधात्मश्रून्यतां कच्ययिव्लाऽभिनिविशते। श्रधात्मः
विद्वश्राश्रून्यतां कच्ययिव्लाऽभिनिविशते। श्रधात्मः
विद्वश्राश्रून्यतां कच्ययिव्लाऽभिनिविशते। श्रून्यताश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। महाश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। परमार्थश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। संक्ष्मतश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। श्रमंक्षतश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। श्रव्यन्तश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। श्रव्यव्याः
ऽभिनिविशते। श्रमवकारश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। प्रकृतिश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। सर्वध्यमश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। श्रक्मवश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। श्रमावश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते। श्रभावश्रून्यतां कच्ययिवाऽभिनिविशते।

सृत्युपस्थानानि कन्ययिलाऽभिनिविभते। सम्यक्पहाणानि कन्ययिलाऽभिनिविभते। स्टिष्ट्रपादान् कन्ययिलाऽभिनिविभते। इन्द्रियाणि कन्यथिलाऽभिनिविभते। वन्नानि कन्ययिलाऽभि-निविभते। वोध्यङ्गानि कन्ययिलाऽभिनिविभते। श्रार्थ्याष्टाङ्गमागैं कन्ययिलाऽभिनिविभते। श्रार्थेषत्यानि कन्ययिलाऽभिनिविभते। ध्यानानि कन्ययिलाऽभिनिविभते। श्रप्रमाणानि कन्ययिलाऽभि-निविभते। श्राह्ण्यसमापत्तीं कन्ययिलाऽभिनिविभते। श्रन्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचाणि कन्ययिलाऽभिनिविभते। श्रम्याः कक्षयिलाऽभिनिविगते । समाधीन् कक्षयिलाऽभिनिविगते । धारणीसुखानि कक्षयिलाऽभिनिविगते । तथागतवज्ञानि कक्षयिलाऽभिनिविगते । वेगारद्यानि कक्षयिलाऽभिनिविगते । प्रति-सिवदः कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । महाभैनौं कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । महाभैनौं कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । महाभैनौं कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । महाभक्षणं कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । मर्थन्नतां कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । सर्वन्नतां कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । सर्वन्नतां कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । सर्वन्नतां कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते । सर्वन्नतां कक्ष्ययिलाऽभिनिविगते ।

स्रतेन प्रार्दतीपुत्र पर्यायेण वोधिसलोमहासलः प्रश्नापार
मितायां न प्रिचते । सर्वाकार्श्वतायां न निर्याति । श्राह । कथं पुनर्भगवन् वोधिसलोमहासलः प्रश्नापारिमतायां प्रिचते । यथा
प्रिचमाणः प्रश्नापारिमितायां निर्याति । भगवानाह । यदा प्रार्दतीपुत्र वोधिसलोमहासलः प्रश्नापारिमितायां चरंखां प्रश्नापार
सितां नोपलभते । न समनुप्रयत्येव खलु प्रार्दतीपुत्र वोधि
सलोमहासलः प्रश्नापारिमितायां प्रिचमाणः सर्वाकार्श्वतायां

निर्यात्यनुपलक्षयोगेन । यदा प्रार्दतीपुत्र वोधिसलोमहामलः

ध्यानपारिमितायां चरंखां ध्यानपारिमतां नोपलभते न समनु
प्रयत्येवं खलु प्रिचमाणः प्रदितीपुत्र वोधिसलोमहामलः प्रश्ना
पारिमितायां प्रिचमाणः सर्वाकार्श्वतायां निर्यात्यनुपलक्षयोगेन ।

यदा प्रार्दतीपुत्र वोधिसलोमहासलो वीर्व्यपरिमतायां चरंखां

वीर्य्यपारिमतां नोपलभते न समनुप्रयत्येवं खलु प्रार्दतीपुत्र

वोधिसलोमहासलः प्रशापारिमतायां प्रिचमाणः सर्वाकार्श्वतायां

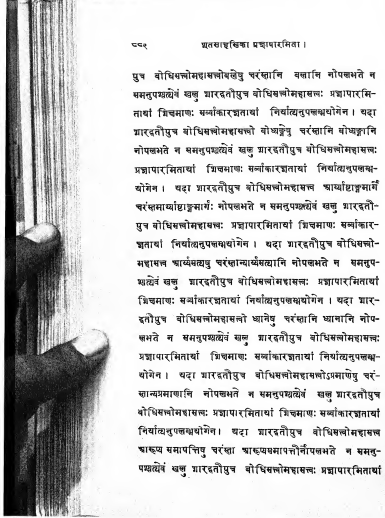
नियां खाल्यपारिमतायां चरंसां चाल्यिपारिमतां नोपसभते न समतुपक्षयेवं खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोमतायां चरंसां चाल्यिपारिमतां नोपसभते न समतुपक्षयेवं खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोमत्तरायः प्रज्ञापार-मितायां ग्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यतुपस्त्रभयोगेन । यदा ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोमत्तरायां निर्यात्यतुपस्त्रभयोगेन ने समतुपक्षय्येवं खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोमत्तरायां ग्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यतुपलस्त्रयोगेन । यदा खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोन् निर्यात्यतुपलस्त्रयोगेन । यदा खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोन् महासत्त्रो दानपारिमतायां चरंसां दानपारिमता नोपलसते न समतुपक्षयोवं खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोन् । स्थानतुपक्षयोवं खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोन् । स्थानतुपक्षयोवं खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्त्रोमत्तरायां निर्यात्यतुपलस्त्रथोगेन ।

यदा प्रारदतीपुत्र वोधिसलोमहासलोऽध्यात्मग्र्न्यतायां चरं-स्तामध्यात्मग्र्न्यतां नोपस्तमते न समनुपय्यत्येवं खलु प्रारदतीपुत्र वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां प्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यनुपलस्थयोगेन । यदा प्रारदतीपुत्र वोधिसलोमहासलो विहर्द्वाग्र्न्यतायां चरंसां विहर्द्वाग्र्न्यतां नोपसमते न समनु-प्रयत्येवं खलु प्रारदतीपुत्र वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां प्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यनुपलस्थयोगेन । यदा प्रार-दतीपुत्र वोधिसलोमहासलोऽध्यात्मविहर्द्वाग्र्न्यतायां चरंसाम-ध्यात्मविहर्द्वाग्र्न्यतां नोपलमते न समनुप्रकृत्येवं खलु प्रारदतीपुत्र वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां प्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यनुपलस्थयोगेन । यदा खलु प्रारदतीपुत्र वोधिसलोमहा- सत्तः शुन्यताशुन्यतायां चरंखां शुन्यताशून्यतां नोपलभते न समनुपख्यवेवं खल् प्रारदतीपुच बोधिमलोमहासत्तः प्रज्ञापार-मितायां भिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यातानुपलस्थोगेन। यदा प्रारद्वतीपुत्र बीधिसलोमहासलो महाग्रुत्यतायां चरंखां महाग्र्न्यतां नोपखभते न समनुपच्छत्वेवं खलु भारदतीपुत्र बोधि-सन्तोमहासन्तः प्रज्ञापार्भितायां ग्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यतुपसम्योगेन । यदा ग्रारदतीपुत्र बोधिमलोमहामलः परमार्थशून्यतायां चरंखां परमार्थशून्यतां नोपलभते न समतु-पथ्यत्वेवं खल् प्रारद्वतीपुच बोधियत्वोमद्दायत्वः प्रज्ञापार्गमतायां शिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्यनुपलस्थयोगेन। यदा ग्रार-दतीपुच बोधिसच्चोमहासचः संक्रतग्र्न्यतायां चरंसां संक्रत-ग्रुन्यतां नोपसभते न ममनुपग्यत्येवं खल् ग्रारदतीपुच वोधिमची-महासन्तः प्रज्ञापारिमतायां शिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्या-त्यनुपलस्थागेन। यदा भारदतीपुच बोधिसत्तोमसामत्वीऽसंक्षत-शुन्यतायां चरंस्तामभंस्त्रतश्चन्यतां नोपसभते न समनुपश्चत्येवं खलु गारदतीपुत्र बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां भिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्यनुपन्नभयोगेन । यदा ग्रारदतीपुच बोधिमत्त्रोमहामत्त्रोऽत्यन्तशून्यतायां चरंस्तामत्यन्तशून्यतां नोप-लभते न समनुपय्यत्येवं खल् प्रारद्तीपुत्र बोधिमलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां भिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्यतुपसम-योगेन । यदा ग्रारद्वतीपुच बोधिसत्तोमहासत्त्वोऽनवरायश्च्यतायां चरंखामनवरायश्च्यतां नोपलभते न समनुपश्चत्येवं खलु शार-



दतीपुत्र बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां शित्रमाणः सर्वा-कारज्ञतायां निर्यात्यनुपलक्षयोगेन । यदा ग्रारदतीपुच बोधि-सन्तोमहासन्तोऽनवकारग्रुत्यतायां चरंकामनवकारग्रुत्यतां नोप-जभते न समनुपायत्वेवं खल् प्रारदतीपुत्र बोधिमलोमहासलः प्रज्ञापारमितायां प्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यत्रपचसा-थोगेन। यदा भारदतीपुच बोधिसत्तीसहासत्तः प्रकृतिशून्यतायां चरंस्तां प्रक्रतिग्रन्यतां नोपसभते न समनुपग्यत्येवं खल् दोधि-सचौमहासचः प्रजापारसितायां प्रिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्याखनुपलस्थयोगेन। यदा प्रारदतीपुत्र वोधिसलोमहासलः सर्वधर्षग्रुन्यतायां चरंसां सर्वधर्षग्रून्यतां नोपसभते न समसु-पखळीवं खल ग्रारदतीपुच बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां भिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्यनुपलस्थोगेन। यदा ग्रार-दतीपुच बोधिमलोमहामलः खलचणग्रन्यतायां चरंसां खलचण-ग्रून्यतां नोपखभते न समनुपश्यत्वेवं खलु गारदतीपुच नोधि-सत्तोमरामतः प्रज्ञापारसितायां ग्रिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्यनुपलक्षयोगेन। यहा भारदतीपुच वोधिसलोमहासलो-ऽनुपन्नभाश्च्यतायां चरंसामनुपन्नभाश्च्यतां नोपनोभते न समनु-पम्यत्येवं खलु प्रारदतीपुत्र बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां भिचनाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्यनुपचन्नयोगेन । यदा ग्रार-इतीपुच बोधिसचोमहासचोऽभावशून्यतायां चरंसामभावशून्यतां नोपलमते न समनुपष्यत्येवं खल् ग्रारदतीपुत्र नोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्वात्यत्वस्थ- योगेन। यदा प्रारद्वतीपुच वोधिसलोमहासत्तः खभावग्रूत्यतायां चरंखां खभावग्रूत्यतां नोपलभते न समनुपग्रत्येवं खलु प्रार्द्वतीपुच वोधिसलोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां प्रिचमाणः सर्व्वाकारज्ञतायां निर्धात्यनुपलस्थयोगेन। यदा प्रारद्वतीपुच वोधिसलोमहासत्त्वोऽभावखभावग्रूत्यतायां चरंखामभावखभावग्रूत्यतां नोपलभते न समनुपग्रत्येवं खलु प्रारदीपुच वोधिसलोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां प्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्धात्यनुपलस्थन्योगेन।

यदा गारदतीपुच वोधिसचोमहासचः स्राय्पस्थानेषु चरंस्तानि स्राय्पस्थानानि नोपलभते न समनुपक्षय्येवं खलु गारदतीपुच वोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिसतायां शिचमाणः सव्याकारज्ञतायां निर्यायनुपलस्थयोगेन । यदा गारदतीपुच वोधिसचोमहासचः सस्यक् प्रहाणेषु चरंसानि सस्यक् प्रहाणानि नोपलभते न समनुपक्षय्येवं खलु गारदतीपुच वोधिसचोमहामचः
प्रज्ञापारिमतायां शिचमाणः सव्याकारज्ञतायां निर्यायनुपलस्थथोगेन । यदा गारदतीपुच वोधिसचोमहासचः स्टिष्ट्रपादेषु
चरंसानृद्धिपादान् नोपलभते न समनुपक्षय्येवं खलु गारदतीपुच
वोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमताथां शिचमाणः सर्व्याकारज्ञताथां निर्यायनुपलस्थयोगेन । यदा गारदतीपुच वोधिसचोमहासच्च इन्द्रियेषु चरंसानीन्द्रियाणि नोपलभते न समनुपक्षय्येवं
खलु गारदतीपुच वोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां गिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यायनुपलस्थयोगेन । यदा गारदती-



शिचमाणः मर्व्याकार्ज्ञतायां निर्यात्यनुपन्नस्योगेन । यदा भारदती-पुत्र बोधिसलोमहासलो विमोचेषु चरंखानि विमोचाणि नोप-लभते न समनुपक्षत्येवं खलु गारदतीपुत्र बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञा पारसितायां भिचमाणः सर्वाकार्ज्ञतायां निर्वात्यनुपन्नभयोगेन। यदा गारदतीपुच बोधिमलोमहामलोऽनुपूर्वविहारसमापत्तिषु चरंसा अनुपूर्वविद्यारसमापत्तीनीपसभते न समनुपछारीवं खल् ग्रारदतीपुत्र बोधिसलोमहासलः प्रजापार्मितायां शिल्माणः सर्वाकारज्ञतायां निर्वात्यतुपस्त्रभयोगेन । यदा भारदतीपुच बोधिसलोमहासलः ग्रन्थतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु चरं-स्तानि शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुकानि नोपस्रभते न सम-नुपग्रात्येवं खल् गारदतीपुच बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापार्गम-तायां प्रिचमाणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यस्पनभयोगेन । यदा ग्रारदतीपुच बोधिसत्त्वोमहासत्त्वोऽभिज्ञासु चरंसा श्रभिज्ञानोपल-भते न समनुपग्यत्येवं खलु ग्रारद्वतीपुच वोधिसलोमद्दामलः प्रज्ञा-पारसितायां भिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यातानुपलस्थयोगेन। यदा गारदतीपुत्र वोधिसत्तोमहासत्तः समाधिषु चरंसान् समा-धीन् नोपलभते न ममनुपश्चत्येवं खलु ग्रारदतीपुच बोधिमचो-महासत्तः प्रज्ञापार्सितायां भिचमाणः सर्व्याकार्ज्ञतायां निर्धात्य-नुपलस्थोगेन । यदा भारदतीपुत्र बोधिसत्त्वोसहासलोकानेषु चरंखानि धानानि नोपलभते न समनुपछत्येवं खल गार्दतीपुच बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचमाणः सर्वाकारज्ञ-तायां निर्यात्यनुपत्तक्षयोगेन । यदा ग्रारद्वतीपुत्र बोधिमत्त्वो-

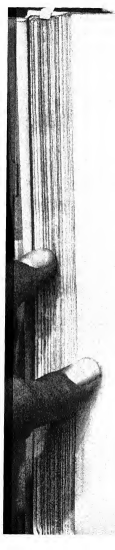
महासच्चोऽप्रमाणेषु चरंस्तान्यप्रमाणानि नोपस्नभते न समनुपक्षयोवं खनु गारदतोषुच वोधिसच्चोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां ग्रिच-माणः सर्व्याकारज्ञतायां निर्यात्यनुपनस्थयोगेन ।

यदा प्रारदतीपुच वोधियत्त्रोमहायत्त्रसृषु प्रतियस्तिस् चरंसाः प्रतियस्तिद्दे नोपलभते न समनुपद्यत्येवं खलु प्रारदतीपुच वोधियत्त्रीमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणः सव्याकारज्ञतायां निर्यात्रानुपलभ्ययोगेन । यदा प्रारदतीपुच वोधियत्त्रोमहासत्त्रोनं सहामेचीं नोपलभते न समनुपद्यत्येवं खलु प्रारदतीपुच वोधियत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणः सव्याकारज्ञतायां निर्यात्रानुपलभ्ययोगेन । यदा प्रारदतीपुच वोधियत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्रानुपलभ्ययोगेन । यदा प्रारदतीपुच वोधियत्त्रोमहायत्तः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्रानुपलभ्ययोगेन । यदा प्रारदतीपुच वोधियत्त्रोमहायत्तः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्यात्रानुद्रधर्मान्त्रोपलभते न समनुपद्यत्येवं खलु प्रारदती-पुच वोधियत्त्रोमहायत्तः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचमाणः सर्वाकार-प्रज्ञायां निर्यात्रानुपलभयोगेन ।

यदा खलु ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्तोमद्दासत्तः सर्व्याकारज्ञतायां परंक्षां सर्व्याकारज्ञतां नोपलभते न समतुपछ्यीयं खलु ग्रारदती-पुत्र वोधिसत्तोमद्दासत्तः प्रज्ञापारमितायां ग्रिजमाणः सर्व्याकार-ज्ञतायां निर्यात्यतुपलस्थोगेन । यदा ग्रारदतीपुत्र वोधिसत्तो-महासत्त्वो मार्गाकारज्ञतायां चरंकां मार्गाकारज्ञतां नोपलभते न समतुपश्रत्येवं खलु गार्दतीपुत्र वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्-मितायां भित्रमाणः सर्वाकारज्ञतायां निर्धात्यतुपत्तस्थयोगेन । यदा गार्दतौषुत्र वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरंसां प्रज्ञापार्मितां नोपत्तभते न समतुपश्रत्येवं खलु गार्दतौषुत्र वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां भित्रमाणः सर्व्याकार्ज्ञतायां निर्यात्यतुपत्तस्थयोगेन ।

शह । कखाऽत्पलक्षथोगेन । भगवानाह । श्रधात्मग्र्यताया अनुपलक्षथोगेन । विद्द्रीश्र्य्यताया अनुपलक्षथोगेन ।
श्रधात्मविद्द्रीश्र्य्यताथा अनुपलक्षथोगेन । श्रन्यताश्र्यत्यताया
श्रनुपलक्षथोगेन । महाश्र्यताथा अनुपलक्षथोगेन । परमार्थाश्र्यताया अनुपलक्षथोगेन । संक्षतश्र्य्यताया अनुपलक्षथोगेन ।
श्रसंक्षतश्र्यताया अनुपलक्षथोगेन । श्रत्यन्तश्र्यताया अनुपलक्षथोगेन । श्रनवराधश्र्यताया अनुपलक्षथोगेन । श्रनवकारश्र्यताथा अनुपलक्षथोगेन । प्रह्यतिश्र्यताया श्रनुपलक्षथोगेन । श्रनुपलक्षथोगेन । खलचणश्र्यताया श्रनुपलक्षथोगेन । श्रनुपलक्षश्र्यताया श्रनुपलक्षथोगेन । श्रनुपलक्षश्र्यताया श्रनुपलक्षश्रम्यपलक्षथोगेन । स्रभावश्र्यताया श्रनुपलक्षश्रमुपलक्षथोगेन । स्रभावश्र्यताया श्रनुपलक्षभावश्र्यताया श्रनुपलक्षश्रमुपलक्षथागेन । स्रभावश्र्यताया श्रनुपलक्षभावश्र्यताया श्रनुपलक्षभावश्र्यताया श्रनुपलक्षभावश्र्यताया श्रनुपलक्ष-

ग्रतसाहस्राः प्रज्ञापार्मितायाः पञ्चमः परिवर्त्तः ॥



## श्रय षष्टः परिवर्त्तः।

श्रयायुशान सुस्तिभंगवन्तमेतदवीचत्। यो भगवन्नवं प्रच्नेत किसयं सायापुरुषः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचित्रा सर्व्याकारज्ञतायां निर्धाति। सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्थतीति। तस्य भगवनेवं एच्छतः सतः कथं निर्देष्ट्यं। यो भगवदेवं पृच्छेत किमयं मायाप्रकाः धानपारसितायां ग्रिचिला धर्वाकारज्ञतां निर्योखित । सर्वाका-रज्ञतामनुप्रास्थतीति। तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः सतः कयं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषोवीर्य्यपारमितायां प्रिचिला मर्ज्याकारज्ञतायां निर्याखित । मर्ज्याकारज्ञतामन्त्रप्राप्यतीति । तस्य भगवनेवं पृच्छतः सतः क्यं निर्देष्ट्यं। यो भगवनेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषः चान्तिपार्मितायां भिचिला धर्वाकारज्ञतायां निर्या-स्यति । सर्व्याकारचातामन्त्रप्राध्यतीति । तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः क्यं निर्देश्यं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत किमयं मायाप्रहणः भील-पारमितायां भिचिला सर्व्याकारज्ञतायां निर्वाखित । सर्व्याकार-ज्ञतामनुप्राप्यतीति । तस्य भगन्नेवं पृच्छतः सतः कयं निर्देष्ट्यं । यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषोदानपार्मितायां प्रिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यास्त्रति । सर्वाकारज्ञतामत्रप्रास्त्रतीति । तस्त भगवनेवं एच्छतः सतः कथं निर्देष्ट्यं। यो भगवनेवं एच्छेत्। किमयं मायाप्रह्षोऽध्याताग्रन्यतायां भिचिता सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकार ज्ञतामन्त्रप्राध्यतीति । तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः

सतः कयं निर्देष्टयं। यो भगवन्नेवं पृच्हेत् किमयं मायापुरुषो बहिद्धांग्रत्यतायां गिचिला सर्व्याकारज्ञतायां निर्यास्त्रति। सर्वा-कार ज्ञतामन्त्रप्राध्यतीति । तस्य भगवन्नेवं प्रक्कतः सतः कथं निर्दे-ष्ट्रवं । यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषोऽध्यात्मव हिर्द्वाग्रान्य-ताथां भिचिता सर्वाकारज्ञतायां निर्याखात । सर्वाकारज्ञताम-त्रप्राप्यतीति । तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः सतः कथं निर्देष्ट्यं । यो भगवन्नेवं प्रच्छेत किमयं मायापुरुषः शून्यताशून्यतायां शिचिता सर्वाकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकार ज्ञतामनुप्रास्थतीति । तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः कयं निर्देष्टवं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत किमयं मायापुरुषो महाशून्यतायां शिचिला मर्जाकारज्ञतायां निर्यास्ति । सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्यतीति । तस्त भगवन्नेवं प्रक्कतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत किमयं मायाप्रहषः परमार्थग्रन्यतायां भिचिता सर्वाकारज्ञतायां निर्यास्त्रति । सर्वा-कारज्ञतामत्रप्राध्यतीति । तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः सतः कथं निर्देष्ट्यं। यो भगवनेवं एच्छेत किमयं मायापुरुषः संख्वतग्रन्थ-तायां भिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यास्ति। सर्वाकारज्ञतास-न्तप्राप्यतीति । तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः क्यं निर्देष्ट्यं। यो भगवसेवं पृच्छेत किमयं मायापुरुषोऽसंख्यतग्रन्यतायां ग्रिचिला मर्व्याकारज्ञतायां निर्यास्ति। सर्व्याकारज्ञतामन्त्रप्रस्तौति । तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः कयं निर्देष्टवं। यो भगवन्नेव पृच्छेत् किमयं मायापुरुषोऽत्यन्तग्रन्यतायां ग्रिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्या-स्थति । सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्थतीति । तस्य भगवनेवं प्रस्कतः

मतः कथं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत किमयं मायापुरुषोऽनव-राग्रग्रन्थतायां ग्रिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाका-रज्ञतामनुप्रास्थतीति । तस्य भगवनेवं पृच्चतः सतः कथं निर्दे-ष्ट्यं। यो भगवन्नेवं प्रच्छेत् किमयं मायापुरुषोऽनवकारग्रन्यतायां शिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकारज्ञतामन्त्रप्रथ-तीति। तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगव-सेवं पृच्छेत् किसयं सायापुरुषः प्रकातिशून्यतायां शिचिला मर्व्याकारज्ञतायां निर्याखतीति । पर्व्याकारज्ञतामत्रप्राखतीति । तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः कयं निर्देष्टयं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत किमयं मायापुरुषः सर्वेधर्माग्रुन्यतायां भिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकार्ञ्चतामनुपाखतीति। तस्य भगवन्नेतं पृच्छतः मतः कर्षं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषः खसचणग्रन्यतायां भिचिता मर्वाकारज्ञतायां निर्योखित । सर्वा-कारजतामनुप्राप्यतीति। तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः सतः कर्यः निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं एच्छेत् किमयं मायापुरुषोऽनुपलक्षश्चान्य-तायां ग्रिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकारज्ञताम-त्रप्रास्थतौति । तस्य भगवन्नेवं एच्छतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगवनेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषोऽभावग्रुन्यतायां ग्रिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यास्थिति। सर्व्याकारज्ञतासनुप्रास्थितीति। तस्य भगवस्त्रेवं प्रच्छतः सतः कयं निर्देष्ट्यं। यो भगवस्त्रेवं पृच्छेत विभयं सायापुरुषः खभावग्रत्यतायां ग्रिचिता सर्वाकार-ज्ञतायां निर्यास्ति । सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्त्रतीति । तस्य भग- चेवं प्रच्छतः सतः कयं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं प्रच्छेत् किमयं भाषापुरुषोऽभावस्त्रभावस्त्र्यतायां ग्रिचिला सर्व्याकारज्ञतायां निर्यास्त्रति। सर्व्याकारज्ञतामनुप्रास्त्रतीति।

तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगवन्नेवं। प्रच्छेत् किमयं मायापुरुषः सृत्युपस्थानेषु प्रिचिला सर्वाकारज्ञ-तायां निर्याखित । सर्व्याकारज्ञतामत्तप्राष्यतीति । तस्य भगवनेवं पृच्छतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किसयं साथा-पुरुषः सम्यक् प्रहाणेषु प्रिचिता सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकारञ्चतामनुप्राख्यतीति । तस्य भगवस्त्रेवं प्रश्कतः सतः कथं निर्देष्टवं। थो भगवनेनं एक्हेत् किमयं मायापुरूष चिद्धिपादेषु भिचिला सर्वाकारञ्जतायां निर्याखित । सर्वाकारञ्जतामनुप्राध्य-तीति । तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः कथं निर्देष्टवं। यो भगवन्नेवं प्रच्छेत् किमयं मायापुरुष दन्द्रियेषु ग्रिचिता सर्वाका-रज्ञतायां निर्याखित । धर्नाकार् ज्ञतामसुप्राख्यतीति । तस्य भगवसेवं एच्छतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगवसेवं इच्छेत् किमयं मायापुरुषो बोधक्षेषु प्रिचिला वर्ज्याकारश्वनाथां निर्धा-खति । सर्वाकार् ज्ञतामनुप्रास्थतीति । तस्य भगवन्नेवं एकतः सतः क्यं निर्देष्ट्यं। यो अगवनेवं प्रच्छेत् किमयं प्राथापुरुष श्रार्च्याष्ट्राङ्गमार्गे श्रिचित्रा धर्व्वाकारज्ञतायां निर्याखित। धर्व्वाकारज्ञ-तामन्त्राप्यतीति । तस्य भगवन्नेवं पृच्छतः सतः कयं निर्देष्टयं । यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुष श्रार्थमत्येषु शिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यास्ति। सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्तिति। तस

भगवन्नेवं पृच्छतः सतः कथं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषो थानेषु भिचिता सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । तद्यं भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं भायापुरुषोऽप्रमाणेषु भिचित्वा सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार ज्ञतायन्तु पृच्छेत् किमयं भायापुरुष श्राष्ट्र्य सतः कयं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुष श्राष्ट्र्य । यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुष श्राष्ट्र्य प्रमापत्तिषु भिचित्वा सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार ज्ञतामनुप्राच्यते । ये भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषो प्रदित्वा सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार ज्ञतामनुप्राच्यते । तद्य भगवन्नेवं पृच्छेतः सतः कयं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषो नवसनुपूर्व्यति । सर्व्याकार प्रमापत्तिषु भिचित्वा सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार च्यापनिष्ठ भिचित्वा सर्व्याकार ज्ञतायां निर्याखित । सर्व्याकार ज्ञतामनुप्राच्यते ति ।

तस्य भगवन्नवं पृच्छतः सतः कथं निर्दृष्ट्यं। यो भगवन्नवं पृच्चेत् किमयं मायापुरुषः यूत्यता निमित्ता प्रणिहितविमोचेषु गिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकारज्ञतामनुप्राप्यनिति । तस्य भगवन्नवं पृच्छतः सतः कथं निर्दृष्ट्यं। यो भगवन्नवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषोऽभिज्ञासु गिचिला सर्वाकार्ज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकार्ज्ञतामनुप्राप्यतीति । तस्य भगवन्नवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषे । यो भगवन्नवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषः सतः कथं निर्दृष्ट्यं। यो भगवन्नवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषः समाधिषु गिचिला सर्वाकार्ज्ञतायां निर्याखित ।

सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्थतीति । तस्य भगवन्नवं प्रच्छतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषोधारणीमुखेष भिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यास्थित । सर्वाकारज्ञतामनप्राफ्य-तीति । तस्य भगवनेवं प्रस्कृतः सतः कयं निर्देष्टवं । यो भगव-नेवं पृच्छेत् किसयं सायापुरूषस्वयागतवलेष भिचिता सर्व्याकार-ज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्थतीति । तस्य भगव-नेवं पृच्छतः सतः कथं निर्देष्टयं। यो भगवनेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषो वैगारसेषु गिचिला मर्व्वाकारज्ञतायां निर्यास्वति । सर्वाकारज्ञतामनुप्रास्थतीति । तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः सतः कथं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं प्रच्छेत् किमयं मायापुरुषः प्रतिसम्बित्स् शिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्धास्ति । सर्वाकारज्ञतामत्प्राप्य-तीति । तस्य भगवन्नेवं एच्छतः सतः क्यं निर्देष्टयं। यो भगवन्नेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषो महामैद्यां प्रिचिला सर्व्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वाकारज्ञतामनुप्राख्यतीति । तस्य भगवनेवं पृच्छतः सतः कथं निर्देष्टवं। यो भगवनेवं पृच्छेत् किमयं मायापुरुषो महाकरुणायां भिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्याखित । सर्वा-कारज्ञतामनुपाध्यतीति । तस्य भगवन्नेवं प्रच्छतः सतः कथं निर्देष्ट्यं। यो भगवन्नेवं प्रच्छेत् किमयं मायापुरुषोऽष्टादभावेणिक-बुद्धधर्मेषु भिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यास्ति। सर्वाकारज्ञता-सन्तप्राप्यतीति ।

एवसुके भगवानायुक्षन्तं सुस्रतिमेतद्वोचत् । तेन हि सुस्रते लामेवाच प्रतिप्रच्यामि । यथा ते चमते तथाव्याकुर । तत् किं मन्यसे सुभते उन्यद्रुपमन्यमाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यसे सुस्ते उन्यावेदनाउन्यामाया । त्राह । नोहीदं भगवन्। तत् किं मन्यसे सुभ्रते ऽन्यासंज्ञाऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यरे सुस्रते उन्येमंस्काराः । श्रन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यरे सुन्द्रते ऽन्यदिज्ञानमन्यामाया। श्राह। नोहीर्द भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यवे सुस्ते उन्यच्चुरप्धामाया । श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुऋते Sन्यच्छ्रोचमन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यरे सुभूते (न्यद्वाणमन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुस्रते उन्याजिङ्गाऽन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यरे सुस्रते उन्यःकायो-Sन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् विं मन्यसे सुभूते उन्यर्कानाऽन्यामाया। श्राह । नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुक्षते उत्यद्भुपमन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यः ग्रब्दाऽन्यामाया । त्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते उन्योगन्धोऽन्यामाया। त्राहः। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते ऽन्योर्सोऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुक्षते उन्यःसर्ग्रो-उन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभते (त्येधमा त्रत्यामाया। त्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्यचनुर्विज्ञानमन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्यत् श्रीचिवज्ञानसन्यासाया । श्राष्ट्र । नोष्टीदं सगवन् । सगवानाष्ट्र । तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्यद्वाणविज्ञानमन्यामाया । श्वाह । नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यक्तिङ्गाविज्ञान-मन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यत्कायविज्ञनमन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभृते ऽन्यन्यनोविज्ञानमन्यामाया । श्राह। नोशीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते Sन्यस्य चु:संस्प्रमार्डन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुस्रते ऽन्यःश्रोचसंस्पर्गाऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्यात्राणसंस्पेत्री-Sन्यामाचा । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते उन्योजिङ्गासंस्प्रोडिन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुसूते उन्यः कावसंसामी उन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते उन्योमनःसंस्पेगीऽन्यामाया । त्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्याचनुःसंस्पर्धप्रत्ययवेदनाऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्याश्रोच-संसार्पप्रत्ययवेदना त्रन्यामाया। त्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्याघाणसंस्पर्पप्रत्ययवेदनाऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याजिङ्गा- संस्पर्पाप्रत्ययवेदना (न्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत किं मन्यसे सुभूते ऽन्याकायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना ऽन्यामाया। श्राह । नोहीदं भगवन । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुस्ते ऽन्यामनः मंसार्पप्राप्ययवेदना उन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्यः पृथिवीधात्तरन्यासाया । श्राइ। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते इन्योड्यातुरन्यामाया। त्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यसेजोधातुरन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्योवायुधातरन्या-माया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते उत्य त्राकामधातुर्णामाया। त्राह । नोही दं भगवन । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभ्रते ऽन्योविज्ञानधातुरन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्याऽविद्याऽन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन । भगवानाह । तत विं मन्यसे सुभूते ऽन्येसंस्कारा श्रन्यामाया। श्राह। नोहीटं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुश्वते ऽत्यदिज्ञानमन्या-माया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् विं सन्यसे सुभृते उन्यन्नामरूपमन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यत् षड़ायतनमन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्य:स्पर्शी-**ऽन्यामाया । श्राह्म । नोहीदं भगवन । भगवानाह्म । तत् किं मन्यसे** सुस्रते ऽन्यावेदनाऽन्यामाया। त्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह ।

तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याहण्णाउन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यद्पादानमन्या-माया । त्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुस्रते ऽन्योभवोऽन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्याजातिरन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यत् जरामरण-मन्यामाथा। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्यादानपार्मिताऽन्यामाया। श्राह । नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याशील-पार्मिताऽन्यामाया । श्राइ । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याचान्तिपार्मिताउन्यामाया। श्राइ। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यावीर्य्यपार्मिता-ऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभ्द्रते ऽन्याध्यानपारमिताऽन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याप्रज्ञापारमिताउन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्।

भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याऽध्यात्मश्र्त्यता श्रन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यावहिद्धांश्र्त्यता श्रन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याऽध्यात्मवहिद्धां-श्र्त्यता श्रन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्याऽध्यात्मवहिद्धां-श्र्त्यता श्रन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत्

भगवन । भगवानाइ । तत् किं मन्यरे सुभूते ऽन्यायहाशून्यता-Sन्यासाथा। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते (न्यापरमार्थशून्यता(न्यामाया। श्राह। नोही इं भगवन् । भगवानाइ । तत् किं मन्यचे सुभूते ऽन्यासंक्षतग्रन्यता-ऽन्यामाया। श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते उन्याऽषंस्त्रतग्रुन्यताऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते उन्या श्रत्यन्तशून्यताऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुक्षते ऽन्याऽनवरायग्रून्यता ऋन्यामाया। श्राहः। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभृते ऽत्याऽनवकारश्चन्यताऽत्यामाचा। श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुस्रते Sन्याप्रकृतिशून्यताऽन्यामाया । श्राह् । मोही दं भगवन । भगवानाह । तत् विं यन्यसे सुभृते ऽन्यासर्वधर्मास्न्यताऽन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं बन्यसे सुभूते उन्या-खन्नचण्यस्यताऽत्यामाया । श्राष्ट्र । नोहीदं भगदन् । भगवानाह । तत् किं मन्यमे सुभूते ऽन्याऽतुपलस्थशून्यताऽन्यामाया। श्राह। नोही दं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुस्रते ऽन्याऽभाव-ग्रून्यताऽन्यामाया । श्राष्ठ । नोहीदं भगवन् । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्याखभावशून्यताऽन्यामाया। त्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते उन्याउभावग्रन्यता-ऽन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन ।

भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते ऽन्यानि स्टत्युपस्थानानि

श्रन्यासाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभ्रते उत्यानि सम्यक्षप्रहाणानि श्रन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन्। भगवाना ह। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्ये ऋद्विपादाः श्रन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यानीन्द्रियाणि ऋत्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्यानि बन्नानि श्रन्यामाचा। त्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुकृते ऽन्यानि बोधङ्गानि श्रन्यामाया। श्राइ। नोहीदं भगवन। भगवानाह । तत किं मन्यसे सुभृते उन्योऽष्टाङ्गमार्गाऽन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते ऽन्यान्यार्व्यसत्यानि श्रन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाहः। तत् किं मन्यसे सुभूते ज्यानि धानानि श्रन्यामाया। श्राह । नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्यान्य-प्रमाणानि श्रन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते उन्या त्रारूषसमापत्तयोऽन्यामाया। त्राइ। नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते उन्यानि श्रन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि श्रन्यामाया । श्राह । नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् निं मन्यसे सुभृते उन्या श्रभिज्ञा श्रन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्ये समाधयोऽन्यामाया। त्राह । नोहीदं भगवन । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते उन्यानि धारणीसुखानि श्रन्यामाया। श्राह। नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुभते ऽन्यानि तथागतवल्ञानि श्रन्यासाया। श्राह । नोहीदं भगवन् । सगवानाह । तत् किं सन्यथे सुभ्रते ऽन्यानि वैभारस्यानि श्रन्यासाया। श्राह । नोहीदं भगवन् । सगवानाह । तत् किं सन्यथे सुभ्रते उन्या प्रतिस्थिदोऽन्यासाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यथे सुभ्रते उन्यासहामेनी श्रन्यासाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । सगवानाह । तत् किं सन्यथे सुभ्रते उन्यासहाकहण्यासाया । श्राह । नोहीदं भगवन् । सगवानाह । तत् किं सन्यथे सुभ्रते उन्यासहाकहण्यासाया । श्राह । नोहीदं सगवन् । सगवानाह । तत् किं सन्यथे सुभ्रते उन्यावोधरन्यासाया । श्राह । नोहीदं सगवन् । सगवानाह । तत् किं सन्यथे सुभ्रते उन्यावोधरन्यासाया । श्राह । नोहीदं सगवन् ।

न भगवन्नस्यद्भुपमन्यामाया । रूपमेव माथा मायैव रूपं । न भगवन्नन्यद्भुपमन्यामाया । वेदनैव माथा मायैव वेदना । न भगवन्नन्यसंज्ञाऽन्यामाया । संज्ञीव माथा मायैव संज्ञा । न भगवन्नन्यसंज्ञाऽन्यामाया । संक्षारा एव माया मायैव संक्षारा । न भगवन्नन्यिक्षणानान्यमाया । विज्ञानंभेव माथा मायैव विज्ञानं । न भगवन्नन्यन्त्रज्ञानमन्यामाया । च्युरेव माथा मायैव चनुः । न भगवन्नन्यन्त्रोजमन्यामाया । प्राणमेव माथा मायैव प्राणं । न भगवन्नन्यन्त्राणमन्यामाया । प्राणमेव माथा मायैव प्राणं । न भगवन्नन्याजिक्षाऽन्यामाया । जिक्कैव माथा मायैव कायः । न भगवन्नन्यस्याजिक्षाऽन्यामाया । काय एव माथा मायैव कायः । न भगवन्नन्यस्यानोऽन्यामाया । मन एव माथा मायैव कायः । न भगवन्नन्यस्यानोऽन्यामाया । मन एव माथा मायैव क्षां । न भगवन्यस्यस्यामाया । क्ष्यमेव माथा मायैव क्षां । न भगवन्यस्यस्यमाया । एपमेव माथा मायैव क्षां ।

न भगवन्नन्यः ग्रब्दोऽन्यामाचा । ग्रब्द एव माचा मायैव ग्रब्दः । न भगवन्त्रन्योगन्धोऽन्यामाथा । गन्ध एव माथा माधैव गन्धः । न भगवन्नन्योरसोऽन्यासाया। रस एव माया मायैव रसः। न भगवन्नन्यः स्प्रोडिन्यामाया । स्पर्भ एव माया मायैव स्पर्भः । न भगवन्ते धर्मा श्रन्यामाया । धर्मा एव माया मायैव धर्माः । न भगवन्यचन्विज्ञानमन्या माया। पन्तिज्ञानमेव माया मायैव चनुर्विज्ञानं। न भगवन्त्रन्यत् श्रोचिवज्ञानमन्या माथा। श्रोत्रविज्ञानसेव साथा साथैव श्रोत्रविज्ञानं। न भगवन्नस्यद्वाण-विज्ञानमन्या माया। घाणविज्ञानमेव माया मायैव घाणविज्ञानं। न भगवन्यक्तिक्वाविज्ञानसन्या साया। जिक्काविज्ञानसेव साया मायैव जिज्ञाविज्ञानं । न भगवद्यन्यत् कायविज्ञानमन्या माया । कायविज्ञानसेव साया सायैव कायविज्ञानं। न सगवस्रत्यनानो-विज्ञानमन्या माया। मनोविज्ञानसेव माया मायैव मनोविज्ञानं। न भगवन्त्रयानुःसंसाप्रीऽन्या माच। चनुःसंसार्प्य एव माया मायैव चचुःसंखर्भ । न भगवन्नन्यः श्रोचसंखर्भोऽन्यामाया । श्रोचसंखर्भ एव माया मायैव श्रोत्रसंखर्भः। न भगवन्नन्यो प्राणसंखर्भोऽन्या माया। न्नाणभंसार्ग एव माया मायैव न्नाणसंसार्गः। न भगवन्नन्यो जिज्ञा-संस्प्रभीऽन्या माया। जिक्कासंस्पर्भ एव माया मायैव जिक्कासंस्पर्भः। न भगवन्यः कायसंख्योऽन्या माया। कायसंख्या एव माया मायैव कायसंखर्भः । न भगवन्नन्धोमनः धंखर्भोऽन्या माया । मनः संखर्भ एव माथा मायैव मनःसंस्पर्भ। न भगवन्नन्याचनुसंस्पर्भप्रत्ययवेदना **ऽन्यामाया । चचु:संस्पर्शप्रत्ययवेदनैव माया मायैव चचु:संस्पर्श-** प्रत्ययवेद्ना । न भगवस्या श्रोचसंस्पर्भग्ययवेद्ना उन्यामाया । श्रोचसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नेव माया मायेव श्रोचसंस्पर्भग्रत्ययवेद्ना । न भगवन्यो न्नाण्यंस्पर्भग्रत्ययवेद्नाऽन्या माया । न्नाण्यंस्पर्भग्रत्ययवेद्नेव साया मायेव न्नाण्यंस्पर्भग्रत्ययवेद्ना । न भगवन्या जिज्ञासंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया । जिज्ञासंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया मायेव जिज्ञासंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया । नायसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया । कायसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया । कायसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया । कायसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया । कायसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नीय माया । सायस्यप्रभग्रत्ययवेद्नीय । न भगवन्नन्या मनःसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नी ऽन्या माया । मनःसंस्पर्भग्रत्ययवेद्नी ।

न भगवन्नन्यः पृथिवीधातुरन्या माथा । पृथिवीधातुरेव माथा माथैव पृथिवीधातुः । न भगवन्नन्योऽखातुरन्या माथा । त्रक्षातुरेव माथा माथैवाखातुः । न भगवन्नन्योऽखातुरन्या माथा । तेजो-धातुरेव माथा माथैव तेजोधातुः । न भगवन्नन्योवायुधातुरन्या माथा । वायुधातुरेव माथा माथैव वायुधातुः । न भगवन्नन्य त्राकाग्रधातुरन्या माथा । त्रावानाधातुरेव माथा माथैव विज्ञानधातुः । न भगवन्नन्याऽविद्याऽन्या माथा । त्रविद्येव माथा माथैव विज्ञानधातुः । न भगवन्नन्याऽविद्याऽन्या माथा । त्रविद्यानमन्या माथा । विज्ञानमेव माथा माथैव विज्ञानं । न भगवन्नन्यत् माथा माथैव विज्ञानं । न भगवन्नन्यत् माथा माथैव वामक्ष्पं । न भगवन्यत् माथा । वामक्ष्पमेव माथा माथैव वामक्ष्पं । न भगवन्यत् माथा । वामक्ष्पमेव माथा माथैव वामक्ष्पं । न भगवन्यत् माथा । वामक्ष्पमेव माथा माथैव वामक्ष्पं । न भगवन्यत् माथा । वामक्ष्पमेव माथा । वामक्ष्पं । न भगवन्यत् व्यावानमन्या माथा । वामक्ष्पमेव माथा माथैव वामक्ष्पं । न भगवन्यत् व्यावानमन्या माथा । वामक्ष्पं । न भगवन्यत् व्यावानमन्या माथा । वामक्ष्पमेव माथा माथैव वामक्ष्पं । न भगवन्यत् व्यावानमन्या माथा । वामक्ष्पं । न भगवन्यत् व्यावानमन्या माथा । वामक्ष्पमेव माथा माथैव वामक्षपं । न भगवन्यत् व्यावानमन्या माथा । वामक्षपं । न भगवन्यत् वाष्पं । वामक्षपं । वामक्षपं । वाष्पं । वा

न भगवन्नन्यः खग्नींऽन्या माथा। खर्म एव माथा माथेव खर्मः।
न भगवन्नन्या वेदनाऽन्या माथा। वेदनैव माथा माथेव वेदना।
न भगवन्नन्या हण्णाऽन्या माथा। हण्णेव माथा माथेव हण्णा।
न भगवन्नन्यदुपादानमन्या माथा। उपादान एव माथा माथेवीपादानं। न भगवन्नन्योभवोऽन्या माथा। भव एव माथा माथेव
भवः। न भगवन्नन्या जातिर्न्या माथा। जातिरेव माथा माथेव
जातिः। न भगवन्नन्यज्ञरामर्णमन्या माथा। जरामर्णमेव माथा
माथेव जरामर्णं।

न भगवज्ञन्या दानपार्मिताऽन्या माथा। दानपार्मितेव माथा माथेव दानपार्मिता। न भगवज्ञन्याण्योज्ञपार्मिताऽन्यामाथा। णीजपार्मितेव माथा माथेव णीजपार्मिता। न भगवज्ञन्या चान्तिपार्मितेव माथा माथेव चान्तिपार्मितेव माथा माथेव चान्तिपार्मितेव माथा माथेव चान्तिपार्मितेव माथा माथेव वीर्य्यपार्मिताः न भगवज्ञन्या वीर्य्यपार्मिता। न भगवज्ञन्या खानपार्मितेव माथा माथेव वीर्यपार्मिता। न भगवज्ञन्या खानपार्मिताः माथा। खानपार्मितेव माथा माथेव धानपार्मिता। न भगवज्ञन्या प्रज्ञापार्मिताः माथा। प्रज्ञापार्मितेव माथा माथेव प्रज्ञापार्मिताः माथा। प्रज्ञापार्मितेव माथा माथेव प्रज्ञापार्मिता।

न भगवन्याऽध्यात्मश्र्यताऽन्या माया। त्रध्यात्मश्र्यतेव माया मायेवाध्यात्मश्र्न्यता । न भगवन्नन्याविद्धांश्र्न्यताऽन्या माया । विद्धांश्र्न्यतेव माया मायेव विद्धांश्र्न्यता। न भगवन्नन्या ऽध्यात्मविद्धांश्र्न्यतेव माया । त्रध्यात्मविद्धांश्र्न्यतेव माया । त्रध्यात्मविद्धांश्र्न्यतेव माया । न्रध्यात्मविद्धांश्र्न्यतेव माया । न्रध्यात्मविद्धांश्र्न्यतेव माया । न्रध्यात्मविद्धांश्र्न्यतेव माया ।

श्र्न्यताश्र्न्यतेव माया मायेव श्र्न्यता श्र्न्यता। न भगवन्नन्या महाग्र्न्यताऽन्या माथा। महाग्र्न्यतेव माथा माथैव महाग्र्न्यता। न भगवन्नन्या परमार्थग्रन्यताऽन्या माया। परमार्थग्र्न्यतेव माया मायैव परमार्थभून्यता। न भगवन्नन्या संक्षतग्र्न्यताऽन्या माथा। मंस्नुतग्र्न्यतेव माया मायेव मंस्नुतग्र्न्यता। न भगवन्नन्याऽमंस्नुत-शून्यताऽन्या माया। श्रमंक्षतश्रन्यतेव माया मायेवासंक्षतश्रन्यता। न भगवन्नन्याऽत्यन्तग्रन्यताऽन्या माया। श्रत्यन्तग्र्न्यतेव माया माचैवात्यन्तरात्यता। न भगवन्नन्यानवरायराज्यामाया। श्रनवराग्रश्चन्यतेव माया मायैवाऽनवराग्रश्चना। न भगवन्नन्या-नवकारशून्यताऽन्या माथा । श्रनवकारशून्यतेव माथा माथैवानव-कार्ग्यता । न भगवस्त्रत्या प्रकृतिग्रत्यताऽन्या माया । प्रकृति-शून्यतेव माया मायेव प्रकृतिशूल्यता। न भगवन्नन्या सर्व्यधर्माशून्यता-उन्या माया। मर्व्वधर्म्भग्रून्यतेव माया मायेव सर्व्वधर्म्भग्रून्यता। न भगवन्याखलचणशून्यताऽन्या माया। खलचणशून्यतेव माया मार्घेव खन्नचणश्चन्यता । न भगवन्नन्याऽनुपन्नभेश्नन्यताऽन्या माथा । श्रनुप-जभश्चितेव माया मायेवानुपजभश्चिता। न भगवन्नन्याऽभाव-ग्र्न्यताऽन्या माया। श्रभावश्न्यतेव माया मायेवाभावश्न्यता। न भगवन्नन्या खभावशून्यताऽन्या माया। खभावशून्यतेव माया मायैव खभावग्र्त्यता । न भगवन्नन्याऽभावखभावग्र्त्यताऽन्या माया । श्रभावखभावग्र्त्यतेव माया मायेवाभावखभावग्र्त्यता।

न भगवन्नत्यानि सृत्युपस्थानात्यत्यामाया । सृत्युपस्थानात्येव माया मायेव सृत्युपस्थानानि । न भगवन्नत्यानि सस्यन्।प्रहाणानि श्रन्या माथा। सम्यक्तप्रहाणान्येव माथा मायैव सम्यक्तप्रहाणानि। न भगवन्त्रन्थे ऋद्विपादा श्रन्थामाथा । ऋद्विपादा एव माथा माधैव ऋद्विपादाः। न भगवन्त्रन्यानौन्द्रियाखन्यामाया। इन्द्रियाखेव माया मायैवेन्द्रियाणि। न भगवन्तन्यानि वज्ञान्यमाया। वज्ञान्येव माया मायैव बलानि। न भगवन्नन्यानि बोध्यङ्गान्यन्या माया। बोध्यङ्गान्येव माथा माथैव बोध्यङ्गानि। न भगवन्नन्याऽर्घाष्टाङ्गमागीऽन्या माथा। त्रार्चाष्टाङ्गमार्ग एव माया मायैवार्चाष्टाङ्गमार्गः। न भगवन्नन्या न्यार्थ्यसत्यान्यन्या माया । श्रार्थ्यपत्यान्येव माया मायैवार्थ्यसत्यानि । न भगवन्त्रत्यानि धानान्यत्या माया। धानान्येव माया मायैव धानानि। न भगवन्नन्यान्यप्रमाणान्यन्या माथा। त्रप्रमाणान्येव माया मार्चेवाप्रमाणानि । न भगवन्नन्या त्रारूषसमापत्तयोऽन्या मार्चा । श्राहृष्यसमापत्तय एव माया मायैवाहृष्यसमापत्तयः। न भगवन्नन्धे विमोचा श्रन्यामाया। विमोचा एव माया मायैव विमोचाः। न भगवन्नन्या नवातुपूर्व्वविद्वार समापत्तयोऽन्यामाया। नवात्-पूर्विविद्यार्यमापत्तय एव माया मायेव नवानुपूर्वविद्यारसमा-पत्तयः । न भगवन्नन्यानि शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि श्रन्यामाया। श्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखान्येव माया मायैव ग्रुन्यतानिमित्ताप्रणिहितविभोचसुखानि। न भगवन्नन्याऽभिज्ञा श्रन्यामाया । श्रभिज्ञैव माया मायैवाभिज्ञा । न भगवन्नन्ये समा-धयोऽन्यामाया । समाधय एव माया मायैव समाधयः। न भगवन्यानि धार्णीसुखान्यन्या माथा। धार्णीसुखान्येव माया मार्येव धारणीसुखानि । न भगवस्रन्यानि तथागतवनान्यन्यामाया।

तथागतवलान्येव साचा साचैव तथागतवलानि । न भगवन्नन्यानि वैप्रारद्यानि श्रन्थामाया। वैप्रारद्यान्येव माया मायैव वैप्रारद्यानि। न भगवन्नाः प्रतिसन्विदोऽन्यामाया । प्रतिसन्विद एव माया मार्येव प्रतिसन्तिदः। न भगवन्नत्यामहामैत्री श्रन्यामाया। महामैद्येव माया मायेव महामेदी। न भगवनन्या महानहणा-ऽन्यामाया। महावस्पीव माया मायेव महावस्पा। न भगवन्नन्या ऽष्टादमावेणिकवृद्धधर्माः श्रन्यामाया। श्रष्टादमावेणिकवृद्धधर्माः एव माया मायैवाष्टाद्यावेणिकबुद्धधर्माः। न भगवन्नन्यच्छ्रोत त्रापत्तिपालमन्यामाया। श्रोत श्रापत्तिपालसेव माया मायैव श्रोत श्रापत्तिफलं। न भगवन्नन्यसङ्गरामिफलमन्यामाया। सङ्गरा-गामिपालसेव साथा सायैव सहदागामिपालं। न भगवन्नन्यदना-गामिपालमन्यामाया । श्रनागामिपालमेव माया मायैवानागामि-फलं। न भगवन्नन्यदर्हत्वमन्यामाया। श्रर्हत्वमेव माया मायैवार्हत्तं। न भगवन्त्रन्याप्रत्येकवोधिरन्यामाया। प्रत्येकवोधिरेव माया मायैव प्रत्येकवोधिः। न भगवन्नन्यामार्गाकारज्ञताऽन्यामाया। मार्गाकारज्ञ-तैव माया सायैव सार्गाकारज्ञता। न भगवन्नन्यासर्व्याकारज्ञता-उन्यामाया । सर्व्याकारज्ञतेव माया मायेव सर्वाकारज्ञता ।

तत् किं मन्यसे सुस्तेऽपि पुमायाया उत्पादो वा निरोधो वा। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्तेऽपि ऽस्तमायायाः संक्षेत्रो वा व्यवदानं वा। त्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाह। तत् किं मन्यसे सुस्ते यस्य नोत्पादो न निरोधो न व्यवदानमपि स न प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचियते। सर्व्याकार्ज्ञतायां निर्यास्थित । सर्वाकार ज्ञतामनुप्रास्थतीत । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यसे सुश्रुते उनेषा स संज्ञासमज्ञाप्रज्ञित्यवहारः। पञ्चस्यपादानस्कर्त्येषु यदुतवोधिसत्त दित । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं सन्यसे सुश्रुते संज्ञासमज्ञाप्रज्ञित्यवहारमानेष पञ्चानासुपादानस्कर्त्यानासुत्पादो वा निरोधो वा संक्षेणोवायवदानं वोपलभ्यते । त्राह नोहीदं भगवन् । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुश्रुते यस्य न संज्ञा न समज्ञा न प्रज्ञितने व्यवहारो न नाम न नामप्रज्ञितने कायो न कायकर्त्यं, न वाक् न वाक् कर्त्यं, न मनो न सनःकर्त्यानोत्पादो न निरोधो न संक्षेणो न व्यवहानस्य स्व स्प्रज्ञापारमितायां गिनित्या सर्व्याकारज्ञतायां निर्यास्थति सर्वानकारज्ञतासनुप्रास्थतीति । श्राह नोहीदं भगवन् ।

भगवाना । एवं खलु सुभृते वोधिमलोमहासन्तः प्रज्ञापारमितायां गिचित्वा सर्व्याकरज्ञतायां निर्धास्ति । सर्व्याकारज्ञतामनुप्रास्य्ययनुपन्नस्थयोगेन । त्राह । यथाहं भगवन् भगवतोभाषितस्थार्थमाजानामि । प्रज्ञापारमितायां ग्रिचमाणेन बोधिसन्तेन महासन्तेन माथापुरुषेणेव ग्रिचितव्यं । भवव्यनुत्तरायां
सम्यक्षस्वोधौ । तत्कस्य हेतोस्थाहि भगवन् सर्व्य एते मायापुरुषावेदित्याः । यदुतपञ्चस्क्रन्थाः ।

भगवानाइ। तत् विं मत्येषे सुभूतेऽपि विमे पञ्चस्कत्थाः प्रज्ञा-पार्मातायां प्रिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यामा। श्राष्ट् । नोडीदं भगवन् । तत्कस्य हेतोस्त्याहि भगवन्नभावस्त्रभावः पञ्चस्कत्थाः । स चाभावस्त्रभावोनोपस्त्रभते । भगवानाइ । तत् विं मन्येषे सुभूते खप्नोपमाः पञ्चरकत्थाः प्रज्ञापार्मितायां शिचित्वा सर्वाकारज्ञतायां निर्याम्ति। आह नोहीदं भगवन्। तत्कस्य हेतोस्तथाहि भगवन्न-भावखभावः पञ्चक्कत्थाः । स चाभावखभावो नोपलभ्यते । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते मायोपमाः पञ्चख्तन्थाः प्रज्ञापार्मितायां ग्रिचिला सर्व्याकारज्ञतायां निर्यान्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। तत्कसाइतोस्त्रचाहि भगवन्नभावस्वभावाः पञ्चस्कन्धाः स चाभाव-खभावोनोपलभ्यते । भगवाना ह । तत् किं मन्यसे सुभृते प्रतिश्रुत्-कोपमाः पञ्चख्कन्थाः प्रज्ञापार्मितायां भिज्ञिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यान्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। तत्कस्य हेतोस्तथाहि भगवन्न-भावखभावाः प्रतिशुल्काः स चाभावखभावोनोपलभ्यते । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभृते प्रतिभासोपमाः पञ्चस्कन्धाः प्रज्ञापारिमतायां प्रिचिला सर्वाकार्ज्ञतायां निर्यान्ति। बाह नोहीदं भगवन्। तत्कसः हेतोस्तथाहि भगवन्नभावस्त्रभावः प्रतिभासः स चाभाव-खभावो मोपलभ्यते । भगवानाइ। तत् किं मन्यसे सुभूते उदक-चन्द्रोपमाः पञ्चखान्धाः प्रज्ञापार्मितायां प्रिचिला सर्व्याकारज्ञतायां निर्यान्ति । त्राह नोहीदं भगवन् । तत्कस्य हेतोस्तथाहि भगवन्न-भावखभाव उदक्रचन्द्रः स चाभावखभावोनोपलभ्यते । भगवानाह । तत् किं मन्यसे सुभूते मरीच्यपमाः पञ्चस्कन्धाः प्रज्ञापारमितायां शिचिला सर्व्याकारज्ञतायां निर्यान्ति। श्राह नोहीदं भगवन्। तत्क्ष हेतोस्त्याहि भगवन्त्रभावखभावोमरीचिः स चाभावखभावो-नोपलभ्यते । भगवानाइ । तत् किं मन्यसे सुभूते निर्मितोपमाः पञ्चरकाः प्रजापार्मितायां प्रिचिला सर्वाकारज्ञतायां निर्यान्ति। त्राह नोहीरं भगवन् । तत्क्ष्य हेतोस्व्याहि भगवन्नभावस्त्रभावोनिर्मितः । स चाभावस्त्रभावोगोपसभ्यते । भगवानाह । तत् किं
भन्यचे सुभ्रते स्त्रप्रोपमं रूपं स्त्रप्रोपमा वेदना स्त्रप्रोपमा मंज्ञा
स्त्रप्रोपमाः संस्काराः स्त्रप्रोपमं विज्ञानं । तत् विक्तिंद्र्यं ते पञ्चोपादानस्कन्थाः । ते चाऽध्यात्मग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । व्रह्मांग्र्त्यतया
नोपसभ्यन्ते । अध्यात्मविद्धांग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । प्रसार्थग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । सहाग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । प्रसार्थग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । अव्यन्तग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । अनवरापग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । अववकारग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । प्रसतिग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । सर्वधम्यग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रभावग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रपस्क्षग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रभावग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रपस्क्षग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रभावग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रपस्क्षग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रभावग्र्त्यतया नोपसभ्यन्ते । स्त्रभावग्र्न्यतया नोपसभ्यन्ते ।

माथोपमा सुमूते रूपं माथोपमा वेदना माथोपमा संज्ञा माथोपमा: संस्काराः माथोपमं विज्ञानं। यस विज्ञानं तत् षडिन्द्रियं। तत् पञ्चोपादानस्कन्धाः। ते चाऽध्यात्मश्रस्थतया नोपलभ्यन्ते। विद्धिश्रस्थतया नोपलभ्यन्ते। अध्यात्मविद्धिश्रस्थतया नोपलभ्यन्ते। श्रस्थताश्रस्थतया नोपलभ्यन्ते। महाश्रस्थतया नोप-लभ्यन्ते। परमार्थश्रस्थतया नोपलभ्यन्ते। संस्कृतश्रस्थतया नोप-लभ्यन्ते। असंस्कृतश्रस्थतया नोपलभ्यन्ते। अत्यन्तश्रस्थतया नोप-लभ्यन्ते। अनवराशश्रस्थतया नोपलभ्यन्ते। अनवकारश्रस्थतया नोप- स्राथन्ते । प्रकृतिग्र्न्थतया नोपक्षभ्यन्ते । सर्वधर्मग्र्न्यतया नोप-स्राथन्ते । स्राक्षचणग्र्न्यतया नोपक्षभन्ते । चनुपक्षश्रग्र्न्थतया नोपक्षभन्ते । त्रभावग्र्न्थतया नोपक्षभन्ते । स्रभावग्र्न्थतया नोप-स्राथन्ते । त्रभावस्रभावग्र्न्थतया नोपक्षभयन्ते ।

प्रतिश्रुत्कोपमा सुभूते रूपं प्रतिश्रुत्कोपमा वेदना प्रतिश्रुत्कोपमा संज्ञा। प्रतिश्रुत्कोपमाः संस्काराः। प्रतिश्रुत्कोपमं विज्ञानं। तत् विङ्किद्धं तत्पञ्चोपाद। नस्कत्मास्त्रे चाउधात्मश्रूत्वतया नोपस्वभ्यन्ते। विद्वर्धाग्रूत्वतया नोपस्वभ्यन्ते। श्रूर्व्यतया नोपस्वभ्यन्ते। श्रूर्व्यतया नोपस्वभ्यन्ते। महाग्रूत्वतया नोपस्वभ्यन्ते। प्रसार्थग्रूर्व्यतया नोपस्वभ्यन्ते। श्रत्वानग्रूत्वतया नोपस्वभ्यन्ते। श्रम्वतरायग्रूर्व्यतया नोपस्वभ्यन्ते। श्रत्वनग्रूर्व्यतया नोपस्वभ्यन्ते। श्रम्वतरायग्रूर्व्यतया नोपस्वभ्यन्ते। श्रम्ववश्रुत्वतया नोपस्वभ्यन्ते। सस्वस्वप्रम्वतया नोपस्वभ्यन्ते। स्वस्वप्रम्वतया नोपस्वभ्यन्ते। स्वस्वप्रम्वतया नोपस्वभ्यन्ते। स्वस्वप्रम्वतया नोपस्वभ्यन्ते। स्वस्वप्रम्वतया नोपस्वभ्यन्ते। स्वभावग्रुत्वतया नोपस्वभ्यन्ते।

प्रतिभासोपमं सुभूते रूपं प्रतिभासोपमा वेदशा। प्रतिभासो-पमा वंजा। प्रतिभासोपमाः संस्काराः। प्रतिभासोपमं विज्ञानं। यस विज्ञानं तत् षि हिन्द्रयं तत्पञ्चोपादानस्कत्थाः। ते चाऽध्यात्म-ग्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। विद्वर्द्धाग्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। प्रध्यात्म-विद्वर्द्धाग्र्यत्या नोपलभ्यन्ते। ग्रूत्यताग्र्यत्यतया नोपलभ्यन्ते। महाग्रुत्यतया नोपलभ्यन्ते। प्रमार्थग्रुत्यतया नोपलभ्यन्तः। संस्कृत- ग्रूत्यतथा नोपलभ्यनो। त्रसंक्षतग्र्त्यतथा नोपलभ्यनो। ऋवाना-ग्रूत्यतथा नोपलभ्यनो। अन्वरापश्र्त्यतथा नोपलभ्यनो। अनवकार-ग्रूत्यतथा नोपलभ्यनो। प्रकृतिश्र्त्यतथा नोपलभ्यनो। सर्वधर्म-श्रूत्यतथा नोपलभ्यनो। खलचलश्र्त्यतथा नोपलभ्यनो। अनुपलम्म-श्रूत्यतथा नोपलभ्यनो। अभावश्र्त्यतथा नोपलभ्यनो। खभावश्र्त्य-तथा नोपलभ्यनो। अभावश्र्त्यतथा नोपलभ्यनो।

खदकचन्द्रोपमां सुस्रते रूपं। खदकचन्द्रोपमा वेदना। खदकचन्द्रोपमां संज्ञा। खदकचन्द्रोपमां संस्काराः। खदकचन्द्रोपमां विज्ञानं। यच विज्ञानं तत् पि जिन्द्रियं तत्पक्षोपाद्।नस्कन्धाः। ते चाऽध्यात्मश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। बिह्रद्वांश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। श्रूत्यताश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। सहाश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। परमार्थश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। सहाश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। श्रक्षंक्षतश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। श्रक्षंक्षतश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। श्रव्यव्याश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। श्रव्यव्याश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। श्रव्यवश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। श्रव्यवश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। स्वव्यवश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। स्वत्यवश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। स्वत्यवश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। स्वत्यवश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। स्वत्यवश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। स्वभावश्रूत्यतया नोपलभ्यन्ते। स्तीच्यपमा वेदना। सरीच्यपमा

मरीच्युपमं सुभूते रूपं मरीच्युपमा वेदना । मरीच्युपमा संज्ञा । मरीच्युपमाः संस्काराः । मरीच्युपमं विज्ञानं । यच विज्ञानं तत्वि च्छियं । तत्वञ्चोपादानस्कन्धाः । ते चाऽध्यात्मग्रत्य-तथा नोपज्ञभ्यन्ते । विद्वर्षाग्र्यात्मवा नोपज्ञभ्यन्ते । नाऽध्यात्म वहिद्धां प्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । ग्रस्थता ग्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । सह्य प्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । परमार्थ ग्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । स्रह्यत्य प्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । श्रस्थत्यत्या नोपलभ्यन्ते । श्रस्थत्यत्या नोपलभ्यन्ते । श्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । श्रम्थतया नोपलभ्यन्ते । श्रम्थतया नोपलभ्यन्ते । सर्वधर्म्भ- ग्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । स्ववधर्म- ग्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । स्ववधर्म- ग्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । श्रभावग्रस्थतया नोपलभ्यन्ते । स्वभावग्रस्थतया नोपलभ्यन्ते ।

त्राह। माहैव भगवन्नवयान संप्रस्थितो बोधिसलोमहासल इसं निर्देशं श्रुवाल्लखेसन्त्रासमापद्येत। भगवानाह। स चेत् सुभूते नवयानसंप्रस्थितो बोधिसलोमहासलो न प्रज्ञापारिमतायासुपाय-कौप्रस्तो भवेत्। नैव कच्छाणिमनहस्तगतो भवेत्। उल्लखेत् सन्तासमापद्येत। श्राह। कतमङ्गगवन् बोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापारिमतायासुपायकौग्रस्तं। यत्र चरन् बोधिसल्लोमहासल्ल इसं निर्देशं श्रुवा नोलस्थिन्त। न सन्तासमापद्येत।

भगवाना ह । दह सुद्धते बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारमिता-याश्चरन् सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेन चित्तेन रूपमनित्यमिति प्रत्य-वेचते । तच्च नोपज्ञभते । वेदनामनित्येति प्रत्यवेचते नोपज्जभते । संज्ञामनित्येति प्रत्यवेचते नोपज्ञभते । संस्काराननित्या दति प्रत्यवेचते नोपज्ञभते । विज्ञानमनित्यमिति प्रत्यवेचते नोपज्ञभते । ददं सुद्धते बोधिसच्च्य महासवस्य प्रज्ञापारमितायां चरत खपायकौग्रजं । पुनर्परं सुद्धते बोधिसच्लोमहासचः प्रज्ञापार- मितायां चरन् सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेन चित्तेन रूपं दःखिमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते । वेदनादुःखेति संज्ञादुःखेति संस्काराः दःखा दति विज्ञानं दःखिमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। द्दं बोधिसत्त्वस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्यमतायां चरत उपायकौ प्रसं। पुनरपरं सुभृते बोधिसलोमहासलः प्रजापार्मितायां चरन् सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेन चित्तेन रूपमनात्मेति प्रत्यवेचते तच नोपलभते । वेदना चनात्मेति मंज्ञा चनात्मेति मंस्कारा चनात्मान इति विज्ञानमनात्मेति प्रत्यवेचते तच नोपसभते। इदं सुभूते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरत उपायकौप्राजं। प्रनरपरं सुभृते बोधिसलोमहासलः प्रज्ञाधारमितायां चरन् सर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेन चित्तेन रूपं प्रान्तमिति प्रत्यवेचते तच नोपसभते वेदना गान्तेति संज्ञा ग्रान्तेति संस्काराः ग्रान्ता इति विज्ञानं प्रान्तिमिति प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। इदं सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञापार्मितायां चर्तसुपायकौग्रलं। पुनर्परं सुभूते बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेन चित्तेन रूपं शून्यमिति वेदनाशून्येति मंजाशुन्येति संस्काराः शुन्या दति विज्ञानं शुन्यमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। इदं सुभृते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापार-मितायां चरत उपायकौगलं। पुनरपरं सुभूते बोधिसचोमहासचः

<sup>\*</sup> ख। ग। घ। एक्तने वेदना, संज्ञा, इत्यादिश्रव्दोत्तर दुःखादिश्रव्दात् परं प्रत्यवेत्त्वते तच नोपलभते इति लिखितं। एवं परनापि सर्वन-वेदनादिश्रव्दोत्तरानात्नादिश्रव्दात् परमपि।

प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेन चित्तेन क्यमानिमित्तमिति वेदना त्रानिमित्तेति संज्ञा त्रानिमित्तिति संस्काराः त्रानिमित्ता इति विज्ञानमानिमित्तमिति प्रत्यवेचते तच्च नोपक्षभते । इदं सुभूते बोधिमत्त्वस्य महासत्त्वस्य प्रज्ञापारिमितायां चरत खपायकौणकं ।

पनरपरं सस्ते बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन सर्वाकारज्ञता प्रतिसंय्क्तेन चित्तेन रूपमप्रणिहितमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। वेदनाऽप्रणिहितेति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। संजाऽप्रणिहितेति प्रत्यवेचते तच नोपलभते । संस्काराः श्रप्रणिहि-तेति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। विज्ञानमप्रणिहितमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। ददं बोधियत्वस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरत उपायकौगलं। पुनरपरं सुभृते बोधिसलोमहासलः प्रज्ञा-पार्मितायां चरन् सर्व्याकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तेन चिक्तेन रूपमनिभ-संस्कारमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। वेदनाऽनभिसंस्कारेति प्रत्यवेचते। तच नोपखभते। मंज्ञाऽनभिमंस्कारेति प्रत्यवेचते तच नोपलुभते। संस्कारा अनिभसंस्कारा इति प्रत्यवेचते तच नोप-लभते। विज्ञानमनिथमंस्कार्मिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। ददं बोधिमलख महामलख प्रज्ञापार्मितायां चरत उपायकौ प्रलं। प्रनरपरं सुभृते बोधिमचोमहामचः प्रज्ञापार्मितायां चरन मर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेन चिक्तेन रूपं विविक्तमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। वेदनाविविकति प्रत्यवेचते तच नोपलभते। मंज्ञाविविक्रोति प्रत्यवेचते तच नोपलभते । संस्काराविविक्रा इति

प्रत्यवेचते तां च नोपलभते । विज्ञानं विविक्तमिति प्रत्यवेचते तच नोपलभते । इदं सुभूते वोधियत्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरत खपायकोणलं।

पुनरिप सुश्रुते वोधियत्वोमद्दायतः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेन चित्तेन रूपमनित्याकारेण प्रत्यवेचते तच नोपत्वभते। वेदनामनित्याकारेण प्रत्यवेचते तच नोप-स्वभते। संज्ञामनित्याकारेण प्रत्यवेचते तच नोपस्कारा-ननित्याकारेण प्रत्यवेचते तां नोपस्कारे। विज्ञानमनित्या-कारेण प्रत्यवेचते तच नोपस्कारे। ददं सुश्रुते वोधिमत्तस्य महासम्स्य प्रज्ञापारिमतायां चरत उपायकौणसं।

पुनरपरं सुभृते वोधिमचोमहामचः प्रज्ञापार्मितायां चरन्
सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेन चिक्तेन छ्यं दुःखाकारेण प्रत्यवेचते
तच नोपचमते। वेदनां दुःखाकारेण प्रत्यवेचते तच नोपचमते।
संज्ञां दुःखाकारेण प्रत्यवेचते तच नोपचमते। संस्कारान् दुःखाकारेण प्रत्यवेचते तांच नोपचमते। विज्ञानं दुःखाकारेण
प्रत्यवेचते तच नोपचमते। ददं सुभृते वोधिसच्च महासच्च प्रज्ञापार्मितायां चर्त उपायकौष्ण्वं।

पुनर्परं सुश्चते बोधियन्तोमहायनः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेन चित्तेन रूपमनात्माकारेण प्रत्यवेचते तच नोपन्तभते । वेदनामनात्माकारेण प्रत्यवेचते तच नोपन्तभते । संज्ञामनात्माकारेण प्रत्यवेचते तच नोपन्तभते । संस्काराननात्मा-कारेण प्रत्यवेचते तांच नोपन्तभते । विज्ञानमनात्माकारेण प्रत्यवेचते तद्य नोपक्षभते। इदं सुभृते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापार्यभतायां चरत उपायकोणलं।

पुनरपरं सुक्षेते बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनसिकारेः रूपं प्रान्ताकारेण प्रत्यवेचते तच नोपलभते। वेदनां प्रान्ताकारेण प्रत्यवेचते तच नोपलभते। संज्ञां प्रान्ताकारेण प्रत्यवेचते तच नोपलभते। संस्कारान् प्रान्ता-कारेण प्रत्यवेचते तांच नोपलभते। विज्ञानं प्रान्ताकारेण प्रत्य-वेचते तच नोपलभते। ददं सुक्षते बोधिसच्च महासच्च्य प्रजापारमितायां चरत खपायकौपलं।

पुनर्परं सुभृते बोधिशक्तोमहासकः प्रज्ञापार्मितायां चरन्
सर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्मनसिकारेः इत्यं शून्याकारेण प्रत्यवेचते
तच्च नोपलभते। वेदनां शून्याकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते।
संज्ञां शून्याकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। संस्कारान् शून्याकारेण प्रत्यवेचते तांच्च नोपलभते। विज्ञानं शून्याकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। इदं वोधिसक्तस्य महासक्तस्य प्रज्ञापारसितायां चर्त उपायकौग्रलं।

पुनरपरं सुश्चेत वोधिमलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तिमेनसिकारे रूपमानिमित्तमिति प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। वेदनामानिमित्ताकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। संस्कारानानिमित्ताकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। संस्कारानानिमित्ताकारेण प्रत्यवेचते तांच्य नोपलभते। विज्ञान-मानिमित्ताकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। इदं सुश्चेते वोधि-सलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरत उपायकौग्रलं। पुनरपरं सुश्वेत बोधियन्तोमहायनः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्मनिसकारेन्द्रपमप्रणिहितमिति प्रत्यवेचते तच नोपन्नभते। वेदनामप्रणिहिताकारेण प्रत्यवेचते तच नोपन्नभते। संज्ञामप्रणिहिताकारेण प्रत्यवेचते तच नोपन्नभते। संस्कारान प्रणिहिताकारेण प्रत्यवेचते तच नोपन्नभते। विज्ञान-मप्रणिहिताकारेण प्रत्यवेचते तच नोपन्नभते। ददं सुश्वेते वोधियन्नस्य महायन्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चर्त उपायकौगन्नं।

पुनरपरं सुश्वते वोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेमेनसिकारै रूपमनिभसंस्काराकारेण प्रत्य-वेचते तच नोपलभते। वेदनामनिभसंस्काराकारेण प्रत्यवेचते तच नोपलभते। संज्ञामनिभसंस्काराकारेण प्रत्यवेचते तच नोपलभते। संस्काराननिभसंस्काराकारेण प्रत्यवेचते तांच नोप-लभते। विज्ञानमनिभसंस्काराकारेण प्रत्यवेचते तच नोपलभते। इदं सुश्वते वोधिसल्खं महासल्लं प्रज्ञापार्मितायां चरत उपायकोष्पण्लं।

युनरपरं सुभृते बोधिधत्तो महासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन्
सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिस्कारेष्यं विविक्ताकारेण प्रत्यवेचते
तच्च नोपलभते। वेदनां विविक्ताकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते।
संज्ञां विविक्ताकारेण प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। संस्कारान्
विविक्ताकारेण प्रत्यवेचते ताच्च नोपलभते। विज्ञानं विविक्ताकारेण
प्रत्यवेचते तच्च नोपलभते। इदं सुभृते बोधिसत्तस्य महासन्तस्य
प्रज्ञापार्मितायां चरत उपायकोग्रलं।

तस्य पुनः सुभृते वोधिषत्तस्य महासलस्थेवं प्रत्यवेवसाएस्थेवं भवत्यहं सर्वयस्येशो रूपमित्यमिति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपं दुःखिमिति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपं प्रत्यामिति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपं श्रत्यामिति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपं श्रत्यामिति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपमानिमित्तानित धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपमानिमित्तानित धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपमानिमित्तानित धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपमानिमित्ति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपमानिमित्ति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपं विविक्तमिति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन । रूपं विविक्तमिति धर्मे देशियव्यामि तसाऽतुपलस्योगेन ।

वेदनामनित्येति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनां दुःखेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनां मनात्मेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनां ग्रानेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनां ग्रानेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनामानिमित्तेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनामानिमित्ति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनामनिभंस्कारेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनामनिभंस्कारेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनां विविक्तेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन । वेदनां विविक्तेति धर्मं देशियव्यामि तचाऽनुपलस्थागेन ।

यंज्ञामनिलेति धर्मं देशियलामि तचाऽतुपत्तस्वागेन । यंज्ञां दुखे:ति धर्मं देशियलामि तचाऽतुपत्तस्वागेन । यंज्ञामनात्मेति धर्मं देशियलामि तचाऽतुपत्तस्वागेन । यंज्ञां शान्तेति धर्मं देश- चिखामि तचाऽनुपलक्षयोगेन । संज्ञां ग्रूत्येति धर्में देशियथामि तचाऽनुपलक्षयोगेन । संज्ञामानिमिन्तेति धर्में देशियथामि तचा-ऽनुपलक्षयोगेन । संज्ञामपि चित्तेति धर्में देशियथामि तचाऽनुप-लक्षयोगेन । संज्ञामनिभदंस्कारेति धर्में देशियथामि तचाऽनुप-लक्षयोगेन । संज्ञां विविक्तेति धर्में देशियथामि तचाऽनुप-लक्षयोगेन ।

संस्काराननित्या इति धर्में देशिष्यामि तचाऽनुपस्तभ-योगेन । संस्कारान् दुःखा इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुपस्तभ-योगेन । संस्कारानात्मान इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुपस्तभ-योगेन । संस्कारान् श्रान्या इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुपस्तभ-योगेन । संस्कारान् श्रूत्या इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुपस्तभ-योगेन । संस्कारानिमित्ता इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुप-सभयोगेन । संस्कारानपिदिता इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुप-सभयोगेन । संस्काराननिमसंस्कारा इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुपस्तभयोगेन । संस्काराननिमित्ता इति धर्में देशिष्ययामि तचाऽनुपस्तभयोगेन । संस्कारानिविका इति धर्में देशिष्ययामि

विज्ञानमित्यमिति धर्षे देशियव्यामि तचाऽत्यस्वस्थोगेन ।
विज्ञानं दुःखमिति धर्षे देशियव्यामि तचाऽत्यस्वस्थोगेन ।
विज्ञानमनासिति धर्षे देशियव्यामि तचाऽत्यस्वस्थोगेन । विज्ञानं
शान्तमिति धर्षे देशियव्यामि तचाऽत्यस्वस्थोगेन । विज्ञानं
श्रून्यमिति धर्षे देशियव्यामि तचाऽत्यस्वस्थोगेन । विज्ञानमानिमित्तमिति धर्षे देशियव्यामि तचाऽत्यस्वस्थोगेन । विज्ञानमानि-

प्रणिहितमिति धर्षे देशयिष्यामि । तचाऽनुपत्तक्षयोगेन । विज्ञान-मनभिसंस्कारमिति धर्मे देशयिष्यामि तचाऽनुपत्तक्षयोगेन । विज्ञानं विविक्तमिति धर्मे देशयिष्यामि तचाऽनुपत्तक्षयोगेन ।

इयं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य दानपार्मिता। येन वोधि-सत्त्वोमहासत्त्वो नोत्तस्यति । न सन्त्रस्यति । न सन्त्रासमापद्यते ।

पुनरपरं सुद्धते बोधियचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यच आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तैर्भनिस्कारेक्ष्पमिनित्याकारेण मन-सिकरोति तचानुपचस्रयोगेन । यच आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तैर्भन-सिकारेक्ष्पमिनित्याकारेण मनसिकरोति तचानुपचस्रयोगेन । यच आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तैर्भनिसिकारेक्ष्पं प्रान्ताकारेण मन-सिकरोति तचानुपचस्रयोगेन । यच आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तेर्भनिसकारेक्ष्पं प्रत्याकारेण मनसिकरोति तचानुपचस्रयोगेन । यच आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तेर्भनिसकारेक्ष्पमानिसित्ताकारेण मनसिकरोति तचानुपचस्रयोगेन । यच आवकप्रत्येकनुद्धप्रति-संयुक्तैर्भनिसकारेक्ष्पमप्रणिहिताकारेण मनसिकरोति तचानुपचस्र्य-योगेन । यच आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तेर्भनिसकारेक्ष्पमनिस् संस्काराकारेण मनसिकरोति तचानुपचस्रयोगेन । यच आवक-प्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तेर्भनिसकारेक्ष्पं विविक्ताकारेण मनसिकरोति तचानुपचस्रयोगेन ।

यन आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिषंयुक्तैर्मनिषकारैर्व्वेदनामित्याकारेण मनिषकरोति तचानुपन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिषंयुक्तै-र्मनिषकारैर्व्वेदनां दुःखाकारेण मनिषकरोति तचानुपन्नभयोगेन। यन आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनिष्कारैविंद्नामनात्माकारेण मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन । यन्न आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन । यन्न आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन । यन्न आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तमनिषकारैविंदनां ग्रूत्याकारेण मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन । यन्न आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तमनसिकारैविंदनामानिमिन्ताकारेण मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन ।
यन्न आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारैवेंद्रनामप्रणिहिताकारेण
मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन । यन्न आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारैवेंद्रनामनिसंस्काराकारेण मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन । यन्न आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारैवेंद्रनां विविक्ताकारेण मनसिकरोति तचानुपक्षस्रयोगेन ।

यन्न आवनप्रत्येक बुद्धप्रतिषं युक्तीर्भनिषकारैः संज्ञामनित्याकारेण मनिषकरोति तचानु पन्नभयोगेन । यन आवनप्रत्येक बुद्धप्रतिसं युक्ती- संनिष्ठकारैः संज्ञां दुःखाकारेण मनिष्ठकरोति तचानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक बुद्धप्रतिसं युक्तीर्मनिषकारैः संज्ञामनात्माकारेण मन- सिकरोति तचानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक बुद्धप्रतिसं युक्तीर्मनिषकारैः संज्ञां प्रान्ताकारेण मनिषकरोति तचानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक बुद्धप्रतिसं युक्तीर्मनिषकारैः संज्ञां प्रत्याकारेण मनिष्करोति तचानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक बुद्धप्रतिसं युक्तीर्मनिषकारैः सं ज्ञामानिमित्ताकारेण मनिषकरोति तचानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक बुद्धप्रतिसं युक्तीर्मनिषकारेः सं ज्ञामप्राप्ति स्वानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक वृद्धप्रतिसं युक्तीर्मनिषकारेण मनिषकारे सं ज्ञामप्राप्ति स्वानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक वृद्धप्रतिसं युक्तीर्मनिषकारेण मनिषकारे सं ज्ञामप्राप्ति स्वानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक विष्ठा आवकप्रत्येक विष्ठा आवकप्रत्येक विष्ठा आवक्षप्त स्वानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक विष्ठा स्वानु पन्नभयोगेन । यन आवकप्रत्येक वृद्धप्ति सं युक्तीर स्वान्त सं स्वान्त स्वान स्वान स्वान्त स्वान स्वान्त स्वान्त स्वान्त स्वान्त स्वान स

बुद्धप्रतिषंयुक्तैर्मनिषकारैः षंज्ञामनिषधंस्काराकारेण मनिषकरोति तचानुपक्तभयोगेन। यन्न स्रावकप्रशोकबुद्धप्रतिषंयुक्तैर्मनिषकारैः संज्ञां विविकाकारेण मनिषकरोति तचानुपक्तभयोगेन।

थन आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिषंयुक्तैर्मनिषकारैः संस्काराननित्याकारेण मनसिकरोति तचानुपलक्षयोगेन। यन श्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्ते-र्मनिषकारैः संस्कारान् दुःखाकारेण मनिषकरोति तचातुपलका-योगेन । यन आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिषंयुक्तैर्भनिश्वकारैः संस्कारानना-त्माकारेण मनसिकरोति तचानुपलक्षयोगेन। यन आवकप्रत्येक-बुद्धप्रतिषंयुक्तीर्भनसिकारैः शंस्कारान् ग्रान्ताकारेण मनसिकरोति . तचानुपन्तभायोगेन । यन स्नावनप्रत्येननुद्धप्रतिसंयुक्तिर्मनसिकारैः संस्कारान् ग्रुन्याकारेण मनसिकरोति । तचानुपलक्षयोगेन । यन आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तैर्भनसिकारैः संस्कारानानिमित्ताकारेण मनसिकरोति तचातुपलकायोगेन। यस आवकप्रत्येकवृद्धप्रति-संयुत्तीर्मनिषकारैः संस्कारानप्रणिहिताकारेण मनिषकरोति तचा-नुपत्तक्षयोगेन । यत्र श्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तैर्मनिकारैः संस्का-राननभिसंस्काराकारेण मनसिकरोति तचानुपत्तक्षयोगेन। यन श्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिषंयुक्तैर्मनिषकारैः संस्कारान् विविकाकारेण मनसिकरोति तचानुपलक्षयोगेन।

यन आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिषंषुक्षैर्भनिषकारै व्यिज्ञानसनित्याकारेण मनिषकरोति तचातुपलक्षथोगेन । यस्त्र आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तै-र्मनिषकारै व्यिज्ञानं दुःखाकारेण सनिषकरोति तचातुपलक्षथोगेन। यस्त्र आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तैर्मनिषकारै व्यिज्ञानमनात्माकारेण मनसिकरोति तचात्तपत्तक्षभयोगेन । यद्म आवकप्रत्येकवृद्धप्रति-संयुक्तिर्मनसिकारै व्यिज्ञानं प्रान्ताकारेण मनसिकरोति तचात्तप-लक्षयोगेन । यत्र आवकप्रत्येकवृद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारै व्यिज्ञानं ग्रुत्या-कारेण मनसिकरोति तचात्तपत्तक्षयोगेन । यत्र आवकप्रत्येकवृद्ध-प्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारै व्यिज्ञानमानिभित्ताकारेण मनसिकरोति तचा-त्तपत्तक्षयोगेन । यत्र आवकप्रत्येकवृद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारै व्यिज्ञानम-प्रणिक्ताकारेण मनसिकरोति तचात्तपत्तक्षयोगेन । यत्र आवक-प्रत्येकवृद्धप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारै व्यिज्ञानमनभिसंस्काराकारेण मनसि-करोति तचात्तपत्तक्षयोगेन । यत्र आवकप्रत्येकवृद्धप्रतिसंयुक्तेर्मन-सिकारे व्यिज्ञानं विविक्ताकारेण मनसिकरोति तचात्तपत्तक्षयोगेन ।

द्यं सुभृते वोधिषत्तस्य महासत्तस्यापरासृष्टागीतपार्मिता येन बोधिसत्तोमहासत्ते। नोत्तस्यति न संनस्यति न सन्तासमापदाते।

पुनर्परं बोधियत्त्वस्य महायत्त्वस्य प्रज्ञापार्मितायां चरनो येषां धर्माणामनित्याकारेण दुःखाकारेणानात्माकारेण प्रत्याकारेणानिमित्ताकारेणापि विविक्ताकारेणानिमसंस्काराकारेण विविक्ताकारेण प्रत्यवेचतेचसनारोचनेयं वोधिसत्तस्य महायत्त्रस्य चान्तिपार्मिता येन बोधिसत्त्वो महायत्त्रस्य चान्तिपार्मिता येन बोधिसत्त्वो महासत्त्रो न सन्त्रस्यति न सन्त्रसमापद्यते ।

पुनरपरं सुक्षते बोधियत्वोमदायत्वः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भनियकारिष्ट्पमनित्यमिति प्रत्यवेचते तचा-त्तुपत्तम्भयोगेन । सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भनियकारिष्ट्यं दुःखमिति प्रत्यवेचते तच्चानुपत्तस्योगेन। सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भनिसकारे-

<sup>\*</sup> रमरव पाठः ख, म, घ, एलकेऽपि दृश्यते । अर्थन्तु न सङ्गच्छते ।

क्ष्पमनासिति प्रत्यवेचते तचानुपक्षभयोगेन । सर्वाकारज्ञताप्रति-संयुक्तिर्मनिकारेक्षं प्रान्तिसिति प्रत्यवेचते तचानुपक्षभयोगेन । सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिस्कारेक्षं प्रत्यिनिति प्रत्यवेचते तचान नुपक्षभयोगेन । सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिकारेक्षपमानिभिन्न-मिति प्रत्यवेचते तचानुपक्षभयोगेन । सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्ते-मेनिसकारेक्पमप्रिक्तिमिति प्रत्यवेचते तचानुपक्षभयोगेन । सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिकारेक्षपमनिसंस्कारिमिति प्रत्यवेचते तचानुपक्षभयोगेन । सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिकारेक्षं विविक्त-मिति प्रत्यवेचते तचानुपक्षभयोगेन ।

सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारैवेंद्रनाऽनिह्येति वेदनादुःखेति॰ वेदनाऽनास्मिति वेदनाद्यानेति वेद्यानुष्यानेति वेद्यानुष्यानेति वेद्यान्यानेति वेद्यानेति वेद्यानेति

<sup>\*</sup> वेदनादिव्यपि सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तीरिव्यादिपदानां निर्देशोऽस्ति-रूपवदिति ग्रायस्य रीत्याबच्चाते चादग्रेपुस्तके तु तथानिरीयो नास्ति।

तचानुग्लस्थागेन । सर्वाकारज्ञताप्रतिसंवुक्तेमैनसिकारैविज्ञानम-नित्यमिति विज्ञानं दुःखमिति विज्ञानमनातसेति विज्ञानं प्रान्त-भिति विज्ञानं प्र्यमिति विज्ञानसानिमित्तमितिविज्ञानसप्रणि-हितमिति विज्ञानमनिसंस्कारमिति विज्ञानं विविक्तमितिप्रत्य-वेचते तचानुग्लस्थागेन । तस्याः तेषां सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तानां सनस्कितराणां मनुस्यर्जनता श्रनिचित्रधुरता दयं वोधिसनस्य सद्दामनस्य वीर्वगर्मिता येन वोधिसन्तोमहासन्तो नोन्नस्थित न सन्तस्थिति न सन्त्यासमाण्यते ।

पुनरपरं सुश्रुते बोधियन्त्रोमहासन्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारेक्यमनित्यमिति प्रत्यवेचते तचा-स्त्यनस्थागेन । नच आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तानां सनसिकाराणा-सवकाग्रं ददाति । तद्ग्येषाञ्चानुगन्नमुन्नानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा वोधिसत्त्रोसहायत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरन् पर्याकार्-ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारेष्ट्यं दु:खमिति प्रत्यवेचते तचातुपत्तक्ष्म-योगेन । न च आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनिषकाराणामवकाग्रं ददाति तदन्येषाच्चालुग्रज्ञमूलानां धर्माणां ये वोधेः परिपत्यकराः।

यदा बोधियाचोमहासलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्याकार्-ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भनिस्कारः रूपमनात्मेति प्रत्यवेचते तचानुपत्तभ-योगेन । न च त्रावकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनस्काराणामवकागं ददादि तदन्येषाच्चाज्ञुणसमुलानां धर्माणां ये वोधेः परिपत्यकराः।

इति समक्तप्रक्तकेषु पाठः।

चदा बोधिसक्तोमहायत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंगुक्तैर्मनसिकारेक्ष्णं प्रान्तिमिति प्रत्यवेचते तचात्तुपककःधोगेन । न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंगुक्तानां मनसिकाराणामवकाग्रं ददाति न च तदन्येषाञ्चाकुण्यस्मानां धर्माणां चे बोधेः
परिपन्यकराः।

यदा बोधिसक्तोमहामक्तः प्रज्ञापारिक्षतायां चरन् सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारिक्पं प्र्त्यमिति प्रत्यवेचते तचानुपक्तसयोगेन। न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनसिकाराणामवकाप्रं
ददाति तद्त्येषाञ्चाकुणकमूक्तानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः।

यदा बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापारमितायां चरन् सर्था-कारज्ञताप्रतिभंयुक्तेर्मनिसकारैः रूपमानिमिक्तमिति प्रत्यवेचते तचानुपलक्षयोगेन । न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिभंयुक्तानां मनिस-काराणामवकाणं ददाति तद्ग्येषाञ्चाकुणलमूलानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा वोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चर्न् सर्वाकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारै इत्यापणि हितिमिति प्रत्यवेचते तचा-न्युपलक्षयोगेन । न च आवकप्रत्येकनुद्भप्रतिसंयुक्तानां मनसि-काराणामवकाणं द्दाति तदन्येषाञ्चालुग्रलम्लानां ये वोधेः परिपन्यकराः ।

यदा बोधिसत्तोमशासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिसकारे रूपमनिभयंस्कारिमति प्रत्यवेचते तचा-तुपत्तस्थोगेन । न च आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनसिकारा- णामवकाणं ददाति तदन्येषाञ्चाकुणजमुलानां धर्माणां चे वोधेः परिपन्थकराः।

यदा बोधिमलोमहायत्वः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्वाकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्मनिषकारेष्ट्यं विविक्तमिति प्रस्तवेचते तचातुपलय-योगेन । न च आवकप्रस्टोकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनसिकाराणामवकाणं ददाति तदन्येषाञ्चालुग्रसम्सानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः।

यदा बोधिसचोमचामचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनिषकारैर्वेदनामनित्येति प्रत्यवेचते तचानुपचक्य-योगेन । न च आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनिषकाराणामवकाग्रं ददाति तदन्येषाञ्चाकुणचमूजानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा बोधियक्तोमहायतः प्रज्ञापारिमतायां घरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनिसकारैर्वैदनां दुःखेति प्रत्यवेचते तचातुपक्तभ-योगेन। न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनसिकाराणामवकाणं ददादि तदन्येषाचाकुणकमूलानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः।

यदा बोधिसत्त्वोमशासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चर्न् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनिषकारैर्वेदनामनात्वेति प्रत्यवेचते तचानुपक्तभ-योगेन । न च श्रावकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनसिकाराणामवकाशं ददाति तदन्देषाच्चाकुणजमूलानां धर्माणां ये वोधेः परिपत्यकराः ।

चदा बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्वाकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनिसकारैवैदेनां प्रान्तेति प्रत्यवेचते तचानुपत्तक्य-चोगेन। न च आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां सनसिकाराणामवकागं ददाति तदन्येषाच्चाकुणलमूलानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः। यदा वोधिसत्त्रोमहायत्तः प्रश्नापार्तितायां चरन् सर्व्याकार्-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनिषकारैः संज्ञाऽनित्येतिप्रत्यवेचते तचानुपत्तका-योगेन। न च आवकप्रत्येकगुद्धप्रतिसंयुक्तानां सनस्विकाराणासनकाणं ददाति तदन्येषाञ्चाकुणज्ञमुलानां धक्षाणां ये वोधेः परिपन्यकराः।

यदा बोधिसक्तोमद्दासकः प्रज्ञापारिशतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिष्ठं युक्तेर्भनस्कारीः संज्ञा दुःखेति प्रव्यवेचते तचानुपक्तम-योगेन। न च आवकप्रशेकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनस्किताराणामवकाणं ददाति न च तदन्येषाञ्चाकुण्यस्वानां धर्माणां ये बोधीः परिपन्यकराः।

यदा वोधियत्त्रोमत्तामत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् वर्धाकार-ज्ञताप्रतिषंयुक्तिमनिषकारैः वंज्ञाऽनात्मेति प्रत्यवेचते तत्त्रानुपकक्ष-योगेन। न च आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिषंयुक्तानां मनिषकाराणामवकाग्रं ददाति न च तद्येषाञ्चाकुणकमृकानां धर्क्षाणां ये वोधेः परिपयकराः।

यदा बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्मनिसकारैः संज्ञाणान्तेति प्रत्यवेचते तचानुपत्तक्ष-योगेन। न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां सनसिकाराणासवकाणं ददाति तदन्वेषाच्चालुणसमुलानां धस्त्राणां से बोधेः परिपन्यकराः।

यदा वोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापार्श्विताशां कर्न् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भनस्कितरेः संज्ञाग्रुत्वेति प्रत्यवेक्ते तचानुपक्तमा-योगेन। न च त्रावकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनस्किताराणामवकाग्रं ददाति तदन्येषाञ्चाकुणक्त्वानां धक्ताणां ये वोधेः परिपन्यकराः। यदा बोधिसलोमदासलः प्रज्ञापार्यमतायां चरन् सव्यांकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्मलसिकारैः संज्ञा आनिमिन्निति प्रत्यवेचते तचा-नुपलस्थयोगेन । न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रति अधुक्तानां मनसिकारा-णामवकाणं ददाति तदन्येषाञ्चाकुणलमुलानां धक्ताणां थे बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा विधिमलोमहासलः प्रज्ञापार्सिताथां चर्न् सर्वाकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनस्कारे: संज्ञाऽप्रणिषितेति प्रश्चवित्रते तचा-नुपलक्षयोगेन । न च आवकप्रश्चेकबुद्धप्रतिमंयुक्तानां मनसिकारा-णामवकाणं ददाति तदन्येषाच्चाकुणलमूलानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः।

यदा बोधियत्वोमहासनः प्रज्ञापारमितायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिषंयुक्तैमेनसिकारः संज्ञाऽनिमसंस्कारेति प्रत्यवेचते तचा-नुपत्तस्थागेन । न च आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिषंयुक्तानां मनसिकारा-णामवकाणं ददाति तदन्येषाञ्चासुग्रसम्सानां धन्नीणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा बोधिसक्तोमहासक्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सक्ताकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनिसकारैः संज्ञाविविक्तेति प्रस्तवेचते तचा-नुपलकायोगेन। न च श्रावकप्रस्तेकनुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनिसकारा-णामवकाणं ददाति तदन्वेषाञ्चासुण्यस्मानां धर्माणां वे बोधेः परिपन्यकराः।

चदा बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार- ज्ञाताप्रतिसंकुर्त्तर्भनंमिकारीः संस्कारा अनित्या इति प्रत्यवेचते तचा-

सुपलक्षयोगेन । न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिषंयुक्तानां मनसिकारा-णामवकागं ददाति तदन्येषाञ्चालुग्रलम् लानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा बोधिसत्त्रोमत्तायत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारैः संस्कारादुःखा इति प्रत्यवेचते तज्ञा-त्रुपत्तस्ययोगेन । न च आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनसिकारा-णामवकायां ददाति तद्न्येषाञ्चात्रुप्रत्यस्यानां धर्काणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

थदा बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्मनिसकारैः संस्कारा श्रनात्मान इति प्रत्यवेचते तचा-स्रपत्तस्थयोगेन । न च श्रावकप्रत्येकवृद्धानां सनिसकाराणासवकाग्रं इदाति तदन्येषाञ्चाकुणाचधयांणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनिषकारैः संस्काराः प्रान्ता दति प्रत्यवेचते तचा-नुपलक्षयोगेन । न च आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तानां सनस्कारा-णामवकाणं ददाति तदन्येषाचाकुणलमृलानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

यदा बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां चरत् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनिषकारैः संस्काराः स्त्या इति प्रत्यवेचते तचा-सुपलक्षयोगेन । न च आवकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तानां सनिषकारा-णामवकाणं ददाति तदन्येपाञ्चाकुणलमुलानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः । यदा बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारैः संस्कारा स्नानिमता इति प्रत्यवेचते तच्चानुपत्तक्षयोगेन । न च स्रावकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां मन-सिकाराणामवकाणं ददाति तदन्देषाच्चाक्षुणत्रमृत्वानां धर्माणां ये वोधेः परिपत्यकराः ।

चदा वोधिसच्लामहामचः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिषंयुक्तैर्मनिषकारैः संस्कारा श्रप्रणिहिता इति प्रत्यवेचते तच्चानुपचन्ययोगेन । न च श्रावकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां मन-सिकाराणामवकाणं ददाति तदन्येषाञ्चानुगचन्नानां धर्माणां चे वोधेः परिपन्यकराः ।

यदा वोधिमत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापार्मितायां परन् सर्व्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारे श्रनभिसंस्कारा इति प्रत्यवेचते तचानुप-लक्ष्योगेन । न च श्रावकप्रत्येकनुद्भप्रतिसंयुक्तानां मनसिकारा-णामवकाणं ददाति तद्वेषाञ्चाकुण्रज्ञमुलानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः ।

थदा बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापारिमतायां घरन् सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनिसकारैः संस्काराविविका इति प्रत्यवेचते तचात्रुपलस्मयोगेन । न च त्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तानां सनिस्काराणामवकाणं ददाति तदन्येषाद्यालुणलम्लानां धर्माणां ये बोधेः
परिपन्थकराः ।

यदा बोधिसच्लामद्वासचः प्रज्ञापारमितायां चर्न् सव्याकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनसिकारैविज्ञानमनित्यमिति प्रत्यवेचते तचा- नुपलक्षयोगेन । न च श्राववप्रत्येकबुद्धप्रतिषंयुक्तानां मनिषकारा-णामवक्ताग्रं ददाति तद्व्येषाञ्चासुग्रसम्सानां धर्माणां ये बोधेः परिपन्यकराः।

श्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिषंथुकैर्मनिषकारे विंद्यानं दुःखिनिति प्रत्यवेचते तच्चानुपचन्धयोगेन। न च श्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनिषकाराणामवकाणं द्दाति तद्येषाञ्चासुण्णचम् वाणं घक्षांणां चे बोधेः परिपन्थकराः। द्यं सुभृते बोधियत्त्रस्य महामलस्य ध्यानपार्मिता। येन बोधियत्त्रीमहामलो नोलस्यति न संचस्यति न संचासमापद्यते।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्त्वोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सन्दांकार्ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिस्कारिदेवं प्रस्तवेचते । न रूपग्रूत्यतया रूपं ग्रुत्यं रूपमेव ग्रुत्यता ग्रुत्यतेव रूपं । न वेदना ग्रुत्यतया वेदनाग्र्त्या वेदनेव ग्रुत्यता ग्रुत्यतेव वेदना । न संज्ञाग्रुत्यतया संज्ञाग्रुत्यां संस्कारा एव ग्रुत्यतेव संज्ञा। न संस्कारग्रुत्यतया संस्काराः ग्रुत्याः संस्कारा एव ग्रुत्यता ग्रुत्यतेव संस्काराः । न विज्ञानग्रुत्य-तया विज्ञानं ग्रुत्यं । विज्ञानभेव ग्रुत्यता ग्रुत्यतेव विज्ञानं ।

न चचुः ग्रूत्यतया चचुः ग्रूत्यं चचुरेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव चचुः ।
न श्रोक्त ग्रूत्यतया श्रोकं ग्रूत्यं श्रोचनेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव श्रोचं ।
न प्राणग्रूत्यतया प्राणं ग्रूत्यं प्राणनेव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव प्राणं ।
न जिक्काग्रूत्यतया जिक्काग्रूत्या जिक्केव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव जिक्का ।
न नायग्रूत्यतया नायः ग्रूत्यः नायग्व ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव नायः ।
न मनः ग्रूत्यतया मनः ग्रुत्यं मनएव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेव मनः ।

न रूपग्रन्यतयारूपं ग्रन्थं रूपमेव ग्रन्थता ग्रन्थतेव रूपं। न गब्दग्रन्थतया गब्दः ग्रन्थः गब्दएव ग्रन्थता ग्रन्थतेव गब्दः। न गब्दग्रन्थतया गब्धः ग्रन्थः गब्धएव ग्रन्थता ग्रन्थतेव गब्धः। न रसग्रन्थतया रसः ग्रन्थः रसएव ग्रन्थता ग्रन्थतेव रसः। न सर्गा-ग्रन्थतया सर्गाः ग्रन्थः सर्गएव ग्रन्थता ग्रन्थतेव सर्गाः। न धर्मग्रन्थतया धर्माः ग्रन्थाः धर्माएव ग्रन्थतेव सर्गाः।

न चवुर्षिज्ञानग्र्न्यतया चवुर्षिज्ञानं ग्र्न्यं चवुर्षिज्ञानभेव ग्र्न्यता ग्र्न्यतेव चवुर्विज्ञानं । न श्रोचिव्ज्ञानग्र्न्यतया श्रोच-विज्ञानं ग्रन्यं श्रोचिव्ज्ञानमेव ग्र्न्यता ग्र्न्यतेव श्रोचिव्ज्ञानं । न प्राणिविज्ञानग्र्न्यतया प्राणिविज्ञानं ग्र्न्यं प्राणिविज्ञानमेव ग्र्न्यता ग्रन्यतेव प्राणिविज्ञानं । न जिज्ञाविज्ञानग्रन्यतया जिज्ञाविज्ञानं ग्र्न्यं जिज्ञाविज्ञानमेव ग्र्न्यता ग्र्न्यतेव जिज्ञाविज्ञानं । न काय-विज्ञानग्रन्यतया कायविज्ञानं ग्र्न्यं कायविज्ञानमेव ग्रन्यता ग्रन्यतेव कायविज्ञानं । न मनोविज्ञानग्रन्यतया मनोविज्ञानं ग्र्न्यं मनो-विज्ञानमेव ग्रन्यता ग्रन्यतेव मनोविज्ञानं ।

न चतुः संखर्भग्रत्या चतुः संखर्भः ग्र्नः चतुः संखर्भाः ग्र्न्या ग्राच्यतेव चतुः संखर्भः। न श्रोचसंखर्भग्रत्या श्रोचसंखर्भः ग्र्न्यः श्रोचसंखर्भाः व ग्राचसंखर्भः ग्राच्यतेव श्राच्यतेव श्रीचसंखर्भः। न प्राणसंखर्भः ग्राच्यतेव श्राच्यतया प्राणसंखर्भः ग्राच्यतेव प्राच्यतया प्राणसंखर्भः ग्राच्यतेव प्राणसंखर्भः। न जिज्ञासंखर्भ ग्राच्यतेव जिज्ञासंखर्भः ग्राच्यतेव जिज्ञासंखर्भः। न कायसंखर्भग्राच्यतया कायसंखर्भः ग्राच्यतेव जिज्ञासंखर्भः। न कायसंखर्भग्राच्यतया कायसंखर्भः ग्राच्यतेव कायसंखर्भः।

न मनः संस्पर्पश्चरत्या मनः संस्पर्भः श्रुन्यः मनः संस्पर्भएव श्रुन्यता श्रुन्यतेव मनः संस्पर्भः।

न चतुःसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्यतथा चतुःसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या चतुःसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या चतुःसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या योचसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या योचसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या योचसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या योचसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या श्राचमंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या प्रत्यतेव योचसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या प्रत्यतेव प्राणसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या प्रत्यतेव प्राणसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या जिज्ञासंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या जिज्ञासंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या जिज्ञासंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या जायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या न कायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या कायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या कायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या कायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या सायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या सायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या सायसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्र्न्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्रन्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्रन्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्रन्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्रन्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्रन्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्रन्या सनः संस्पर्गप्रत्यथवेदना ।

न पृथिवीधात् ग्रून्यतया पृथिवीधातः ग्रून्यः पृथिवीधातुरेव ग्रून्यता ग्रून्यतेव पृथिवीधातः । नाऽभात् ग्रून्यतयाऽभातः ग्रून्यः श्रभातुरेव ग्रून्यता ग्रन्यतेवाभातः । न तेजोधात् ग्रन्यत्य तेजोधातः । न वायु-धातः ग्रन्यः तेजोधात् रेव ग्रन्यता ग्रन्यतेव तेजोधातः । न वायु-धातः ग्रन्यः वायुधातः ग्रून्यः वायुधात् रेव ग्रून्यता ग्रन्यतेव वायु-धातः । नाकाग्रधात् ग्रून्यत्या श्राकाग्रधातः ग्रून्यः श्राकाग्रधात् रेव ग्रून्यता ग्रून्यतेवाकाग्रधातः । न विज्ञानधात् ग्रून्यतया विज्ञानधातः ग्रून्यः विज्ञानधातः । नाऽविद्याश्र्स्यतयाऽविद्याश्रस्याऽविद्येव श्रस्यता श्रस्यतेवाविद्या ।
न मंस्कारश्रस्यतया संस्काराः श्रस्याः मंस्काराएव श्रस्यता श्रस्यतेव
संस्काराः । न विज्ञानश्रस्यतया विज्ञानं श्रस्यं विज्ञानमेव श्रस्यता
श्रस्यतेव विज्ञानं । न नामरूपश्रस्यतया नामरूपं श्रस्यं नामरूपमेव
श्रस्यता श्रस्यतेव नामरूपं । न षडायतनश्रस्यतया षडायतनं श्रस्यं
षडायतनभेव श्रस्यता श्रस्यतेव षडायतनं । न सर्पश्रस्यतया सर्पः
श्रस्यं सर्ग एव श्रस्यता श्रस्यतेव पडायतनं । न सर्पश्रस्यतया त्याश्रस्या
त्यप्रेव श्रस्यता श्रस्यतेव स्वपा । नोपादानश्रस्यतया उपादानं श्रस्यं
उपादानमेव श्रस्यता श्रस्यतेवोपादानं । न वेदनाश्रस्यतया भवः श्रस्यः
भवएव श्रस्यता श्रस्यतेव भवः । न जातिश्रस्यतया भवः श्रस्यः
जातिरेव श्रस्यता श्रस्यतेव जातिः । न जरामर्णश्रस्यतया जरामर्णं श्रस्यं जरामर्णमेव श्रस्यता श्रस्यतेव जरामर्णं ।

न दानपारिमिताश्च्यतथा दानपारिमिताश्च्या दानपारिमितेव श्च्यता श्च्यतेव दानपारिमिता। न भी जपारिमिता श्च्यतथा भी ज-पारिमिताश्च्या भी जपारिमितेव श्च्यता श्च्यतेव भी जपारिमिता। न चान्तिपारिमिताश्च्यतथा चान्तिपारिमिताश्च्या चान्तिपारिमितेव श्च्यता श्च्यतेव चान्तिपारिमिता। न वीर्च्यपारिमिताश्च्यतथा वीर्च्यपारिमिताश्च्या वीर्च्यपारिमितेव श्च्यता श्च्यतेव वीर्च्यपारिमिता। न ध्वानपारिमिताश्च्यतथा ध्वानपारिमिताश्च्या ध्वानपारिमितेव श्च्यता श्च्यतेव ध्वानपारिमिता। न प्रज्ञापारिमिताश्च्यतथा भज्ञा-पारिमिताश्च्या प्रज्ञापारिमितेव श्च्यता श्च्यतेव प्रज्ञापारिमिता।

नाधातारान्यतारान्यतया श्रधातारान्यतारान्या श्रधातारान्यतेव भून्यता भून्यतेवाध्यात्मभून्यता । न वहिद्धीभून्यताभून्यतया वहिद्धी-श्र्त्यताश्र्त्या विद्विश्रित्यतेव श्र्त्यता श्र्त्यतेव विद्विश्र्रित्यता। नाधाता विद्विश्चिताश्चितया ऽधाता विद्विश्चिताश्चा ऽधातम वहिद्धीग्र्त्यतेव ग्र्न्यता. ग्र्न्यतेवाधातम वहिद्धीग्र्न्यता । न भून्यताभून्यताभून्यतया भून्यताभून्यताभून्या भून्यता भून्यतेव भून्यता श्चन्यतेव श्चाराश्चाता। न महाश्चाराश्चारया महाश्चाराश्चा महाश्रुत्यतेव श्रुत्यता श्रुत्यतेव महाश्रुत्यता। न परमार्थश्रुत्यता-श्र्न्यतया परमार्थश्र्न्यताश्र्न्या परमार्थश्र्न्यतेव श्र्न्यता श्र्न्यतेव परमार्थश्च्यता। न संख्वतश्च्यताश्च्यतथा संख्वतश्च्यताश्च्या यंक्षतग्र्न्यतेव ग्र्न्यता ग्र्न्यतेव यंक्षतग्र्न्यता। नाऽपंक्षतग्र्न्यता-श्र्न्यतया उत्तंक्कतश्र्न्यताश्र्न्या श्रमंक्कतश्र्न्यतेव श्र्न्यता श्रन्यतेवा-मंक्तारा,न्यता। नाऽत्यनाश्च्यताश्च्यतया ऽत्यनाश्च्यताश्च्या श्रत्यना-श्रुन्यतेव श्रुन्थता श्रून्यतेवात्यनाश्रुन्यता । नानवरायश्रुन्यताश्रुन्यतया ऽनवराग्रश्च्यताश्च्या ऽनवराग्रश्च्यतेव श्च्यता श्च्यतेवानवराग्रश्च-न्यता । नाऽनवकारश्रन्यताश्र्न्यतया ऽनवकारश्र्न्यताश्रन्या अनव-कारशून्यतेव शून्यता शून्यतेवानवकारशून्यता । न प्रकृतिशून्यताशू-न्यतया प्रकातिश्र्न्यताश्र्न्या प्रकातिश्र्न्यतेव श्र्न्यता श्र्न्यतेव प्रकाति-श्र्न्यता । न सर्वधर्मश्र्न्यताश्र्न्यतया सर्वधर्मश्र्न्यताश्र्न्या सर्व-धर्माश्र्त्यतेव श्र्त्यता श्र्त्यतेव सर्वधर्माश्र्त्यता । न खलचणश्र्त्यता-श्र्न्यतया खन्नचणश्र्न्यताश्र्न्या खन्नचणश्र्न्यतेव श्रुन्यता श्र्न्यतेव खनचणश्चाता । नाऽनुपनभाश्चाताश्चातया उनुपनभाश्चाताश्चा

श्रत्यसम्बद्धस्यते श्र्त्यता श्र्त्यतेवात् पत्तमग्रत्यता । नाऽभावश्र्य-नाश्रत्यतथा ऽभावश्रत्यताश्रत्या श्रभावश्रत्यतेव श्रत्यता श्र्त्यतेवा-भावश्रत्यता । न स्वभावश्र्त्यताश्रत्यतथा स्वभावश्रत्यताश्र्त्या स्वभाव-श्रत्यतेव श्रत्यता श्र्त्यतेव स्वभावश्रत्यता । नाभावस्वभावश्रत्यता श्रत्यतेवाभावस्वभावश्रत्यता ।

न स्रत्युपखानानिश्र्न्थतया स्रत्युपखानानि श्र्न्थानि सृत्युप-स्थानान्येव शून्यता शून्यतेव सृत्युपस्थानानि । न सम्यक्पप्रहाणानि श्र्न्यतया सम्यक्षप्रहाणानि श्र्न्यानि सम्यक्षप्रहाणान्येन श्र्न्यता श्रून्यतैव सम्यक् प्रहाणानि । नर्हि पादाश्च्यतया ऋद्विपादाः श्च्याः ऋद्वि-पादाएव शून्यता शुन्यतेवर्द्धिपादाः। नेन्द्रियशून्यतया इन्द्रियाणि शुन्यानि इन्द्रियाखेव शून्यता शून्यतेवेन्द्रियाणि। न बलानि शून्यं-तया बलानि शून्यानि बलान्येव शून्यता शून्यतेव बलानि । न बोधाङ्गानि श्र्न्यतया बोधाङ्गानि श्र्न्यानि बोधाङ्गान्येव श्र्न्यता शून्यतेव बोध्यङ्गानि । नार्याष्टाङ्गामार्गाशून्यतया त्रार्याष्टाङ्गामार्गः श्चाः श्रार्व्याष्टाङ्गमार्ग एव श्चाता श्चातीवार्व्याष्टाङ्गमार्गः। नार्व्य-सत्यानि शून्यतया त्रार्व्यसत्यानि शून्यानि त्रार्व्यसत्यान्येव शून्यता श्रून्यतैवार्व्यसत्यानि। न ध्यानश्रून्यतया ध्यानानि श्रून्यानि ध्यानान्येव शुन्यता शुन्यतेव ध्यानानि । नाऽप्रमाणशुन्यतया ऽप्रमाणानि शुन्यानि त्रप्रमाणान्येव शून्यता शून्यतेवाप्रमाणानि । नारूष्यसमापत्तिशून्यतया त्राह्मणसमापत्तयः शून्याः त्राह्मणसमापत्तय एव शून्यता शून्यतेवा-रूपसमापत्तयः । न विमोचग्र्न्यतया विमोचाः ग्रून्याः विमोचा

एव शून्यता शून्यतेव विमोचाः। नाऽनुपूर्वविद्वारसमापत्तिशून्यतया ऽतुपूर्व्वविद्वारसमापत्तयः ग्रूत्याः त्रतुपूर्व्वविद्वारसमापत्तय एव ग्रूत्यता ग्रूत्यतेवानुपूर्व्वविद्यारसमापत्तयः। न श्रूत्यतानिमित्ता ऽप्रणि-हितविमोचमुखग्रन्थतथा ग्र्न्थतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि भ्रुत्यानि भ्रुत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखान्येव श्रुत्यताभ्रुत्य-तेव शूत्यतानिसित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि । नाऽभिज्ञाशूत्यतया ऽभिज्ञाः ग्रत्याः श्रभिज्ञाएव ग्रत्यताश्र्त्यतेवाभिज्ञाः । न समा-धिशूत्यतया समाधयः शूत्याः समाधयएव शूत्यताशूत्यतेव समा-धयः । न धार्षीमुखग्रूत्यतया धार्षीमुखानि ग्रूत्यानि धार्षी-मुखान्येव शूत्यता शूत्यतेव धारणीमुखानि।न तथागतवच्रशूत्यतया तथागतवलानि शून्यानि तथागतवलान्येव शून्यता शून्यतेव तथा-गंतवलानि । न वैकारद्यग्रस्यतया वैकारद्यानि ग्रस्यानि वैकारद्या-न्येव ग्रुन्यता ग्रून्यतेव वैगार्धानि। न प्रतिमिम्बच्ह्रन्यतया प्रति-सम्बदः शून्याः प्रतिसम्बिद्एव शून्यता शून्यतेव प्रतिसम्बदः । न महामैत्रीशुन्यतया महामैत्रीशुन्या महामैत्रीव शुन्यता शुन्यतेव महासेत्री । न महाकर्षाश्च्यतया महाकर्षाश्च्या महाकर्षेव शून्यता शून्यतेव महाकर्णा । नावेणिकनुद्धधर्मश्र्न्यतया त्रावेणिक बुद्धधर्माः ग्रून्याः त्रावेणिकबुद्धधर्माएव ग्रून्यता ग्रून्यतेवावेणिक-बुद्धधर्माः । द्यं सुद्धते बोधिसत्तव्य महासत्तव्य प्रज्ञापार्मिता ।

इदं सुभृते बोधियत्तस्य महायत्तस्य प्रज्ञापारसितायां चरन् उपायकौग्रस्तं। येनोपायकौग्रस्तेन समझागतो बोधिसत्त्वोमहासत्त्व इमं निर्देशं श्रुला नोत्तस्यति न संत्रस्ति न संत्रासमापद्यते।

सुभृतिराह। कतमानि भगवन् वोधिमलस्य महासलस्य कच्चाणिमत्राणि। यैः कच्चाणिमत्रैः परिग्रहीतो बोधिमचोमहा-यत्नः इमं प्रज्ञापारमितानिर्देशं श्रुला नोत्रस्थित न संवस्थित न संचासमापद्यते । भगवानाह । इदं सुभूते बोधिसत्तस्य महा-सत्तस्य कल्याणमित्रं योऽसीरूपमनित्यमिति धर्षं देशयति तचातु-पलसयोगेन । मर्व्वतुपालमृलानि च न आवकस्मौ वा प्रत्येकवुद्ध-भूमौ वा परिणामयत्यन्यचमर्व्वाकारज्ञतायाः । \*योऽसीवेदनाऽनि-त्येति धर्मा देशयति तचानुपलक्षयोगेन । पर्व्वतुश्रलमूलानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याका-रज्ञतायाः। योऽस्मैषंज्ञाऽनित्येति धर्मं देशयति तचानुपलम-योगेन । सर्वकुणलमूलानि च न श्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकवृद्धस्त्री वा परिणामयत्यन्यच बर्वाकार्ज्ञतायाः । योऽसीसंस्कारा श्रनित्या द्ति धर्में देशयति तचानुपलमायोगेन । सर्वेतुशलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकन्द्रभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार-ज्ञतायाः। योऽसे विज्ञानमनित्यसिति धर्मे देगयति तचानुपलका-योगेन । धर्व्यकुणलमूलानि च न आवकभूमी वा प्रत्येक बुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कद्याणिमचं योऽसी

<sup>\*</sup> प्रनर्परं सुभृते नोधिसत्तस्य मङ्गसत्तस्य कत्व्यायमित्रं। इति वाक्यभागः खत्रान्ति एवं परत्रापि योऽसी इत्यसात् प्रागन्तीति ग्रन्दस्य रचनायाः रीत्वा खतुमीयते। खादर्भपुन्तके तुनान्ति।

क्पं दुःखिमिति धर्मं देगयित तचालुपलक्षयोगेन । सर्वलुग्रल-मूलानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । योऽस्मेनेदनादुःखिति धर्मं देग्रयित तचालुप-लक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलस्लानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । योऽस्मे संज्ञादुःखिति धर्म देग्रयित तचालुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलस्लानि च न आवक्षसमौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । योऽसी संस्काराः दुःखा इति धर्मं देग्रयित तचालुपलक्षयोगेन । सर्व-सुग्रलस्लानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । योऽसी विज्ञानं दुःखिमिति धर्मं देग्रयित तचालुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलस्लानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्रुते बोधिषत्तस्य महासत्तस्य कछाणिमत्रं योऽसी ह्यमनात्मेति धर्मे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलस्लानि च न श्रावकश्रुमी वा प्रत्येकनुद्वस्थमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः। योऽसी बेदनाऽनात्मेति धर्मे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलस्लानि च न श्रावकश्रुमी वा प्रत्येकनु इस्थमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः। योऽसीमंज्ञा-उनात्मेति धर्मे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलस्लानि च न श्रावकश्रमी वा प्रत्येकनु इस्थमी परिणामयत्यस्य सर्वाकार्ज्ञावायाः। योऽसीमंज्ञान् च न श्रावकश्रमी वा प्रत्येकनु इस्थमी परिणामयत्यस्य सर्वाकार्ज्ञावायाः। योऽसी संस्कारा श्रनात्मान इति धर्मे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलस्लानि च न श्रावकश्रमी वा प्रत्येकन्य

बुद्धसमी वा परिणामयख्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । योऽस्रै विज्ञा-नमनात्मेति धर्म्भं देशयति तचानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुणलमूलानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धसमी वा परिणामयखन्यच सर्व्या-कारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्रुते बोधिसलस्य महासलस्य कस्याणिमनं योऽसी रूपं प्रान्तमिति धर्मं देगयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्वकुप्रसन्स्लानि च न त्रावकस्थमो वा प्रत्येकबुद्धस्थमो वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः । योऽसीवेदनाप्रान्तिति धर्मः देग्रयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्वकुप्रसन्देशो वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः । योऽसी-संज्ञाप्रान्तिति धर्मः देग्रयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्वकुप्रसम् वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः । योऽसी-संज्ञाप्रान्ति धर्मः देग्रयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्वकुप्रसम् वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः । योऽसी-संज्ञाप्रसम् वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्यन्यागेन । सर्वकुप्रसम् वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्यन्यागेन । सर्वकुप्रसमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्यन्यानिति धर्मः देग्रयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्वकुप्रसमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः । योऽसी-तज्ञानुस्तानि च न त्रावकस्थमो वा प्रत्येकबुद्धस्थमो वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः । योऽसी-तज्ञान्तम्यन्यम् सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्तते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमचं योऽसी हृपं शूत्यमिति धर्मां देशयित तज्ञानुपलकायोगेन। सर्वकुशल-सृज्ञानि च न आवकस्त्रमौ वा प्रत्येकनुदूरसमौ वा परिणासय-त्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। योऽसीवेहनाश्च्येति धर्मां देशसित तचानुपलक्षथोगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः । योऽस्वै-संज्ञाग्रन्थिति धर्मे देशयित तचानुपलक्षथोगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः । योऽस्वेसंस्काराः ग्रन्था दति धर्मे देशयित तचानुपलक्षथोगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः । योऽस्वे विज्ञानं ग्रन्थिति धर्मे देणयित तचानुपलक्षथोगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न श्रावकस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः । योऽस्वे विज्ञानं ग्रन्थिति धर्मे देणयित तचानुपलक्षथोगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमं योऽसी-हृपमानिमत्तमिति धर्मे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रस-मूलानि च न आवकभूमो वा प्रत्येकवुद्धभूमो वा परिणामयत्यन्यच्य स्वव्यांकारज्ञतायाः। योऽसी वेदना आनिमित्तिति धर्मः देगयिति तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलम्लानि च न आवकभूमो वा प्रत्येकवुद्धभूमो वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः। योऽसी संज्ञा आनिमित्तिति धर्मे देगयिति तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलम्लानि च न आवकभूमो वा प्रत्येकवुद्धभूमो वा परि-णामयत्यन्यच सर्व्यांकारज्ञतायाः। योऽसी संस्काराः आनिमित्ता इति धर्मे देगयिति तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलम्लानि च न आवकभूमो वा प्रत्येकवृद्धभूमो वा परिणामयत्यन्यच सर्व्यांकार-भूतायाः। योऽसी विज्ञानमानिमित्तिसिति धर्मे देगयिति तचानुप- स्रमायोगेन । सर्वेतुशसमूलानि च न त्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्ध-स्मौ वा परिणामयत्यस्य सन्वांकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्रुते बोधियलस्य महायलस्य कल्याण्मित्रं योऽसे ह्रिपमप्रणिहितमिति धसे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्वेकुप्र- लम्लानि च न आवकश्वमौ वा प्रत्येकवृद्धश्मौ वा परिणामय- त्यन्यन मर्व्याकारज्ञतायाः। योऽसे वेदनाऽप्रणिहितेति धसे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्येकुप्रलम्लानि च न आवकश्वमौ वा प्रत्येकवृद्धश्मौ वा परिणामयत्यन्यन्य सर्व्याकारज्ञतायाः। योऽसे संज्ञाऽपणिहितेति धसे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्येकुप्रलम्लानि च न आवकश्चमौ वा परिणामयत्यन्यम् सर्व्याकारज्ञतायाः। योऽसे संक्षारा अप्रणिहितेति धसे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्येकुप्रलम्लानि च न आवकश्चमौ वा परिणामयत्यन्यम् सर्व्याकारज्ञतायाः। योऽसे संक्षारा अप्रणिहिता इति धसे देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्येकुप्रलम्लानि च न आवकश्चमौ वा परिणामयत्यन्यम् सर्व्याकार्योगेन। सर्व्येकुप्रलम्लानि च न आवकश्चकुर्मो वा परिणामयत्यन्यम् सर्व्याकार्यानि च न आवकश्चक्रमौ वा प्रत्येकवृद्धश्मो वा परिणामयत्यन्यम् सर्व्याकार्यानाना च न आवकश्चक्रालम्लानि च न आवकश्चमौ वा प्रत्येकवृद्धश्मौ वा परिणामयत्यन्यम् सर्व्याकार्यानाम् सर्व्यक्रप्रलानि च न आवकश्चमौ वा प्रत्येकवृद्धश्मौ वा परिणामयत्यन्यम्य सर्व्याकार्याचाराः।

पुनर्परं सुस्रते बोधिसक्तस्य महासक्तस्य कल्याणिनवं योऽसी रूपमनिभर्मस्कारिमिति धर्मं देगयित तचानुपलभयोगेन । मर्ब-सुग्रालम्लानि च न श्रावकसमौ वा प्रत्येक्षुद्वसमौ वा परिणा-मयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः । योऽसी वेदनाऽनिभसंस्कारेति धर्मं देगयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्वकुग्रालम्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येक्षुस्रमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः । घोऽस्रो संज्ञाऽनिभसंस्कारेति ध्याँ देणयित तचाल्पलक्षयोगेन । सर्व्यकुणलम्लानि च न आवक्ष्यमी वा प्रत्येकनुद्धस्मी वा परिणामयव्यत्यच सर्वाकारज्ञतायाः । योऽस्मेसंस्काराः श्रनभसंस्कारा
इति ध्याँ देणयित तचाल्पलक्षयोगेन । सर्व्यकुणलम्लानि च न
आवक्ष्यमी वा प्रत्येकनुद्धस्मी वा परिणामयव्यत्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । योऽस्मे विज्ञानमनभिसंस्कारमिति ध्याँ देणयित तचालुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुणलम्लानि च न आवक्ष्यमी वा प्रत्येकबुद्धस्मी वा परिणामयव्यत्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कद्याणिमंत्रं घोऽसी रूपं विविक्तमिति धर्भ देशयति तद्यातुपस्तभायोगेन । सर्व्यकु-प्रसम्बानि च न आवकस्यमौ वा प्रत्येक्षबुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्वाकारच्यतायाः । योऽसी वेदनाविविक्तिति धर्म देशयति तचातुपस्तभायोगेन । सर्व्यकुशसम्बानि च न आवकस्यमौ वा प्रत्येक्षबुद्धभुमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारच्यतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्लाणिमं घोऽसी वेदनाविविकेति धर्मं देशयति तचानुपलस्थयोगेन । धर्वकुशलस्-लानि च न स्रावकस्थमौ वा प्रत्येकनुद्धस्रमौ वा परिणामथत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । दृदं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्लाण-मिनं वेदितयं ।

पुनरपरं सुम्रते बोधियत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमनं योऽसी चनुरनित्यमिति श्रोचमनित्यमिति प्राणमनित्यमिति जिङ्गाऽनि-त्यति कायोऽनित्य इति मनोऽनित्यमिति धर्मे देशयति तस्रा- नुपत्तस्थोगेन । सर्वतुशत्तस्त्तानि च न श्रावतस्यमौ वा प्रत्येत-बुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभृते वोधिश्वच्य महायच्य कच्चाणिनचं थोऽसे चचुर्दुःखमिति श्राचं दुःखमिति प्राणं दुःखमिति जिझादुःखेति कायोदुःख द्दित मनोदुःखमिति धर्मे देशयित तचानुपक्तभयोने । मर्वकुश्वमुक्तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वोकार्ज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते बोधियलस महायलस कलाणिमं योऽसी चनुरनात्मेति श्रोचमनात्मेति प्राणमनात्मेति किङ्गाऽनात्मेति कायोऽनात्मेति मनोऽनात्मेति धर्मं देगयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्वकुग्रलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्वभूमौ वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महाधत्तस्य कस्याणिमचं योऽसी चतुः प्रान्तमिति श्रोचं प्रान्तमिति घर्षं प्रान्तमिति जिज्ञा-प्रान्तिति कायः प्रान्त इति मनः प्रान्तभिति धर्मं देशयति तचातुपलस्थयोगेन । धर्वेकुणलमुलानि च न श्रावकस्थमौ वा प्रत्येकबृद्धसुमौ वा परिणामयत्वस्य धर्व्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्रुते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कः स्थापिमतं योऽसी चतुः श्रूत्यमिति त्रीतं श्रूत्यमिति प्राणं श्रूत्यमिति जिक्काश्रूत्यिति कायः श्रूत्य दति मनः श्रूत्यमिति धर्मा देगयति तचात्तपस्तमा-योगेन । मर्थेकुगलम् सानि च न त्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकनुद्धस्त्रमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्राणिमित्रं योऽस्रो चतुरानिमित्तमिति श्रोषमानिमित्तमिति प्राणमानिमित्तमिति जिङ्का श्रानिमित्तिति काय श्रानिमित्त इति मन श्रानिमित्तमिति धर्मे देशयित तचातुपत्तस्योगेन । सर्वत्रुशत्तम्त्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्-ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्वते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमित्रं योऽस्रो चनुरप्रणिहितमिति श्रीचमप्रणिहितमिति व्राणमप्रणिहितमिति धर्मे जिक्काऽप्रणिहितेति कायोऽप्रणिहित दति मनोऽप्रणिहितमिति धर्मे देशयति तचानुपन्नस्रयोगेन । सर्वेनुग्रानमूनानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकनुद्वस्त्रमौ वा परिणामथत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्ताणिमं योऽसी चतुरनिमंस्कार्मिति श्रीचमनिमंस्कार्मिति प्राणमनिमंस्कार् रमिति जिज्ञाऽनिमंस्कारिति कायोऽनिमंस्कार इति मनोऽन् निमंस्कारिमिति धर्मा देशयित तत्तातुपलक्षयोगेन । सर्वेक्षग-लम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामय-त्यन्य सर्वाकारज्ञतायां।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनवं योऽसी चतुर्व्विकिमिति त्रोचं विविक्तमिति प्राणं विविक्तमिति जिङ्गा-विविक्तेति कायोविविक्त इति मनोविविक्तमिति धर्मा देशयित तचातुपत्तभयोगेन । सर्व्वकुशत्त्रसमूलानि चन आवक्रभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्त्रत्व सर्व्वाकारञ्जतायाः । पुनर्परं सुश्ते बोधिशत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमं योऽसी स्पमिनित्यमिति प्रव्होऽनित्य इति गन्धोऽनित्य इति रसोऽनित्य इति स्पर्भोऽनित्य इति धर्मे देगयित तस्तानुपन्नभयोगेन। सर्वकुण्रान्मम्नानि च न आवक्रभूमौ वा प्रत्येकपुद्रभूमौ वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुक्षते बोधियन्तस्य मश्वासनस्य कछाणिमं योऽसे स्वां दुःखिमिति प्रब्दोदुःख इति गन्धोदुःख इति रसोदुःख इति स्योरिदःख इति धर्माःदुःखा इति धर्माःदेःखा इति धर्माःदेःखा इति धर्माःदेःखा दित धर्माःदेःखा इति धर्माःदेःखा दित्र धर्माःदेःखा दित्र धर्माःदेःखा दित्र धर्माःदेःखाः दित्र धर्माःदेःखाः दित्र धर्माःदेःखाः दित्र धर्माःदेःखाः दित्र धर्माःदेःखाः दित्र धर्माःदेःखाः प्रतिकृत्यस्ति वा प्रतिकृत्यस्ति स्वां प्रतिकृति स्वां प्यां प्रतिकृति स्वां प्रतिकृति स्वां प्रतिकृति स्वां प्रतिकृति स्य

पुनरपरं सुक्षते वोधिसत्त्वस्य महासत्त्वस्य कल्याणिमत्रं योऽसी रूपमनात्मेति प्रव्दोऽनात्मेति गन्धोऽनात्मेति रसोऽनात्मेति स्पर्मो-ऽनात्मेति धर्मा श्रनात्मान इति धर्मो देग्रयति तचानुपल्या-योगेन । स्व्यंतुप्रलम्लानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रत्येकबृद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यस्य स्वीकार्ज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुद्धते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कद्याणिमत्रं योऽसी इतं प्रान्तिमित प्रव्दः प्रान्त इति गन्धः प्रान्त इति रसः प्रान्त इति सर्पाः प्रान्त इति धर्माः प्रान्ता इति धर्मे देणयिति तच्चानुपक्षस्योगेन । सर्व्यंकुणसम्बानि च न आवक्तस्रमौ वा प्रस्नेकनुद्धस्मौ वा परिणामयस्यान्यत्र सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमत्रं चोऽस्मे रूपं मून्यमिति मञ्दः सून्य दित गन्धः सून्य दित रसः सून्य द्रित स्पर्णः ग्रुन्य द्रित धर्माः ग्रुन्या द्रित धर्मः देग्रयति तद्या-नुपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुगत्तम् स्वानि च न आवकस्रमी वा प्रत्येक-वृद्धस्मी वा परिणामयत्यन्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिमचस महामचस कर्लाणमिनं घोऽसी ह्यमानिमित्तमिति गब्द प्रानिमित्त इति गब्ध प्रानिमित्त इति रस प्रानिमित्त इति सम्मं प्रानिमित्त इति सम्मं प्रानिमित्ता इति धर्मा प्रानिमित्ता इति धर्मा प्रानिमित्ता इति धर्मा देगयित तच्चानुपललक्ष्मयोगेन । सर्वेलुगलमूलानि च न प्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वान्कारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुकृते वोधिमत्तस्य महायत्तस्य कस्त्राणितितं घोऽसी रूपमप्रणिहितसिति प्रब्दोऽप्रणिहित इति गन्धोऽप्रणिहित इति रसोऽप्रणिहित इति स्प्रगोऽप्रणिहित इति धर्मा अप्रणिहिता इति धर्मो देगयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्वेकुग्रलमूलानि च न अवक्रम्भौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वोकारज्ञ-तायाः।

पुनरपरं सुद्धते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमचं घोऽस्मे रूपमनिमसंस्कारिमिति धर्मां देशयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्यकुग्रलमूलानि च न श्रावकस्वमौ वा प्रत्येकनुद्वस्वमौ वा परि-णामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कच्छाणिमनं योऽस्मे इत्यं विविक्तमिति ग्रब्दोविविक्त इति गन्धोविविक्त इति रसोवि-विक्त इति स्प्रगोविविक्त इति धर्माविविक्ता इति धर्मा देग्रयति तच्चानुपलक्षयोगेन । सर्व्वकुणलमूलानि चन श्रावकसूमौ वा प्रत्येकबुद्धसूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकार्य्वायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसलस्य महामलस्य कस्त्राणिसं योऽस्मे चत्रुर्विज्ञानमनित्यमिति श्रोचित्रानमनित्यमिति घाणितज्ञानम-नित्यमिति कायविज्ञानमनित्यमिति मनोविज्ञानमनित्यमिति धर्मो देशयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्वेकुश्रलमूलानि च न आवक्षभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यन सर्वाकार्ज्ञ-तायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य कल्लाणिमनं योऽसी चचुर्विज्ञानं दुःखिमिति श्रीनिविज्ञानं दुःखिमिति न्नाणिविज्ञानं दुःखिमिति जिज्ञाविज्ञानं दुःखिमिति कायविज्ञानं दुःखिमिति मनोविज्ञानं दुःखिमिति धर्षां देग्रयति तच्चानुपलक्षयोगेन । सर्व्यंकुग्रलमूलानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येक्नुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यस्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते वोधिसलस्य महासलस्य कत्याणिमं योऽसी चलुर्व्वज्ञानमनात्मेति श्रोचिज्ञानमनात्मेति प्राणविज्ञानमनात्मेति जिज्ञाविज्ञानमनात्मेति कायविज्ञानमनात्मेति मनोविज्ञानमना-त्मेति धर्मं देशयित तचातुपलक्षयोगेन । धर्व्वलुश्रलमृलानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच धर्वाकार-ज्ञातवाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधियत्तकः महासत्तकः कळाणमित्रं योऽस्री चचुर्विज्ञानं ग्रान्तमिति श्रीचविज्ञानं ग्रान्तमिति प्राणविज्ञानं प्रान्तिमिति जिझिविज्ञानं प्रान्तिमिति कायविज्ञानं प्रान्तिमिति

मनोविज्ञानं प्रान्तिमिति धर्वं देणयित तज्ञानुपलक्षयोगेन ।

सर्वेनुप्रलम्बानि च न श्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकवृद्धस्त्रमौ वा परि
णामयत्यन्यस् सर्व्योकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुद्धते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य क्खाणिमत्रं बोऽस्ते चकुर्विज्ञानं श्रूत्यमिति श्रोचित्रज्ञानं श्रूत्यमिति प्राणिवज्ञानं श्रूत्यमिति जिङ्गाविज्ञानं श्रूत्यमिति कायविज्ञानं श्रूत्यमिति मनोविज्ञानं श्रूत्यमिति धर्मं देशयित तचानुपलस्थोगेन । सर्वेकुश्रस्तमूलानि च न श्रावकसूसी वा प्रयोकनुद्धसूमौ वा परिणामयन्यन सर्वोकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं पुश्वते वोधियत्त्रस्य महायत्त्रस्य कखाणिमं योऽसी पचुर्विज्ञानमानिमित्तमिति श्रोपविज्ञानमानिमित्तमिति प्राणवि-ज्ञानमानिमित्तमिति जिङ्गाविज्ञानमानिमित्तमिति कायविज्ञा-नमानिमित्तमिति मनोविज्ञानमानिमित्तमिति धर्यः देशयित तज्ञानुपन्तस्योगेन । धर्वश्रुणस्मूलानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रश्चेकबृद्धस्मौ वा परिणामयश्चन्य सर्वाकारज्ञताथाः।

पुनरपरं सुसूते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिमतं घोऽस्रो चतुर्व्विज्ञानमप्रणिहितमिति श्रोचित्रानमप्रणिहितमिति प्राण-विज्ञानमप्रणिहितमिति जिल्लाविज्ञानमप्रणिहितमिति कायवि-ज्ञानमप्रणिहितमिति मनोविज्ञानमप्रणिहितमिति धर्मो देशयित तत्त्वानुपस्तक्षयोगेन । सर्व्वकुणसमूलानि च न श्रावकसूमौ वा प्रस्थेकवुद्धसूमौ वा परिणामयस्यस्य सर्व्वाकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिसचस्य महायचस्य कस्याणिमचं योऽसे चलुर्व्विज्ञानमनिसंस्कारिमिति श्रीचित्रानमनिसंस्कारिमिति प्राणिदिज्ञानमनिसंस्कारिमिति जिज्ञाविज्ञानमनिसंस्कारिमिति कायविज्ञानमनिसंस्कारिमिति मनोविज्ञानमनिसंस्कारिमिति धर्मं देशयित तज्ञानुपस्मयोगेन। सर्व्वेकुश्चमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रद्येकवुद्धसुमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकार्श्वतायाः।

पुनरपरं सुस्ते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कखाणिमदं थोऽसी चचुर्विज्ञानं विविक्तमिति श्रीचित्रानं विविक्तमिति घाणिवज्ञानं विविक्तभिति जिङ्काविज्ञानं विविक्तमिति कायविज्ञानं विविक्त-मिति मनोविज्ञानं विविक्तमिति धर्म्यं देगयित तचानुपलम्भ-योगेन। सर्व्यकुगलमूलानि च न शावकस्त्रमौ वा प्रस्थेकवृद्धस्रमौ वा परिणामयस्यन्यस सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कस्त्राणिमचं थोऽसी चत्तुःसंस्पर्पमनित्यमिति श्रोचसंस्पर्पमनित्यमिति शाणसंस्पर्पमनित्य-मिति जिङ्गासंस्पर्पमनित्यमिति कायसंस्पर्पमनित्यमिति मनः संस्पर्पमनित्यमिति धर्मः देशयित तच्चानुपलस्थयोगेन । सर्व-सुग्रसमूलानि च न श्रावक्षसमी वा प्रत्येकनुद्वस्थमौ वा परिणा-मयत्यन्यन सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते बोधिमत्तस्य महासतस्य कत्याणिमचं योऽसी चतुः संस्थायं दुःखिमिति श्रोचधंस्यायं दुःखिमिति प्राणसंस्थायं दुःखिमिति जिज्ञासंस्थायं दुःखिमिति कायसंस्थायं दुःखिमिति मनः संस्थायं दुःखिमिति धर्मा देशयति तत्वातुपक्षस्थोगेन । सब्बैकुणक्षमृक्षानि च न श्रावकश्वमी वा प्रत्येकबुद्धश्वमी वा परिकामयत्यन्यत्र सर्वा-कारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणितः योऽस्त्रे चत्तुः संस्पर्यमनात्येति त्रोचसंस्पर्यमनात्येति प्राणसंस्पर्यमनात्येति जिज्ञासंस्पर्यमनात्येति कायसंस्पर्यमनात्येति मनः संस्पर्यमनात्येति धर्मः देशयति तचात्तपलक्षयोगेन । सर्व्यकुगलम्सानि च न आवकश्यमौ वा प्रत्येकनुदुश्यमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार-ज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुस्रते बोधिसत्तस्य महायत्तस्य कद्याणिमतं योऽस्रो चतुः संस्थभं भान्तमिति श्रोचसंस्थभं भान्तमिति प्राणसंस्थभं भान्तमिति जिङ्कासंस्थभं भान्तमिति कायसंस्थभं भान्तमिति मनः संस्थभं भान्तमिति धसं देभयित तत्तातुपलस्थयोगेन । सर्वेतु-भालसूलानि च न श्रावकस्थमो वा प्रत्येकबुद्धस्थमौ वा परिणाम-याद्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कन्नाणिमचं योऽसी चनुः संसभी ग्रत्यमिति श्रोचसंसभी ग्रत्यमिति प्राणसंस्थी ग्रत्य-मिति जिङ्गापंस्थी ग्रत्यमिति कायसंस्थी ग्रत्यमिति मनः संसभी ग्रत्यमिति धर्मी देभयित तचानुपन्तस्थयोगेन । सर्व्यकुणनम्-चानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्यकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽसे चत्तुः संस्पर्भमानिमित्तमिति श्रोवशंस्पर्भमानिमित्तमिति प्राणसंस्पर्भ- मानिमित्तिमित जिङ्कासंखर्भमानिमित्तिमित्ति कायसंखर्भमानि-भित्तमिति मनः संखर्भमानिमित्तिमिति धर्मः देशयित तचातु-पलक्षयोगेन । सर्वेकुगलसूचानि च न आवकस्मौ वा प्रत्येकतु-द्वस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ण्यायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचस्य महासचस्य कस्याणिमं धोऽसी चचुः संखर्णमप्रणिहितसिति श्रोचसंखर्णमप्रणिहितसिति प्राणसंख-ग्रमप्रणिहितसिति जिङ्गासंखर्णमप्रणिहितसिति कायसंखर्णमप्रणि-हितसिति मनः संखर्णमप्रणिहितसिति धर्मं देगयित तचानु-पस्तस्योगेन । सर्व्यकुणस्त्रम्लानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकवु-द्वस्त्रमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्यकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुद्धते बोधियत्त्वस्य महायत्त्वस्य कल्लाण्मितं थोऽस्मे चत्तुः संस्पर्यमनभिसंस्कारमिति श्रीवसंस्पर्यमनभिसंस्कारमिति प्राणसंस्पर्यमनभिसंस्कारमिति जिज्ञासंस्पर्यमनभिसंस्कारमिति कायसंस्पर्यमनभिसंस्कारमिति मनः संस्पर्यमनभिसंस्कारमिति धस्म देशयति तत्त्वातुपल्लस्योगेन । सर्वेतुग्रलमूलानि च न श्रावक-भूमौ वा प्रत्येकबुद्धसूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञताथाः।

पुनरपरं सुस्ते वोधियत्तस्य महासत्तस्य तत्त्वाणिमचं योऽस्रो चचुः संस्पर्धे विविक्तमिति श्रीवरंस्पर्धे विविक्तमिति श्राणशंस्पर्धे विविक्तमिति जिङ्कासंस्पर्धे विविक्तमिति कायसंस्पर्धे विविक्तमिति सनः संस्पर्धे विविक्तमिति धर्मो देशयति तचातुपत्तस्थयोगेन । सर्वेतुशक्तमूलानि च न श्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वोकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुश्वते वोधिसलस्य महासलस्य कल्याणिमत्रं योऽस्रे चतुः संस्पर्भजावेद्नाऽनित्येति श्रोत्तसंस्पर्भजावेद्नाऽनित्येति न्नाण-संस्पर्भजावेद्नाऽनित्येति जिङ्कासंस्पर्भजावेद्नाऽनित्येति कायसंस्पर्भ-जावेद्नाऽनित्येति सनः संस्पर्भजावेद्नाऽनित्येति धर्मे देभयति तचासुपलस्थयोगेन । सर्वेकुगलमूलानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयद्यान्यच सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुमृते बोधियत्त्वस्य महायत्त्वस्य कल्काणिनकं थोऽसी चतुः संस्थर्भजावेदनादुःखेति श्रोचसंस्थर्भजावेदनादुःखेति श्राणसंस्थर्भ-जावेदनादुःखेति जिङ्कायंस्थर्भजावेदनादुःखेति कायसंस्थर्भजावेद-नादुःखेति मनः संस्थर्भजावेदनादुःखेति धर्म्भं देगयति तचा-नुपलकायोगेन । सर्वेकुग्रलमूलानि च न श्रावकम्मभौ वा प्रत्येक-बृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते वोधिसत्तव्य महासत्तव्य कत्वाणिम् चोऽसी चतुः संखर्णजावेद्शात्मेति श्रोषमंखर्णजावेदनाऽनात्मेति घाणसं-स्पर्णजावेदनाऽनात्मेति जिज्ञासंखर्णजावेदनाऽनात्मेति कायसंस्पर्ण-जावेदनाऽनात्मेति मनः संखर्णजावेदनाऽनात्मेति धर्मे देणयित तत्वात्तप्रक्रभयोगेन । सर्वेजुणक्रमूलाचि च न श्रावक्रस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसचस्य महासचन्य कन्त्याणिनं योऽसी चचुः संस्पर्पजावेदनाप्रान्तेति श्रोचसंस्पर्पजावेदनाप्रान्तेति प्राणसंस्पर्पजावेदनाप्रान्तेति जिज्ञासंस्पर्पजावेदनाप्रान्तेति कायसंस्पर्पजावेदना-प्रान्तेति मनः संस्पर्पजावेदनाप्रान्तेति धर्मो देशयति । तचान्तप- लस्थयोगेन । सर्वेतुप्रलमूलानि चन आवकसूमी वा प्रत्येक-बुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः ।

\*पुनर्परं सुक्षते बोधिसच्छ महामच्छ कच्चाणसिनं योऽसे चचुःसंस्पर्भजावेदना ग्रून्थेति धर्मं देग्रयति । तचातुपक्ष्ययोगेन । सर्वेकुग्रसम्बानि च न आवक्तस्रसो वा प्रत्येकनुद्रुक्षमौ वा परि-णासयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते वोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमनं घोऽसी श्रोनमंस्पर्पजावेदना ग्रून्येति धर्मे देशयित तचातुपलस्यघोगेन । सर्व्यकुणसम्सानि च न श्रावकक्षमौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसच्च सहासच्च कच्चाणिमचं घोऽसी प्राणसंस्पर्भजावेदना ग्र्त्येति धर्मो देशयति तचानुपलस्थोगेन । सर्व्यकुशसमूचानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते वोधिमलस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमनं योऽसी जिज्ञासंस्पर्भजावेदना सूत्येति धर्मं देशयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्वेकुग्रलमूचानि च न श्रावकस्रमी वा प्रशेकबुद्धस्रमी वा परिणामयस्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

<sup>\*</sup> पूर्वित्र सर्व्वत्र चत्तुःस्रोत्रादिपदार्धे प्रक्षेक्रमेव, प्रनरपरितिकादि-वाक्यमावर्त्तेयीयसिक्षेतत् विपितृष्ठ्याऽतुमीयते। स्रादर्भपुक्तके तथे। विखो न दृष्यते।

पुनर्परं सुभृते बोधियत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं थोऽस्री कायसंस्पर्पणावेदना शून्येति धर्मा देगयित तसातुपस्तक्षयोगेन । सर्वकुशसमूलानि च न आवक्तभृती वा प्रत्येकवुद्धभृमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य भहासत्तस्य कत्त्राणिनचं योऽस्में मनः संस्पर्भजां वेदनां शूर्त्येति धर्मः देशयित तत्त्वातुपत्तस्योगेन । सर्व्यकुशलमूलानि च न आवकस्तमौ वा प्रत्येकबुद्धस्तमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमं थोऽसी चचुः संस्पर्मजावेदना श्रानिमित्तिति धर्मा देगयित तचानुपसभ-योगेन । सर्व्वतुग्रसमूस्त्रानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महायत्तस्य कत्ताणिमनं थोऽसी अोनध्सर्गजावेदना आनिमित्तेति धर्मं देणयित तत्तानुपस्तभ-योगेन । पर्वज्ञालमूलानि च न आवकभः मौ वा प्रत्येकनुद्धभः मौ वा परिणामयत्यन्यच मर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्ताणिमत्रं योऽसी प्राणसंस्पर्भजावेदना श्वानिमित्तेति धर्मं देग्रयति तचानुपस्तभ्र-योगेन । सर्व्यकुग्रसमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽस्मे जिक्कासंखर्भजावेदना श्रामिभित्तेति धर्मा देशयित तचानुपक्तभ- योगेन । सर्वेतुप्रसमूलानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिसनं योऽसे कायसंस्पर्भजावेदना श्राणिमिन्तेति धर्मं देग्रयति यद्यानुपक्तभ-योगेन । सर्व्वकुग्रजमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणासयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधियत्तस्य महामत्तस्य कखाणिमचं थोऽसे मनः संस्पर्भजावेदना श्रानिमित्ति धर्मे देशयित तचानुपस्तभ-योगेन। सर्व्वसुणसमूसानि च न श्रावतभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्वते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमचं थोऽसी चत्तुःसंस्पर्पणावेदनाऽप्रणिषितेति धर्में देगयित तचानुपत्तस-योगेन । सर्व्वकुग्रसमूलानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकवृद्धश्वमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कान्याणि सर्व योऽस्मे श्रोचसंस्पर्प्रजावेदनाऽप्रणिहितेति धर्मः देग्रयति तचानुपक्तभ-थोगेन । सर्वेनुग्रजमूजानि च न श्रावक्तमूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वोकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिधत्तस्य महाधत्तस्य कत्याणिमचं योऽसी प्राणसंस्पर्पणावेदनाऽप्रणिहितेति धर्मे देशयति तचानुपन्नस-योगेन । सर्वकुणलमूलानि च न आवक्तमूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारच्चतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिषत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमचं थे।ऽस्रो जिक्कासंस्पर्यजावेदनाऽप्रणिचितेतिधर्मः देशयित तचानुपत्तस्य-थोगेन । सर्वेतुप्रस्तमूचानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिमदं योऽसी कायसंस्पर्भजावेदनाऽप्रणिहितेति धर्में देगयित तचानुपलस्य-योगेन । सर्व्यकुग्रलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽस्रो मनः संस्पर्भजावेदनाऽप्रणिहितेति धर्मे देशयति तचानुपलस-योगेन । सर्व्वसुग्रलम्लानि च न त्रावक्तभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारचतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिमचस्य महासच्चस्य कखाणिन चोऽस्मे चचुः संस्पर्भजावेदनाऽनिभसंस्कारेति धर्मः देशयित तचानुपक्तभ-योगेन । सर्व्वकुग्रजमूचानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणासयत्यस्यच सर्व्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमनं थोऽसी श्रोचमंस्प्रप्रजावेदनाऽनिभमंस्कारेति धर्मा देगयित तत्तातुपस्तम-योगेन । मर्व्यकुणसमूलानि च न श्रावकमूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच मर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽसी प्राणमंस्पर्भजावेदनाऽनिभिसंस्कारेति धर्मं देशयित तचानुपत्तस- योगेन । सर्व्यकुश्रलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमचं योऽसी जिज्ञासंस्पर्धजावेदनाऽनिससंस्कारेति धर्मं देगयित तचानुपत्तस-योगेन । सर्व्यकुग्रसमूचानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणासयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते बोधियत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमचं योऽस्में कायपंस्पर्पजावेदनाऽनिभिमंस्कारेति धर्मः देशयित तचानुपत्तस्य-योगेन । पर्व्यकुणसमूलानि च न आवक्रभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं चुभूते बोधियत्त्रस्य महायत्त्रस्य कल्याणिमचं योऽस्मै मनः संस्पर्गजावेदनाऽनिभसंस्कारेति धर्मः देशयति तचात्तपत्तम्भन् योगेन । सर्व्यंक्षप्रसमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणमित्रं योऽस्मे चत्तुः संस्पर्यजावेदना विविकति धर्मे देशयित तज्ञात् पस्तम-योगेन। सर्व्वतुश्रसमूचानि च न त्रावक्तमूमी वा प्रत्येक बुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमत्रं योऽस्मे श्रोत्तमंस्पर्भजावेदना विविक्तेति धर्मं देशयित तद्यातुपस्तभयोगेन। सर्व्यकुग्रसमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्दौ वा परिणाम-यत्यन्यन सर्व्याकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुक्षते वोधिमलस्य महामलस्य लस्याणिमनं योऽसी प्राण्यंस्यर्भेजावेदना विविकति धर्मों देशयित तस्रानुपलक्षयोगेन । सर्वेकुग्रलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वेकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्त्वस्य महासत्तस्य कच्छाणिभन्नं थोऽसी जिज्ञासंस्पर्यजावेदना विविकेति धसो देशयित तचातुपत्तक्षयोगेन। सर्वेकुणक्षमूलानि च न त्रावकसुमौ वा प्रत्येकवुद्वभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वोकारज्ञतायाः।

पुनरपर सुक्षते वोधिसलस्य महासलस्य कस्ताणिमनं चेरासी कायमस्पर्मजावेदनाविविकति धमी देशयित तचातुपस्रभायोगेन। मर्ज्यकुशस्त्रस्तानि च न आवक्तस्रमी वा प्रखेकवुद्धस्रमी वा परिणामयखन्यच सर्ज्यांकारजातायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कच्चाणिमत्रं घोऽस्मै मनःसंस्पर्भजावेदनाविविकेति धर्मं देशयित तचानुपस्तभयोगेन। सर्व्यकुग्रसमुलानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिनत्रं योऽसी प्रतीत्यमसुत्पादाऽनित्य इति धसी देगयित तचातुपत्तसयोगेन। सर्व्यकुणतम्त्वानि च न आवकस्यमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुद्धते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमचं योऽसी प्रतीत्यसमुत्यादो दुःख इति धर्मः देग्रयति तचाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलमृलानि च न श्रावकसूमी वा प्रत्येकबुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभृते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कत्त्राणिमणं योऽस्मे प्रतीत्यसमुत्पादोऽनात्मेति धर्मं देशयित तत्त्वातुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलम्लानि च न आवक्षभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्रो प्रतीत्यसमुत्पादः प्रान्त इति धर्मं देशयति तत्त्वातुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुणलम्लानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमचं घोऽसै प्रतीत्यससुत्पादः ग्रूत्य इति धस्मे देगयित तचातुपत्तस्मयोगेन । सर्व्यकुग्रसम्बानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमत्रं योऽसे प्रतीत्यससुत्पाद त्रानिमित्त इति धर्मं देगयित तत्रानुपस्तभ-योगेन। सर्वकुगस्त्रमुलानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्राणिमत्रं योऽस्मे प्रतीत्यससुत्यादोऽप्रणिहित इति धर्मे देशयति तज्ञानुपत्तस्म-योगेन। सर्वेकुग्रसमुलानि च न शावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्भभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं थोऽसी प्रतीत्यधसुत्पादोऽनिभिधंस्कार इति धर्में देगयित तचातुपस्तका योगेन। सर्वेकुग्रसमुस्तानि च न स्रावकभूमौ वा प्रश्लेकवुद्धभूमौ वा परिणासयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधियत्त्वस्य महायत्त्वस्य कस्त्राणिमित्रं योऽस्में प्रतीत्यसमुत्पादोविविक इति धर्में देशयति तचानुपलस्थयोगेन । सर्वेकुशलसृत्वानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्भूसमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्लाणिनं योऽसी दानपारमिताऽनित्येति धर्मे देशयित तचातुपलक्षयोगेन । सर्व-सुग्रसम्सानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परि-ए। मयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं योऽस्रे ग्रीसपारिमताऽनित्येति धस्ये देग्रयति तज्ञातुपस्तस्योगेन । सर्व्यकुग्रसम्सानि च न श्रावकस्रमो वा प्रत्येकवुद्धस्मो वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिसचं योऽसी चान्तिपारिमताऽनित्येति धर्में देशयित तचानुपत्तस्थोगेन । सर्वेकुग्रत्तम्त्वानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधियत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं योऽसी वीर्व्यपार्मिताऽनित्येति धर्मा देशयति तचानुपसम्योगेन । सर्व्वतुग्रज्ञम्ज्ञानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिषचस्य महामचस्य कस्त्राणिमचं थोऽसी ध्यानपारिमताऽनित्येति धर्मो देशयति तचातुपस्रभयोगेन । सर्व्यकुशसम्सानि च न आवक्तभूमी वा प्रत्येकवुद्वभूमी वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कच्याणिमनं थोऽसी प्रज्ञापारिमताऽनित्येति धर्मं देशयति तचातुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रालम्सानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमत्रं घोऽसी दानपारिमता दुःखेति धर्मे देगयित तसातुपत्तभायोगेन । सर्व्यकुणत्तम्त्रानि च न त्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकवृद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

्री पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनं योऽस्री श्रीलपारिमता दुःखेति धस्ये देशयति तचानुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुशलमूलानि च न श्रावकसूसौ वा प्रत्येकबुद्धसूसौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमदं योऽसी चान्तिपारिमता दुःखेति धर्में देशयित तचानुपलस्थयोगेन। सर्वेकुग्रलमूलानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिमचं योऽस्में बीर्च्यपारिमता दुःखेति धर्मं देगयित तचातुपस्तभयोगेन । सर्व्यकुग्रसम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिमचं घोऽस्रो ध्यानपारिमता दुःखेति धर्मं देग्रयति तचानुपत्तस्रयोगेन । सर्व्यकुग्रसम्बानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामत्यस्यच सर्व्याकार्श्वतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्छाणिमचं घोऽसी प्रज्ञापारिमता दुःखेति धसी देशयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्वकुशक्तमुलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं भुभूते बोधिमल्खं महामल्खं लखाएमिनं योऽसी दानपार्मिताऽनात्मिनेति धर्मे देशयति तचानुपलक्षयोगेनः। मर्ळाकुशलम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रहोकनुद्धभूमौ वा परिणामयल्याच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तकः महामत्तकः कल्याणिमत्रं योऽसी ग्रीलपारिमताऽनात्मिकेति धक्षें देशयति तचानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुगलमुचानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुऋते बोधिमचल महासचल कल्याणिमचं योऽसी चान्तिपारिमताऽनातिमकेति धर्मं देशयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्वेञ्जज्ञासम्सानि च न श्रावकम्हमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमनं थोऽसी वीर्य्यपार्मिताऽनात्मिकेति धर्मे देणयित तचातुपस्रभयोगेन । सर्वेकुणसम्स्रानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमचं योऽस्ते ध्यानपारिमताऽनात्मिकेति धस्मं देशयित तचानुपत्तस्योगेन । सर्वेकुग्रलभूत्वानि च न श्रावकभूसौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारक्षतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्डाणिमंत्रं योऽस्रो प्रज्ञापार्मिताऽनात्मिकेति धर्मे देशयित तचानुपलस्थोगेन । सर्वेकुशलमूलानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकपुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्त्तस्य कद्याणिमत्रं थोऽसी दानपार्मिताणानोति धर्मी देणयति तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्यकुणलम्लानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकवुद्धसूमी वा परिणामथत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्मे गीत्तपारिमतागान्तिति धर्मः देगयति तचातुपत्तस्योगेन । सर्व्यकुगत्तम्त्तानि न च श्रावत्तस्यमौ वा प्रत्येकवुद्धस्यमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभ्रते वोधिमत्तस्य महासत्तस्य कखाणिमचं योऽस्रो चान्तिपारिमताशान्तेति धर्मे देशयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रालम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्वाणिमचं योऽस्मे वीर्व्यपारिमताभान्तेति धर्में देशयति तचानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यत्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमचं योऽसी ध्यानपारिमताशान्ति धर्मे देशयति तच्चानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुशक्तमुलानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं घोऽसौ प्रज्ञापारिमिताणान्तेति धर्में देणयति तचानुपत्तस्योगेन । सर्व्यकुण्यलम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धस्मगै वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिसत्त्रस्य महामत्त्रस्य कः ख्याणिमचं योऽस्में दानपारिमताश्र्त्येति धर्में देशयति तचानुपत्तस्थोगेन। सर्व्यकुशलभूलानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमचं योऽस्मे शीलपारिमताश्र्त्येति धर्मः देशयित तचात्रपस्त्रभयोगेन। सर्वेतुग्रज्ञम्जानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धश्वमौ वा परिणामयत्यस्थच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽसै चान्निपारिमताग्रून्येति धर्थं देग्रयति तचानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलम्लानि च न त्रावकभूभौ वा प्रत्येकदुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं चुस्ते बोधिमत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमनं योऽस्मे वौर्व्यपार्मितास्र् त्येति धर्मं देशयित तचातुपकक्षयोगेन । सर्व्यकुशक्तमूलानि च न श्रावकस्तमौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणामथत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽसी ध्वानपारिमतास्त्येति धर्मं देशयित तत्त्वानुपत्तस्योगेन । सर्व्यकुग्रजम्जानि च न आवकस्मी वा प्रत्येकबुद्धस्मी वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते वोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्य कच्चाणिमचं योऽस्री प्रज्ञापार्यमतासून्येति धर्मं देशयति तचानुपक्षभयोगेन । सर्व्यकुशक्तमूक्तानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रस्थेकबृद्धभूमौ वा परिणामयस्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिमलख महामलख कल्याणिमं योऽसी दानपारिमता अनिमित्तेति धर्में देगयित तचातुपलभायोगेन । सर्वेतुग्रलम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कल्लाणिमत्रं घोऽसी शीलपारिमता श्रानिमित्तेति धर्मे देशयित तचानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रलमुलानि च न श्रावकसमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽसी चान्तिपारमिता श्वानिमित्तेति धर्मे देशयति तचातुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुश्रसमूत्तानि च न श्रावकभृमौ वा प्रत्येकबुद्धभृमौ वा परिणामथत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमत्रं योऽसी वौर्य्यपारिमता श्रानिमित्तेति धस्तें देशयित तज्ञानुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुशलम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनद्यं योऽस्मे ध्यानपारिमता त्रानिमित्तेति धस्यं देगयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुणलमूलानि च न त्रावकभूसौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमित्रं योऽस्मे प्रज्ञापारिमता त्रानिमित्तेति धस्में देगयित तचानुपलस्भयोगेन । सर्व्यकुग्रलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽस्मे दानपार्मिताऽप्रणिहितेति धर्मे देगयित तचानुपत्तभयोगेन । सर्वकुग्रलम्लानि च न आवक्यस्मी वा प्रत्येकबुद्धस्मी वा परिणामथत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलस्य महासलस्य कस्त्राणिकनं घोऽसी गीलपारमिताऽप्रणिहितेति धसी देग्रवति तत्त्वातुपलक्षयोगेन । सर्वेकुग्रलम्लानि च न आवक्तभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्यांकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचस्य महामचस्य कस्याणिमचं योऽसी चान्तिपारिमताऽप्रणिहितेति धर्मा देगयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्व्वकुग्रलम्बानि च न श्रावकसूमी वा प्रत्येकबुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमचं थोऽस्त्री वौर्य्यपारमिताऽपणिहितेति धर्मे देग्रयति तचानुपलन्भयोगेन । सर्व्यक्तग्रलम्लानि च न आवकस्त्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽसी ध्यानपार्मिताऽप्रणिहितेति धर्मं देगयित तच्चाऽत्तपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रत्नमृत्तानि च न श्रावकस्वमौ वा प्रत्येकबुद्धसमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसलस्य महासत्तस्य कस्याणिमं थोऽसी प्रज्ञापार्मिताऽपणिहितेति धर्मं देग्रयति तज्ञाऽतुपलक्षयोगेन। सर्वकुग्रलमुलानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकवुद्दभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वोकार्ज्ञतायाः। पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमचं योऽस्रो दानपारिमताऽनिभसंस्कारिति धस्मं देशयित तचाऽनुपत्तस्योगेन । सर्वकुग्रत्तम्त्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमनं योऽस्मै भीत्तपारमिताऽनिभसंस्कारेति धर्मं देभयित तचाऽत्तपत्तस्योगेन। सर्व्यकुग्रत्तम्त्वानि च न श्रावकसमौ वा प्रत्येकवुद्धसमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिमलस्य महामलस्य लखाणिनं योऽसी चान्तिपार्मिताऽनिभसंस्कारेति धर्मे देगयित तचाऽतुपलक्षयोगेन। सर्व्यकुग्रलम्बानि च न आवलभूमौ वा प्रस्तेक्षुद्धभूमौ वा परिणामयस्यस्य सर्व्याकारचतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिषत्तस्य महासत्तस्य क्छाणिमवं घोऽसी वीर्व्यपारमिताऽनिभसंस्कारेति धर्मे देशयति तज्ञाऽनुपत्तभाषोगेन। सर्वेकुग्रत्तमुलानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुध्रते बोधियलस्य महायलस्य कस्याणिमं घोऽसी ध्यानपारिमताऽनिभग्नंसारेति धर्मे देगयित तन्नाऽनुपलक्षयोगेन। सर्व्यकुणलम्लानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकपुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्य धर्वाकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुद्धते वोधिमलस्य महामलस्य कस्याणिमत्रं योऽस्ते प्रज्ञापार्मिनाऽनिमसंस्कारेति धर्मे देशयति तचाऽनुपस्तभायोगेन। सर्वकुग्रसम्सानि च न आवक्तस्मी वा प्रत्येकवुद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमचं योऽसी दानपार्मिता विविकृति धर्भं देणयित तचातुपत्तस्योगेन। सर्व्यकुणत्तम्त्वानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकवुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्मै गीलपारिमिता विविकेति धर्में देगयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्यकुग्रलम्लानि च न आवक्तस्मौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिभत्तस्य महाभत्तस्य कत्त्राणिनः योऽस्वी चान्तिपारिमता विविक्तेति धर्मे देशयित तचातुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रसमुलानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकबुद्धसमौ वा परिणासयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुस्ते बोधिसचस्य महामचस्य कच्चाणिमत्रं योऽस्मे वीर्व्यपार्मिता विविकेति धर्में देशयित तचानुपलक्षयोगेन। सर्व्यकुश्रचस्चानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्वते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्मे ध्वानपारिमता विविकति धर्मे देग्रयति तत्त्वानुपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रतम्त्रानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणामवत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः। पुनर्परं सुभृते बोधिसन्तस्य महासन्तस्य कल्याणिमचं घोऽस्ये प्रज्ञापारिमता विविक्तिति धर्मः देशयित तचानुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुग्रज्ञमुलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयस्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिशक्तस्य महासक्तस्य कत्याणिनचं थोऽस्रो अधात्मश्र्यताऽनित्येति धर्मे देशयित तचानुपक्तस्योगेन । सर्व-कुशक्तमूकानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिकः थोऽस्त्रे विद्वह्याग्र्स्यताऽनिर्द्यति धम्मं देशयित तचानुपत्तस्ययोगेन । सर्व-सुग्रात्तम्सानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणाम-यक्षस्य सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिमचं थोऽसी श्रधात्मवहिद्धांग्र्स्थताऽनिवीति धर्में देशयति तचानुपस्तस्योगेन । सर्वेनुशस्त्रसानि च न श्रावनभूमौ वा प्रस्टेकबुद्धभूमौ वा परिणामयस्यन्यच सर्वाकारञ्जतायाः ।

एनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमचं योऽसी शूत्यताश्च्यताऽनित्यिति धमी देशयति तत्वानुपलस्थागेन । सर्व-सुश्रासम्लानि च न आवकस्यमी वा प्रत्येकवुद्धस्मी वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारञ्जतायाः ।

पुनर्परं सुभृते वोधियत्तस्य महामलस्य कत्त्वाण्मिनं योऽसी महाग्र्त्यताऽनित्येति धर्मी देशयति तत्त्वानुपलस्थोगेन। सर्व- कुग्रलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्वेकवुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यच मर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुद्धते वोधिमलस्य महामलस्य कल्हाणभित्रं योऽस्में परमार्थग्रून्यताऽनित्येति धस्यं देशयति तत्तातुपलस्ययोगेन । सर्व्यकुग्रलमृक्षानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुसूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमत्रं घोऽसी संस्कृतसूत्यताऽनित्येति धसी देशयति तद्यानुपलस्थयोगेन । सर्व-कुशलस्लानि च न त्रावकसूसी वा प्रत्येकबुद्धसूसी वा परिणाम-थत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमचं योऽसी श्रमंख्यतग्र्त्यताऽनित्येति धर्मं देशयति तद्यानुपस्तभयोगेन । सर्व-सुश्रसम्स्रानि च न त्रावकस्मौ वा प्रत्येकनुद्रस्मौ वा परिणाम-यत्यन्य सर्वाकार्ज्यतायाः ।

पुनरपरं इस्ते बोधियलस्य महायलस्य कत्त्याणिमचं योऽसी श्रायन्त्रग्रन्थताऽनित्येति धर्मे देशयति तत्त्रानुपलक्षायोगेन । सर्व-कुग्रलम्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसन्तकः महासन्तकः कच्छाणिमः योऽसी अनवरायशून्यताऽनित्यिति धर्मे देशयति तचानुपन्तक्षयोगेन । सर्व-तुशानम् नानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्य सर्वाकार्ज्ञतायाः । पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिनचं योऽसै श्रनवकारग्रून्यताऽनित्येति धर्मं देशयति तचाऽतुपत्तस्थोगेन । सर्व्यकुगत्तमृत्तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महासत्तस्य व स्थाणिमचं योऽस्रो प्रकृतिग्रस्यताऽनित्येति धर्मः देग्रयति तचाऽतुपत्तस्योगेन । सर्व-सुग्रस्त्रस्त्वानि च न आवक्तस्रमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणाम-यात्रस्य सर्वाकारक्षतायाः ।

पुनर्परं सुस्ते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽस्रो सर्व्यक्षस्र्यूयताऽनित्येति धर्मः देशयति तचाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व्यक्कुश्रलस्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कछाणिमं योऽसी स्वलचण्यान्यताऽनिर्ह्योति धर्मे देशयति तचाऽनुपत्तभ्योगेन । सर्वे- लुगलमूलानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणाम- यह्यन्य सर्वाकार्जातायाः ।

पुनर्परं सुभते वोधिसत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिनवं थोऽसी अनुपलसाग्र्न्यताऽनित्येति धम्में देगयति तचाऽनुपलस्योगेन । सर्वकुग्रालम्लानि च न आवनभूमौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणासयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते बोधिसत्त्व्य महासत्त्वस्य कत्त्वाणिमचं घोऽस्री अभावग्रुत्वताऽनित्येति धस्में देगयति तद्याऽनुपलक्षयोगेन । सर्व- कुश्रलस्लानि च न श्रावकश्वसौ वा प्रत्येकषुद्धस्मौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधियत्तस्य महामत्तस्य कस्ताणिमदं योऽसी स्वभावग्र्त्यताऽनित्येति धर्मे देगयति तचाऽत्पस्तभयोगेन । सर्व-सुग्रसम्बानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकषुद्धभूमौ वापरिणाम-यायन्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसच्छ महासच्छ कछाणिमचं घोऽस्मै अभावस्थानव्यान्यताऽनित्येति धर्मे देशयित तचाऽनुपचस्थागेन । सर्व्वतुश्रचम्लानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञताथाः ।

पुनर्परं सुभृते बोधिसचस्य महासत्तस्य कत्वाणिमं योऽसौ
अधात्मश्च्यता दुःस्ति धर्मं देगयित तचात्पत्तम्योगेन।
सर्व्वकुग्रतम्त्वानि च न आवक्रभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा
परिणामयत्मयम् सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽसी विहद्धीग्र्न्यता दुःखेति धर्में देशयति तचाऽतपत्तम्योगेन । सर्व्यकुशत्तम्त्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारचतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमचं योऽसी अध्यात्मबहिद्वां ग्रून्यता दुःखेति धर्मं देगयति तचाऽतुपत्तस्मयोगेन। सर्वे कुगलम् लानि च न आवकस्मी वा प्रत्येकबुद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुश्वते बोधियत्तस्य महामलस्य कत्याणिमचं योऽस्रे भूत्यताभूत्यता दुःखेति धर्मे देभवति तचाऽत्तपलक्षयोगेन । सर्व्यकुभलस्सानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धश्वमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुमृते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिमवं योऽस्मे महाग्रन्थता दुःखेति धर्मे देशयित तचाऽनुपत्तभयोगेन । सर्व-कुणलम्लानि च न श्रावकम्मभौ वा प्रत्येकनुद्वभूमौ वा परिणाम-यत्यन्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कल्लाणिमं योऽसी परमार्थग्र्न्यता दुःखेति धसी देशयति तचाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व-कुणलम्लानि च न त्रावकस्रमी वा प्रत्येकनुद्वस्रमी वा परिणाम-यद्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिसनं योऽसी संज्ञतश्र्यता दुःखेति धर्मे देशयति तत्त्वाऽतुपलक्षयोगेन। सर्व-कुश्रलम्बानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यन सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिम् चोऽसी श्रमंक्षतस्त्रस्यता दुःखेति धर्मे देशयति तस्राऽनुपस्तमयोगेन । सर्व-कुग्रसम्सानि च न श्रावकभ्रमी वा प्रत्येकवृद्धभ्रमी वा परिणाम-यत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिनत्रं योऽस्रे श्रत्यनाष्ट्रत्यता दुःखेति धस्में देशयति तचाऽनुपस्तभयोगेन । सर्व- क्षुण्जमृज्ञानि च न श्रावकसमी वा प्रत्येकवुद्धस्मी वा परिणास-यत्यन्यच सर्व्याकारचतायाः।

एनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कखाणिन योऽसै भनवरायश्च्यता दुःखिति धर्मे देणयित तचाऽत्तपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुणलम्लानि च न आवकसूमौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽसी भनवकारधूत्यता दुःखेति धर्षा देभयति तत्त्वाऽतपलक्षयोगेन। सर्वेकुप्रलम्कानि च न यावकश्चभौ वा प्रत्येकबुद्धभूसौ वा परिणामयत्यन्थच सर्वाकारचतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य सहायत्तस्य कखाणिननं चोऽसी प्रक्रतिग्रूत्यता दुःखेति धर्मे देशयित तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व-लुग्रलमूलानि च न आवक्तभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणाम-यत्यन्यन सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महाधत्तस्य कत्याणिमचं योऽस्रो सर्व्यधर्माग्र्त्यता दुःखेति धर्में देगयति तचाऽत्पलस्थयोगेन। सर्व्यकुणसम्सानि च न आवक्तस्मौ वा प्रत्येकनुद्रभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य कस्याणिमनं थोऽसी स्वलचण्ड्याता दुःखेति धर्मा देशयति तचाऽत्यनस्थयोगेन। सर्व्यकुशलम्लानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुक्षते वोधिससस्य महासस्य कस्याणिन वोऽसी अनुपलस्मभूत्यता दुःखेति धर्मं देभयति तस्वाऽनुपलस्मयोगेन। सर्वकुग्रलम्लानि च न आवकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुध्ते बोधिमचस्य महामचस्य कच्चाणिमचं योऽसे श्रभावग्र्न्यता दुःखेति धसें देशयति तचाऽनुपचस्थोगेन । सर्व-कुग्रचस्चानि च न श्रावकस्मो वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणाम-यक्षन्यच सर्वोकारञ्चतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसक्तस्य महामक्तस्य कस्त्राणिकःचं घोऽसी स्वभावग्र्न्यता दुःखेति धर्षे देशयति तचाऽनुपस्तक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रसम्लानि च न श्रावकश्वमी वा प्रत्येकवुद्वस्वमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्चते बोधिषत्तस्य महामत्तस्य कस्याणिमनं घोऽसी श्रभावस्वभावग्र्न्यता दुःखेति धस्में देगयित तचाऽतुपत्तस्ययोगेन । सर्वकुग्रासम्सानि च न श्रावकश्चमी वा प्रत्येकबुद्धश्वमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारश्चतास्याः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधियक्त महामक्तस्य कल्याणिमचं घोऽसी अधातमञ्ज्यात अनातिमनेति धर्में देशयति तचाऽत्रपलक्षयोगेन। सर्व्यतुश्रलम्लानि च न आवक्तम्सौ वा प्रहेकबुद्धस्मौ वा परिणामयदान्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमत्रं योऽसी बहिद्वाग्रुत्यता अनात्मिनेति धर्मा देशयति तचाऽनुपस्तस्योगेन । सर्व्वकुगसम्सानि च न श्रावकस्मी वा प्रत्येकनुद्वसमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कः सापिनं योऽसी अध्यात्मविद्धहांग्रुन्यताऽनात्मिकेति धर्मे देशयति तचाऽत्तपत्तभा-योगेन । सर्वेक्षणत्रमृत्तानि च न आवक्रभ्रमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्चते बोधिषत्तस्य महायत्तस्य कच्छाणिमचं घोऽसी
ग्रुग्यताश्च्यता श्रनात्मिकेति धर्मे देशयति तचाऽतुपत्तस्योगेन ।
सर्व्यकुशत्तम्त्रानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रत्येकबुद्धश्चमौ वा
परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमचं घोऽसी महाग्र्त्यता अनात्मिकेति धर्मे देगयित तचाऽतुपलस्थयोगेन। सर्व्यकुग्रालम्लानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकवुद्वस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिमलस्य महामलस्य कच्छाणिमनं योऽसी परमार्थग्रूच्यता श्रनात्मिकेति धर्मे देगयित तचाऽत्पलसयोगेन। सर्वकुग्रलम्लानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकनुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कछाणिमं थोऽसे संस्कृतश्र्न्थता श्रनात्मिकेति धर्में देशयति तचाऽनुपनमधोगेन। सर्व्यकुश्रन्थता च न श्रावकश्रमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्यकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमत्रं योऽसी अभंस्त्रतग्र्यता अनात्मिकेति धर्मे देशयति तद्याऽतपत्तम्भयोगेन । सर्व्यकुशलम्लानि च न आवकस्मौ वा प्रत्येकवुद्धसमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमचं योऽसी अत्यान्तर्स्यताऽनात्मिकेति धर्मं देशयित तच्चाऽत्तपलस्योगेन । मर्व्यकुशसमूलानि च न आवकभृमी वा प्रत्येक्षयुद्धभूमो वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारचतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमवं घोऽसी अनवरायग्र्न्यताऽनास्मिकेति धर्मा देग्रयति तचाऽनुपच्चमयोगेन । स्व्वंकुग्रचम्चानि च न आवक्ष्यमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिमत्रं योऽसी श्रमवकारश्रन्यताऽनात्मिकीति धसी देशधित तस्ताऽन्तपस्त्रभयोगेन। सर्व्यकुणसम्सानि च न आवक्तसमी वा प्रत्येकबुद्धसमी वा परिणामध्यान्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलस्य महासत्तस्य कत्वाणिमनं योऽसी प्रकृतिग्रूत्यताऽनात्मिकेति धर्षी देशयति तचाऽनुपलस्थागेन । सर्वेकुगलमूकानि च न श्रावकसूमी वा प्रत्येकबुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनेचं थोऽसी सर्वधर्माग्र्त्यताऽनात्मिकेति धर्मे देशयति तचाऽनुपलस्थयोगेन। यर्वेकुग्रजम्जानि च न श्रावकस्मी वा प्रत्येकवुद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं भुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्छाणिमत्रं योऽसी खलचण्ड्यताऽनात्मिकेति धर्मे देशयति तच्चाऽतुपलभायोगेन । सर्वेकुशलमूलानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमच घोऽसे श्रतुपत्तसाग्र्न्यताऽनात्मिकेति धर्मं देशयित तत्त्वाऽतुपत्तसायोगेन । सर्वेकुग्रतम् तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमनं थोऽसी श्रभावग्रस्यताऽनात्मिकेति धर्मं देगयति तत्ताऽतुपस्तमयोगेन । सर्वेकुगलम्लानि च न श्रावकसूमौ वा प्रत्येकवुद्धसूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वांकारज्ञतायाः ।

युनरपरं सुभ्रते वोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिसनं थोऽसी स्वभावग्र्स्यताऽनात्मिकेति धर्मे देशयति तचाऽनुपलस्मयोगेन । सर्वेकुणसम्लानि च न आवक्तभूमी वा प्रत्वेकपुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यच सर्वांकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधियलस्य महामलस्य कस्त्राणिमदं थोऽसी अभावस्त्रभावग्र्न्थताऽनात्मिकीति धर्मे देगयित तद्वाऽनुपलक्षयोगेन। सर्वेकुग्रलम्सानि च न त्रावकस्मौ वा प्रत्येकवुद्गभ्रमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वोकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभृते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्याणिमचं योऽसीं श्रधात्मश्र्न्यता शान्तेति धसीं देशयति तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुशलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्भभूभौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारच्चतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसलस्य महासलस्य कत्वाणिमत्रं योऽसी विद्धिःश्चित्यता प्रान्तिति धर्षे देगयति तद्वाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुणलम् लानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं थोऽसी श्रधातमबिद्धांग्रन्थता ग्रानीति धसी देगयति तत्ताऽतपत्तक्षथोगेन। सर्वेकुगत्तम्त्रानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकवुद्वस्रमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमत्रं योऽसी श्रुत्यताश्रुत्यता शान्तिति धर्मे देशयति तद्याऽतपत्तस्योगेन । सर्व्यकुशत्तम्बानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽसी महाग्रुत्यता ग्रान्तेति धर्मः देगयति तद्याऽतपत्तमधोगेन । मर्व्यकुगलम्लानि च न श्रावकभृमौ वा प्रत्येकवुद्भभृमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुम्हते बोधियत्तस्य महासत्त्रस्य कल्लाएमित्रं योऽस्री परमार्थग्रन्यता ग्राम्तेति धर्मे देगयति तचाऽनुपक्तभयोगेन । सर्वेञ्ज गलस्लानि च न श्रावकस्मी वा प्रत्येकबुद्धसमी वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्लाणिनचं थोऽसी संस्कृतगर्याता ग्रान्तिति धर्मो देगथिति तचाऽत्तपस्यागेने । सर्व्यंकुगलम्लानि च न शावकस्रमी वा प्रत्येकवुद्धस्मी वा परिणामथत्यन्यच सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽसी असंक्षतस्याता प्रानिति धर्यं देशयति तत्त्वाऽत्तपत्तस्योगेन । सर्वकुग्राक्तस्त्वानि च न त्रावकसूमी वा प्रत्येकवुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं घोऽसी श्रायन्तरा्र्स्यता प्रान्तिति धर्मे देग्रयति तचाऽत्तपस्तस्योगेन । सर्व्यकुप्रसम्लानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य लस्याणिमनं योऽसी प्रनवराग्रश्र्न्यता प्रान्तेति धर्मे देशयति तच्चाऽत्तपलस्थयोगेन । सर्व्यकुणलम्सानि च न प्रावलभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिशत्तस्य महायत्तस्य तत्त्वाणामिनं योऽसी अनवकारश्र्यता प्रान्तिति धर्मे देशयित तत्त्वाऽनुपलस्थोगेन । सर्वेतुप्रसम्लानि च न आवकभूमी वा प्रस्थेकवुद्धभूमी वा परिणामयस्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिसन्तस्त महासनस्य नस्ताणिसनं योऽसी प्रक्षतिग्रुत्यता ग्रान्तिति धर्मे देगयित तचाऽनुपन्तभयोगेन। सर्वेकुग्रनम्सानि च न त्रावकभूमी वा प्रत्येकषुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कच्छाणिमचं थोऽसे सर्व्यधर्मग्रूचता ग्रान्तेति धर्मे देशयति तद्वाऽनुपस्तमधोगेन । सर्व्यक्षग्रत्तम्, चान्तेति च न त्रावकश्रुमो वा प्रत्येकबुद्धसूमो वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते बोधिसलस महासलस कसाणिमणं थोऽसी स्वस्वपण्यूत्यता प्रान्तिति धर्मे देशयति तचाऽनुपस्तम्भयोगेन । सर्व्यकुणसम्सानि च न आवक्तस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते बोधिधत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणि मित्रं योऽसी श्रतुपत्तस्मश्र्यता ग्रान्तिति धर्मा देगयित तद्वाऽतुपत्तस्मधोगेन। सर्व्यकुगत्तम् त्वा न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते बोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य कच्चाणिसचं योऽसी श्रभावग्रूत्यता ग्रान्तिति धर्मे देगयित तच्चाऽतुपस्तभयोगेन । सर्वेकुग्रसम्बानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यत्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिशत्त्वस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्री स्वभावग्रुत्यता ग्रान्तेति धर्में देगयति तद्याऽनुपलस्थयोगेन। सर्व्यक्ष प्रज्ञानि च न श्रायक स्त्री वा प्रत्येक वुद्ध स्त्री वा परिणास थत्यन्य चर्चाकार ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिनत्रं थोऽसी अभावस्त्रभावस्त्र्यता प्रान्तिति धर्में देणयित तचाऽतुपस्त्रभयोगेन । सर्व्यकुणलम्स्त्रानि च न आवकस्रमी वा प्रत्येकबुद्धस्रमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचस्य महासचस्य कस्त्राणिनचं थोऽसी अध्यात्मग्रन्थताश्चिति धसीं देशयति तचाऽतपसभायोगेन। सर्व्यकुशसम्बानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमचं थोऽस्रो बहिद्धांग्र्ज्यताग्र्ज्येति धर्मां देगयति तचाऽतपलस्थागेने। सर्व्यकुग्रलम्लानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धस्वमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्राणिनं थोऽसी अध्यात्मविद्धांग्र्न्यताग्र्न्यति धर्मा देगयति तचाऽत्तपत्तकायोगेन। सर्व्यकुग्रालम्लानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्याणिमचं थोऽसी इज्यताश्च्यताश्च्येति धर्मं देशयति तचाऽत्रपत्तभयोगेन। सर्व्यकुश्रात्तम्त्रानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभ्रते बोधियच्य महासवस्य कल्लाणिम चोऽसी महाग्रुन्यताग्र्न्येति धर्मः देशयित तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्वेतुशल-मूलानि च न श्रावकभ्रमी वा प्रत्येकवुद्धभ्रमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधियलस्य महायलस्य कत्त्वाणिनचं योऽसी परमार्थग्र्न्यताग्र्न्येति धर्मां द्ययति तद्दाऽतुपलक्षयोगेन। सर्व्यकुग्रज्ञम्कानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारञ्जतावाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं थोऽसी संक्षतग्र्न्यताग्र्न्यिति धर्मां देगयिति तद्याऽतपलक्षयोगेन । सर्व-सुग्रस्म् नि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणाम-स्क्षान्यम् सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसच्चस महासच्चस कखाणिमचं थोऽसी स्रसंक्षतग्र्न्यताग्र्न्यति धर्मं देशयित तचाऽत्तपचसयोगेन । सर्व- कुग्रवम्खानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणाम- याद्यन्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासलस्य कत्व्याणिमचं थोऽस्रे श्रायन्तग्र्न्यताग्र्न्थेति धर्में देगयित तज्ञाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व-सुग्रसम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकपुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽसी श्रनवरायग्र्न्यताग्र्र्न्येति धर्मः देशयति तचाऽतुपलस्योगेन। सर्वतुश्र जम् जानि च न श्रावतः समी वा प्रत्येक वृद्धसमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार ज्ञातायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणितत्रः योऽस्रो त्रनवकारग्रूत्यताग्रूत्येति धर्मा देगयति तचाऽतुपत्तस्योगेन। सर्वेकुग्रलम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽस्मे प्रकृतिस्वस्तास्त्रत्वेति धर्मां देशयित तत्त्वाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व-सुभलम्लानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यत्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिकः बोऽस्मे सर्व्यधर्मग्रूत्यताग्रूत्येति धर्मः देग्रयति तसाऽतुपत्तक्षयोगेन। सर्व सुग्रकम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यत्यन सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुरुते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमचं घोऽस्रो स्वज्ञत्तपण्यस्यताग्र्स्येति धर्मः देभयित तत्ताऽनुपज्ञभयोगेन । सर्व-सुग्रज्ञस्त्वानि च न त्रावकस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणाम-चारान्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिवनं योऽस्री श्रमुपलक्षश्र्यताश्चानि धर्मः देशयति तचाऽतपलक्षयोगेन । सर्वेकुश्रलम्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकवुद्वस्मौ वा परिणासयत्यस्य सर्वाकारश्चतायाः । पुनरपरं सुस्तते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽसी श्रमावश्र्यताश्र्न्येति धर्मां देशयित तत्त्वाऽत्पत्तक्षायोगेन । सर्व-कुश्वसम्वानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणाम-याश्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिमलस्य मशासत्तस्य कस्त्राणिमचं योऽसी स्वभावग्र्न्यताग्र्न्येति धर्मा देग्रयति तचाऽत्तपत्तस्योगेन । सर्व-सुग्रसम्स्वानि च न श्रावकस्मी वा प्रयोकबुद्धभ्रमी वा परिणाम-स्रायन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य कत्त्राणिमत्रं घोऽसी श्रभावस्त्रभावग्र्न्यताग्र्त्येति धर्मां देग्रयति तचाऽत्तपत्तस्योगेन । सर्व्वकुणत्रम्लानि च न श्रावकभ्रमौ वा प्रत्येकवुद्वस्यमौ वा परिणामघत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य कछाणिन घोऽसी श्रधाताशूत्यता श्रानिसिलेति धसं देशवित तचाऽतपसम्योन गेन । सर्वनुश्रसम्बानि च न श्रावकश्चमी वा प्रत्येकबुद्धश्चमी वा परिणासयत्यन्यवसर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्त्व नहासत्तव्य कल्याणिमदं योऽसीं विद्धिंग्र्त्यता त्रानिमित्तेति धर्मां देगयति तचाऽत्पलसा-योगेन । सर्वेकुणलमूलानि च न त्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकदुद्धभूमी वा परिणामयत्यत्यत्र सर्वोकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽसै। श्रश्चात्मविद्धर्वाग्रन्थता श्राविमित्तेति धर्मा देशयित तचाऽतप- सक्षयोगेन । सर्वसुग्रसमूत्रानि च न त्रावसक्षमी वा प्रत्येकवृद्ध-भ्रमी वा परिषामयत्यन्यच सर्वीकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य भहासत्तस्य कत्ताणिमत्रं योऽसी मूत्यतामूत्यता चालिमित्तिति धर्मा देणयित तत्ताऽतुपस्रभागेन। सर्वतुमस्त्रात्तित्व च न आवकभूमी वा मत्येकबुद्धभूमी वा परि-णामयत्यत्यत्व सर्वातारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महायत्तस्य कास्त्राणिनं थोऽसी महाग्रूत्यता चानिमित्तेति धर्मं देगयति तचाऽतुपलक्षयोगेन। मर्व्वकुग्रसम्बानि च न श्रावकक्षमी वा प्रत्येककुद्वश्रमी वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमचं घोऽस्वे परमार्थग्रुत्यता चानिमित्तेति धर्मे देग्रयति तत्ताऽतुपत्तकः घोगेन। सर्वेकुग्रतम्बानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वेकार्जतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधिमचस्य महामचस्य कस्त्राणिमचं योऽसी मंक्त्रत्यत्यता त्रानिमित्तेति धर्मां देशयति तचाऽनुपक्तभयोगेन। सर्वेकुग्रसमूखानि च न त्रावकक्षमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनर्थरं सुद्धते बोधियलस्य महायलस्य कस्त्राणिमं घोऽसी असंस्कृतग्रून्यता आनिमित्ते,त धर्मे देगयित तचाऽत्तपलक्षयो-गेन । सर्व्वेसग्रसमूखानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येक्तबृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्वाकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमनं योऽसी अत्यन्तप्रत्यता आनिमिन्तेति धर्मां देशयति तचाऽत्तपत्तस्य-योगेन । सर्वेकुशलमूलानि च न आवकस्यमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यत्यच सर्वे।कारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कखाणिमत्रं योऽसी अनवराग्रस्न्यता आनिमित्तेति धर्मं देशयति तचाऽत्तपत्तस्य-योगेन । सर्वेतु शलमूलानि च न आवकमूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वोकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते बोधिस्तस्य महाससस्य कस्याणिमं थोऽसी अनवकारग्र्या आनिमित्तिति धर्मं देशयित तस्वाऽतुपस्य-योगेन । सर्वसुप्रसमुस्तानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिशत्तस्य महाधत्तस्य कस्त्राणिकतं थोऽसी प्रकृतिग्रस्यता त्रानिमित्तेति धर्मा देशयति तत्राऽत्पत्तस्योगेन। सर्वेतुशत्ममूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्त्स्य महासक्तस्य कत्याणिमत्रं योऽसी सर्व्यधर्मा ग्रत्यता त्रानिमित्तेति धर्मं देशयित तचाऽत्यपन्नसयो-गेन । सर्व्यकुशलमूलानि च न त्रावकभूमो वा प्रत्येकगुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्योकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमलस्य महामलस्य कत्वाणिमचं योऽसी स्वज्वणस्त्यता त्रानिमित्तेति धर्मे देशयति तचाऽनुपलस्थयो- गेन । धर्व्यकुश्रजमूजानि च न आवकश्वमौ वा प्रत्येकमुद्धसूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्योकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिमत्रं थोऽसी अनुपत्तसभग्न्यता आनिमित्तिति धर्मः देशयति तद्वाऽनुपत्तक्ष-योगेन । सर्वेक्षणत्तमृत्तानि च न आवक्षभूमौ वा प्रत्येक्तुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियलस्य महायलस्य कस्त्राप्यमित्रं योऽस्त्रे श्रभावग्र्त्यता श्रानिमित्तेति धर्मे देगयति तज्ञाऽत्तुपस्त्रभयोगेन। सर्वेतुग्रसमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्यत्र सर्वोकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्रो स्वभावग्रस्यता त्रानिमित्तेति धर्मं देगयति तचाऽतुपस्ययो-गेन । सर्वेतुग्रसमुखानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं थोऽस्रों अभावस्यभावश्च्यता त्रानिमित्तेति धर्मां देशयित तच्चाऽतुपत्त-भायोगेन । सर्व्वतुशक्तसूक्तानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्ध-भूमौ वा परिणामयत्यन्यन सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्ताणिमत्रं योऽस्में अधात्मशूत्यता अप्रणिहितेति धर्मं देशयति तत्ताऽतुपलस्थो-गेन । सर्वकुशलस्लानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः । पुन्रपरं सुभूते वोधियत्त्य महासत्त्व कत्याण्मित्रं थोऽस्रों विद्विद्वाग्रन्थताऽपणिष्टितेति धर्षे देगयित तवाऽत्पवकायोगेन। सर्वेत्वग्रवस्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारञ्चतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्लाणितः थोऽस्ये श्रथात्मविह्निंग्र्य्यताऽप्रणिहितेति धर्मे देगयित तचाऽतपल-स्थायोगेन । सर्वेतुग्रलम्लानि च न आवत्रभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधियलस्य महायलस्य कत्त्वाण्मित्रं थोऽस्त्री श्रुत्यताश्र्न्यताऽप्रणिहितेति धर्मं देशयति तचाऽनुपकक्षयोगेन। सर्व्यकुणकम् सानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्यत्र सर्वोकारचतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्याण्मिचं योऽस्ये भहाश्च्यताऽप्रणिहितेति धर्मः देशयति तचाऽतुपत्तभ्रयोगेन । सर्वकुश्वस्त्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परि-णामथायन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमत्रं योऽस्ये परमार्षग्रुत्यताऽप्रणिहितिति धर्मां देशयति तज्ञाऽत्तपत्तक्षयोगेन । सर्विकुणलभूज्ञानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परि-णामधायन्यन सर्वोकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणमित्रं चाऽस्रो संस्त्रतग्रह्म्यताऽप्रणिहितेति धर्मं देशयति तस्राऽत्पस्तस्रोगेन। सर्व्वतुग्रजमुज्ञानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुह्रभूमौ वा परि-णामयश्यन्यच सर्व्वोकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्त्वस्य कत्याण्मित्रं योऽस्में ऽयंक्षतग्र्न्यताऽप्रणिहितेति धर्मं देगयित तच्चाऽतुपलक्षयोगेन । सर्वतुग्रसम्बानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिशत्तस्य महासत्तस्य कल्लाणिमत्रं योऽसी त्रत्यनाश्च्यताऽप्रणिहितेति धर्मः देशयित तच्चाऽत्पलक्षयोगेन । सर्व्यक्तुश्रलम् त च न त्रावकमूमौ वा प्रत्येकनुद्रभूमौ वा परि-णामयत्यन्यन सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महायत्तस्य कच्चाणिमचं योऽस्मे अनवरायग्रूत्यताऽपणिहितेति धर्मं देशयति तचाऽनुपलभयो-गेन । धर्वकुणसमुलानि च न आवकसूसी वा प्रखेकबुद्धसूसी वा परिणामयखान्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्लाणिमचं योऽस्रो भनवकारश्च्यताऽप्रणिहितेति धर्मः देभयति तचाऽतुपलस्थो-गेन । सर्वकुणलम्लानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारच्चतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचल महासचल कलाणिम योऽसी प्रकृतिश्र्यताऽप्रणिहितेति धर्मं देशयित तचाऽत्रपनभयोगेन । सर्वेतुश्रनसुन्ती च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्य सर्वोकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिशवं घोऽस्रो सर्व्वधर्म्मग्रुन्यताऽप्रणिहितेति धर्मां देशयति तचाऽनुपलस्ययोगेन । सर्व्यकुग्रसम्बानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुडुभूमौ वा परि-णामयत्यस्यव सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तसः महासत्तसः कच्चाणिमत्रं योऽस्मे स्वत्तचणग्र्न्यताऽपणिहितेति धर्मे देगयित तचाऽत्पत्तसयोगेन। सर्वेकुग्रसमूचानि च न श्रावक्सूमी वा प्रत्वेकवुद्धभूमौ वा परि-णामययन्यत्र सर्वोकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सभूते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमत्रं योऽस्री श्रमुपलक्षश्र्यताऽप्रणिहितेति धर्मं देशयति तचाऽतुपलक्षयो-गेन । सर्व्यकुश्रलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिखामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमधं योऽसी श्रभावग्रुन्यताऽप्रणिहिनेति धसी देशयति तचाऽनुपत्तभयोगेन । सर्वतुग्रत्तमृत्तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्राणिमिनं योऽसी स्वभावश्च्यताऽप्रणिहितेति धर्मे देशयित तचाऽनुणलक्षयोगेन । सर्व्वकुशलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिषत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽसी त्रभावस्यभावग्रस्यताऽप्रणिहितेति धर्मे देशयति तचाऽनुपस्रभ- योगेन। सर्वकुशसम्सानि चन श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धसमौवा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमचं योऽस्में त्रध्यात्मश्रूत्यताऽनिभवंस्कारिति धर्में देशयति तचाऽनुपलका-धोगेन । सर्वेकुशलम्खानि च न त्रावकक्षमौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयायाय्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते बोधिसल्ख महासल्बस्य कस्त्राणिनत्रं योऽस्वे बिह्म्शूर्त्यताऽनिभसंस्कारेति धर्मे देगयित तज्ञाऽतुपस्काथो-गेन । सर्वकुग्रसमूलानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकवुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यन्थच सर्व्याकारक्षतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तकः महासत्तकः कछाणिमं घोऽसी श्रधात्मविद्धांग्र्ज्यताऽनिभसंस्कारेति धर्मे देणयित तचाऽतप-सभयोगेन । सर्वेकुणक्षम्कानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकवृद्ध-स्मौ वा परिणामयत्मन्यच मर्व्वांकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तकः महासत्तकः कत्वाणिसनं योऽस्रे ग्रूत्यताग्रून्यताऽनिभसंस्कारेति धर्बं देशयति तत्ताऽनुपत्तक्षयोगेन। सर्व्वकुशक्तमृक्षानि च न त्रावकसूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कच्याणिमित्रं योऽस्रो महाग्रुन्यताऽनिभिमंख्तारेति धर्मं देगयति तचाऽत्तपत्तस्योगेन । सर्व्यकुगलम्खानि च न आवक्तस्रमौ वा प्रत्येकनुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य तत्त्वाणासत्तं योऽस्रो परमार्थस्यताऽनिभिषंस्कारेति धस्मे देशयित तत्त्वाऽत्पलक्षयो-गेन । सर्वेकुशकम्लानि च न शावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते वोधिसत्त्वः महासत्त्वः कल्वाणिनं योऽस्री संक्तत्रग्र्न्यताऽनिभिसंस्कारेति धर्भं देशयति तचाऽनुपत्तक्षयोगेन । सर्वेक्कग्रत्वस्त्वानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिकःचं थोऽस्ते असंक्षतग्र्यताऽविभिधंस्त्रारेति धर्षे देशयति तचाऽत्तपचश्चयोगेन । सर्व्यक्षग्रचम्कानि च न आवक्तभूसौ वा प्रत्येक्बुद्धभूमौ वा परिणासत्यत्यच सर्व्याकार्श्वतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमं योऽसी श्रायन्त्रग्र्यताऽनिमसंस्कारेति धर्मे देगयित तचाऽनुपलक्षयोगेन। सर्वेकुश्रलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येक्षवुद्वभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तकः महासत्तकः कव्याणसित्रं योऽस्ते अनवराग्रग्रून्यताऽनिशिसंस्कारेति धर्मः देगयति तचाऽनुपलक्ष-योगेन। सर्वेकुभलमुलानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामययन्यन सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते बोधिशत्तकः महासत्तकः कल्याणिमचं बोऽस्मे अनवकारग्रत्यताऽनिभसंस्कारेति धसे देशवति तचाऽनुपसमयो- गेन । सर्व्वकुण्रसम्बानि चन श्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्त्रमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्कृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिनं योऽसी प्रकृतिग्रूत्यताऽनिभिनंस्कारेति धर्मे देगयित तचाऽत्पत्तस्यो-गेन । सर्वेकुग्रत्तमुलानि च न त्रावकश्कृमौ वा प्रत्येकबृद्धश्चमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिमलस्य महायलस्य कल्याणिमचं योऽसी सर्व्वधर्माग्रूचताऽनिभसंस्कारिति धमी देशयित तचाऽतुपलस्थयोगेन । सर्व्वकुणलम्बानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकबुद्धसमी वा परिणामयत्यस्यच कर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कच्छाणिमं योऽसी स्वज्ञणणूत्यताऽनिभसंस्कारिति धर्मो देणयित तचाऽतुपज्ञभ-योगेन। मर्व्यकुणज्ञम्जानि च न आवक्तभ्रमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यत्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमचस्य महामचस्य कत्वाणिमत्रं योऽसी श्रनुपलसाय्य्यताऽनिभसंस्कारिति धसो देशयित तचाऽनुपलसायो-गेन । सर्व्यकुश्रलम्लानि च न श्रावकसमो वा प्रत्येकनुद्धसूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमनं योऽसी त्रभावग्रून्यताऽनिभिसंस्कारिति धसं देगयति तचाऽतुपलस्थो-गेन । सर्वकुणलस्लानि च न त्रावक्षस्मी वा प्रत्येकबुद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः । पुनर्परं सुभृते वोधिमत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमत्रं योऽस्य स्वभावग्र्न्यताऽनिभसंस्कारेति धर्षे देशयति तचाऽत्तपत्तसयो-गेन। सर्व्वतुश्रतम्त्वानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकतुङ्कभूभौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिधत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिकत्रं थोऽस्रो ग्रभावस्थभावग्र्न्यताऽनभिमंस्कारेति धर्मे देशयति तचाऽत्तप-लक्षायोगेन । सर्वेकुशत्तम्मानि च न श्रावकभ्रमौ वा प्रस्थेकबुद्ध-भूमौ वा परिणामयस्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमचं घोऽस्रो श्रधात्मश्र्त्यता विविक्तेति धर्मं देशयित तद्वाऽतपलक्षयोगेन। सर्व्यकुशलम्लानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारञ्जतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽसी विद्धिाग्रन्थता विविकेति धर्मं देशयति तचाऽतुपलस्थयोगेन। सर्वेक्षण्यल्यानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुकृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिसचं थोऽस्मै श्रायात्मविहर्द्वाग्र्त्यताविकिति धम्मैं देगयित तचाऽतपत्तस्योगे गेन । सर्वेतुग्रत्तस्त्वानि च न श्रावकस्रमौ वा प्रत्येकबुद्वस्वमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वीधियत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमत्रं घोऽसे . श्रुत्यताश्रुत्यता विविकति धर्मं देशयति तचाऽतुपलक्मयोगेन । सर्व्यकुग्रसम्सानि च न आवकस्त्रमी वा प्रत्येकवुद्धस्त्रमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारचनायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसल्ख महासल्ख कल्लाणिनं योऽसे महाग्रूत्यताविविकेति धसें देगयित तचाऽतुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुगलभूलानि च न आवकभूसौ वा प्रत्येकवुद्धसूमौ वा परिणासयत्यत्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमनं थोऽसी परमार्थग्र्न्यता विविकति धर्मं देशयति तचाऽनुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुणलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमं घोऽस्वे संस्कृतस्र त्यताविविकेति धर्मं देशयति तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुशलम् लानि च न श्रावकभूमो वा प्रत्येकबुद्धभूमो वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कस्याणिमचं थोऽसी श्रमंख्यतग्र्यता विविक्तेति धर्मे देशयति तचाऽत्पस्तभयोगेन । सर्व्यकुग्रसम्बानि च न त्रावकभृमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्त्रस्य महायत्त्रस्य कछाणिमचं योऽस्री अत्यन्तर्रस्यताविविकेति धर्मे देशयित तद्याऽत्तपत्तस्ययोगेन । सर्व्यकुशत्त्रस्त्रत्यान च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामथत्यन्यच सर्व्याकारञ्जतायाः । पुनरपरं सुश्वते बोधिसच्च महामच्च कच्चाणिनचं योऽस्रो श्रनवराग्रग्रुन्थता विविक्तेति धर्में देगयित तचाऽनुपचक्षयोगेन। सर्व्यकुग्रजमूलानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धश्वभौ वा परिणामयत्यन्थच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्त्वस्य महामचन्य कच्छाणिमचं थोऽसी भ्रमनकारश्र्याता विविकति धस्मं देशचित तचाऽनुपलक्षथोगेन । सर्व्यकुश्वस्त्वानि च न शावकभूसी वा प्रत्वेक्युद्धभूमी वा परिणामणत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसलस्य महासलस्य लस्याणिनं योऽसी प्रकृतिगृज्यता विविक्तित धर्में देणयित तचाऽनुपसम्योगेन । सर्वेकुणसम्सानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमनं योऽसी सर्वधर्मपूर्त्यता विविक्तेति धर्मं देगयति तचाऽनुपलकायोगेन । सर्वेकुगलस्लानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमं योऽस्मे स्वत्त्रचण्ड्यत्यता विविक्तेति धर्से देग्रयति तचाऽत्तपत्तस्योगेन । सर्व्यकुग्रजस्त्वानि च न श्रावकस्मो वा प्रत्येकबुद्धस्मो वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽसी अनुपलकाश्च्यता विविकति धर्मी देशयति तद्दाऽनुपलकायोगेन । पर्वकुग्रलमुलानि च न त्रावकसूमी वा प्रत्येकबुद्धसूमी वा परिणासयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य मधासत्तस्य कत्वाणिनचं योऽसी श्रभावशूत्यता विविक्तिति धर्मी देशवति तद्याऽतपत्तस्ययोगेन । सर्व्यकुश्वसम्त्रानि च न आवकसूसी वा प्रश्लेकपुद्धसूसी वा परिणामयत्यत्यच सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसचस्य महासवस्य कच्चाणिमत्रं योऽसै स्वभावग्रूत्यता विविकेति धर्मे देशयति तचाऽनुपलस्थयोगेन। सर्व्यकुग्रलम्लानि च न त्रावकस्रुतौ वा प्रत्येकवुद्रस्नौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्वते वोधिषच्य महामच्य कच्चाएमित्रं थोऽस्वे ग्रभावस्वभावश्च्यता विविकति धर्मं देग्रयति तच्चाऽनुपक्षभयोगेन। सर्व्यकुग्रस्यानि च न त्रावकश्चमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनर्परं सुक्षते बोधिषत्त्वस्य महायत्त्वस्य कच्छाणिमं घोऽँसी स्रात्युपन्तानान्यनित्यानीति धर्मे देग्रयति तच्चाऽनुपन्तस्रयोगेन । सन्वेकुग्रानम्बानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमनं योऽसी स्मृत्युपस्यानानि दु:सानीति धर्म देशयति तचाऽतुपस्यभयोगेन। सब्येकुश्रस्मुलानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यच मर्व्याकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तकः महामत्तकः कळाणिमत्रं थोऽस्ते समृत्युपक्षानान्यनात्मानीति धर्मं देशयति तचाऽनुपकःभयोगेन। सर्वकुशक्तम्कानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महाधत्तव्य कस्त्राणिननं योऽस्ते सृत्युपस्यानानि ग्रान्तानीति धर्मे देगयति तत्त्राऽतुपत्तस्योगेन । सर्वेकुग्रसम्बानि च न श्रावकभूसौ वा प्रत्येकबुद्धभूसौ वा परिणामयत्यन्यच मर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते वोधियलस्य महामलस्य कस्त्राणिमचं योऽस्पे सृत्युपस्यानानि ग्र्न्यानीति धसे देगयति तचाऽत्तपत्रस्योगेन । सर्व्यक्तग्रतस्त्रानि च न आवकस्त्रमी वा प्रत्येकवुद्धस्त्रमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासन्तस्य नन्त्राणिमनं थोऽसे स्रात्रुपस्थानान्यानिमित्तानौति धर्मो देणयित तन्नाऽत्तपन्नस्योगेन । सर्वेकुणसमून्नानि च न आवक्तस्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यन्यन सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमतं योऽस्में स्रायुपस्थानान्यप्रणिहितानौति धर्में देशयति तस्राऽतुपलस्थयोगेन । सर्वेकुणलमूलानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकगुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते वीधिशत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणसिवं योऽसी सृत्युपस्तानान्यनभिभंस्काराणीति धर्मा देगचित तद्याऽनुपत्तका- योगेन । सर्व्यकुश्रसमूत्तानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकनुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्वाणिमनं योऽस्ते सृत्युपस्यानानि विविकानौति धर्मः देशयित तद्याऽतुपत्तभा-योगेन । सर्व्यकुग्रसमूलानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमचं योऽसी सम्यक् प्रहाणान्य नित्यानीति धर्मां देणयति तद्वाऽनुपस्तभ-योगेन । सर्व्वकु शक्त मूलानि च न श्रावकसूमौ वा प्रत्येक वृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाका रज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमनं थोऽसै सम्यक्तप्रहाणानि दुःसानीति धर्मे देणयति तस्राऽतुपस्रभ-योगेन। सर्वेकुग्रसम्सानि च न त्रावकस्रभी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्रते वोधिषत्तस्य महायत्तस्य कत्त्राणिमनं योऽस्मे सम्यक् प्रहाणान्यनात्मानीति धर्मे देग्यति तत्ताऽतुपलक्षथोगेन। सर्वेकु ग्रलमूलानि च न श्रावकस्यमौ वा प्रत्येक वृद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमचं योऽस्में सम्यक् प्रहाणानि प्रान्तानीति धर्में देग्रयति तद्याऽत्पत्तस्योगेन । सर्व्यकु प्रसम्सानि च न श्रावक्षस्मौ वा प्रत्येक बुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । पुनर्परं सुभूते वोधियत्तस्य महामत्तस्य कस्याणिमत्रं योऽसी सम्यक्प्रहाणानि ग्रून्यानीति धर्मा देगयति तसाऽत्पत्तस्योगेन । सर्वकुग्रतम्सानि च न श्रावकश्रमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्दते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिननं योऽसी सम्यक् प्रहाणान्यानिमित्तानीति धर्मे देगयित तत्वाऽतुपक्तभयोगेन। सर्व्यकु ग्रावमृत्वानि च न आवकश्दमौ वा प्रत्येक बुद्ध श्रूभौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकार ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणियनं योऽस्मे सम्यक्प्रहाणान्यप्रणिहितानीति धसें देशयित तचाऽतुपलसयोगेन। सर्वेतुशलमूलानि च न श्रावकश्रमौ वा प्रत्येकबुद्धश्रमौ वा परिणासयत्यन्यव सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुन्दते बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिमणं योऽसी सम्बक्षप्रहाणान्यनिससंस्काराणीति धर्मं देशयित तचाऽतुपलस्य-योगेन। सर्वेद्यग्रस्त्रम्लानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकनुद्वस्थमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽस्में सम्यक् प्रहाणानि विविक्तानीति धर्मे देशयति तत्त्वाऽतुपलस्योगेन। सर्वेकुग्रलमूलानि चन श्रावकस्रमौ वा प्रत्येकनुद्रस्रमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्देते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमचं थोऽस्मे सम्बक्तप्रहाणभावनतायै धर्मा देशयति तत्ताऽतपलस्योगेन। सर्वेतु ग्रलमूलानि च न श्रावकस्यमौ वा प्रत्येक बुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार जतायाः ।

पुनरपरं सुश्वते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनं योऽसी स्टिह्निपादानित्या इति धर्मः देशयित तचाऽतपत्तस्थयोगेन । सर्वेकुश्वसूलानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकदुद्वसूमौ वा परिणासयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कच्चाणिमत्रं योऽसे च्छद्भिपादान् दुःखा इति धर्यः देशयति तचाऽतुपत्रस्थोगेन । सर्व्यकुश्रजमुलानि च न श्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकवुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महासनस्य कत्याणिनं योऽसे स्वद्धिपादाननात्मान दति धर्मे देशयित तच्चाऽत्तपन्नभयोगेन । सर्व्यकुग्रालमून्तानि च न आवक्तभुमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमित्रं योऽसी

श्रिद्धिपादान् प्रान्ता इति धर्मा देगयित तज्ञाऽतुपलभायोगेन ।

सर्वेकुग्रलम्लानि च न त्रावकभूमी वा प्रत्येकमुद्धभूमी वा

परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते वोधिसलख महासलख कल्लाणिमं योऽसे चिद्धिपादान् शुन्या दति धर्मं देशवति तचाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलम्लानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं योऽस्रे च्छित्रपादानानिमित्ता इति धर्में देशवित तचाऽत्पस्तभ-योगेन। सर्वेकुशस्त्रम्लानि च न त्रावकश्वमौ वा प्रत्येकवुद्धश्वमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिमत्रं थोऽसे ऋद्विपादानप्रणिहिता इति धर्मं देणयित तचाऽतपत्तस्योगेन। सर्वेकुणसम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वोकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽसी स्टिह्मपादाननिभमंस्कारा इति धर्मा देशयति तचाऽतुपलस्य-योगेन । सर्व्यतुग्रस्तमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकार्श्वतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कच्चाणिमचं थोऽसी स्टिह्यादान् विविक्ता इति धर्में देशयति तचाऽतुपलस्य-योगेन । सर्व्यतुश्चसूचानि च न आवक्सूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमः योऽस्मै स्द्विपादभावनताये धर्मे देशयति तचाऽत्पत्तसयोगेन । सर्व्यक्षग्रत्तम्त्वानि च न श्रावक्षमूमौ वा प्रत्येक्बुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

् पुनर्परं सुभूते वोधिमलस्य महासलस्य कस्त्राणिमन् योऽसी इन्द्रियास्पनित्यानीति धर्मो देशयति तचाऽनुपस्तभयोगेन। सम्बंबुग्राचमूचानि चन श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमत्तस्य महामनस्य कस्याणिमनं थोऽसे इन्द्रियाणि दुःखानीति धर्मो देशयति तचाऽतुपस्मभयोगेन। सर्व्यंकुग्रसमूस्तानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमचं योऽसी दन्द्रियाण्यनात्मानीति धर्मा देशयति तचाऽतुपलस्योगेन। सर्व्यकुशलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कस्याणिमनं योऽसी इन्द्रियाणि प्रान्तानीति धर्मं देग्रयति तचाऽत्पत्तस्योगेन । सर्व्यंकुप्रसमूसानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमचं योऽसी इन्द्रियाणि ग्रून्यानीति धर्मं देगयति तचाऽनुपलस्थयोगेन । सर्वेकुणलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारचतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासन्तस्य कस्त्राणिननं योऽस्मे इन्द्रियाक्षानिमित्तानौति धर्मां देगयति तद्याऽतपसभयोगेन । सर्व्यकुग्रसमूलानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमत्रं योऽस्रे इन्द्रियाच्यपणिहितानीति धर्मः देशयति तचाऽतुपलस्योगेन। सर्वेतुग्रसमूखानि च न आवक्षभूमौ वा प्रत्येक्षबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमचं योऽस्मे इन्द्रियाण्यनिमसंस्काराणीति धर्मां देशयति तचाऽत्पत्तस्योगेन। सर्व्यकुश्वसूत्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्वते बोधिधत्तस्य महाधत्तस्य नः साणितनं घोऽसी दिन्द्रयाणि विविक्तानीति धर्मां देशयति तचाऽत्तपत्तस्योगेन । सर्वेकुग्रसमूलानि च न आवक्तमूमी वा प्रत्येक्तुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्य सर्वोकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनत्रं योऽसी इन्द्रियभावनताये धर्मे देशयित तद्वाऽतपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रसमूलानि च न आवकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभृते बोधिसल्ख महासल्लख कच्चाणिमचं योऽसौ बलान्यनित्यानीति धर्में देशयति तच्चाऽनुपलम्भयोगेन । सर्व्यकुशलमूलानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुम्द्रते वोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमं योऽस्मे बलानि दुःखानीति धर्में देशयति तचाऽतुपलस्रयोगेन। सर्व्यक्षग्रलाम् लानि च न श्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्त्रमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसक्तस्य महासक्तस्य कच्छाणिनं योऽसी वकानि श्रनान्यनाताकानीति धसें देशयित तचाऽत्यकस्योगेन। सर्व्यकुशक्तमूलानि च न श्रावकस्यमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारञ्जतायाः।

पुनर्परं सुश्वते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिमचं घोऽसी बलानि प्रान्तानीति धर्में देशयति तचाऽन्पलक्षयोगेन । सर्वेकुणलमूलानि च न आवकश्वनी वा प्रत्येकदुद्वभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं घोऽधी बत्तानि ग्रन्यानीति धन्धें देग्रयति तद्याऽनुपत्तभयोगेन । सर्व्यकुग्रसमूत्तानि च न श्रावकस्मी वा प्रत्येकवुद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमनं योऽस्मे वज्ञान्यानिमित्तानौति धर्मं देग्रयति तच्चाऽनुपलस्मयोगेन । सर्व्यंकुग्रलमूलानि च न त्रावकस्टमौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारचतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं थोऽसी बत्तान्यप्रणिहितानीति धर्मी देशयति तचाऽत्तपत्तभायोगेन । सर्वेत्तुग्रत्तमूलानि च न आवक्तभूमी वा प्रत्येकवृद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभूते बोधिसचस महासचस कस्त्राणिम योऽस्त्रे बसान्यनिभसंस्काराणीति धर्मं देशयति तचाऽतपसभयोगेन। सर्व्यकुग्रसमूसानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिधत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमनं योऽस्रो बलानि विविकानौति धर्मे देशयित तत्त्वाऽनुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचस्य महासचस्य कत्त्याणिनं योऽस्वी बल्लभावनताये धर्मः देशयित तद्याऽतुपस्तम्भयोगेन । सर्व्यकुशस्त-मृत्तानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणाम-यास्य चर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिसलस्य महासचस्य कस्त्राणिमचं योऽस्त्री बोध्यङ्गान्यनित्यानीति धर्मः देगयति तचाऽत्तपसम्योगेन । सर्व-सुग्रसम्बानि च न आवक्तस्मौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणाम-चत्यन्य सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं तुस्रते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्वाणि सचं योऽस्मी बोधाङ्गानि दुःखानीति धर्मः देगयति तचाऽन्पसम्भयोगेन । सर्व्यकुग्रसमूखानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुद्धते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्वाणिमत्रं योऽस्त्री वोधाङ्गान्यनात्मिकानीति धर्मः देशयति तद्याऽनुपनम्भयोगेन। सर्वेकुग्रजम्लानि च न श्रावकसूमी वा प्रत्येकवुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य लखाण्मिनं थोऽसी बोधाङ्गानि प्रान्तानीति धस्यं देशयति तचाऽतपस्त्रभयोगेनः। सर्व्यकुणसम्बानि च न आवक्तभूमी वा प्रत्येकपुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यत्य सर्व्याकार्श्वतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिम् योऽस्रो बोध्यङ्गानि ग्र्त्यानीति धर्मे देगयति तस्त्राऽनुपस्तभयोगेन । सर्व-सुग्रसम्सानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकनुद्वश्वमौ वा परिणाम-यायान्यन पर्व्याकारस्त्रायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिकवं थोऽस्ते बोधाङ्गान्यानिमित्तानीति धर्मे देशयति तद्याऽतपस्त्रभयोगेन । सर्व्यकुश्चम्त्रानि च न श्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकपुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्वाणिमत्रं योऽसी बोध्यङ्गान्यप्रणिहितानीति धर्मं देगयित तचाऽतुपलक्षयोगेन। सर्वेकुग्रलम्लानि च न त्रावकक्षमौ वा प्रत्येकवुद्धक्षमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिनं योऽसी बोध्यङ्गान्यनिसंस्काराणीति धर्मं देग्रयति तचाऽनुपत्तभयोगेनः। सर्वकुणत्रम्तानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यव सर्व्याकार्ज्ञतायाः। पुनरपरं सुश्दिते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्भे बोध्यङ्गानि विविक्तानौति धर्षं देशयित तद्याऽतपत्तक्षयोगेन । सर्वकुग्रत्तम्त्वानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकवुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमत्रं योऽसी बोध्यक्नभावनताये धर्मे देशयति तच्चाऽत्यक्तस्योगेन । सर्व-कुश्वलम् लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यन सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिशत्तस्य महाश्वतस्य कच्छाणिमचं थोऽसे आर्याष्टाङ्गमार्गमनित्यमिति धर्मे देगयित तचाऽतुपत्तस्रयोगेन । सर्वेतुग्रत्तम्त्वानि च न आवक्रभ्रमो वा प्रत्येकवुद्धभूमो वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचस्य महासचस्य कत्वाणमित्रं योऽसी श्रार्थाष्टाङ्गमार्गे दुःसमिति धस्में देशयति तचाऽत्तपस्यभागेन। सर्व्यकुणसमूत्तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते वोधिमल्ख महामल्ख कल्लाणिनं योऽस्थे श्रार्थाष्टाङ्गमार्गमनात्मेति धर्मे देशयति तचाऽनुपलक्षयोगेन। सर्वेतुग्रलम्लानि च न आवकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धसमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वोकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुमृते वोधिमच्च महामच्च कच्चाणिमचं योऽस्मे श्रार्थाष्टाकुमार्गे प्रान्तमिति धर्मे देशयित तचानुपन्तभयोगेन । सर्वज्ञग्रालम् लानि च न श्रावकस्मी वा प्रत्येकनुद्धसमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमनं योऽसी श्रार्व्याष्टाङ्गमार्गे श्रूत्यमिति धसी देशयति तद्याऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रालमृलानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकनुदूरभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिधत्तस्य महामत्तस्य कन्त्राणिमनं थोऽसी त्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गमानिमित्तिमित्ति धभै देशयित तचाऽत्पन्तभायोगेन । सर्व्यकुशनमृजानि च न आवनभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्राणिमत्रं योऽसी श्राय्योष्टाङ्गमार्गमप्रणिहितमिति धम्में देशयति तचाऽतुपत्तभयोगेन। सर्व्यकुशत्तम् ज्ञानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽस्मे श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गमनिभसंस्कारिमिति धर्मे देशयित तचाऽत्पलक्षयो-गेन । सर्व्यकुश्रत्तम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकषुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्वते वोधिसलस्य महासलस्य कत्याणिमनं योऽसी आर्थाष्टाङ्गमागे विविक्तमिति धर्मे देशयति तचाऽतुपलस्थोगेन। सर्वेतुशलम्लानि च न आवतस्यमौ वा प्रत्येत्रवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिनं योऽसे श्रार्थाष्टाङ्गमार्गभावनताये धर्मं देशयति तचाऽतुपत्तस्योगेन । सर्वकुग्रत्तमुलानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिशत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिमचं योऽसी त्रार्व्यस्यान्यनित्यानीति धर्मं देशयति तचाऽत्तपलस्थयोगेन । सर्व्यकुण्णस्त्रलानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभते बोधिसलस्य महासलस्य कस्याणिमवं थोऽसी श्रायंसत्यानि दुःखानीति धर्मं देशयति तद्याऽतुपलस्योगेन । सर्वेकुशसम्बानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकनुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्जातायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिधत्तस्य महासन्तस्य कखाणिमनं योऽसी श्रायंसत्यान्यनात्मिकानीति धसं देशयति तद्याऽतपत्तस्योगेन । सर्वकुशत्त्रस्त्रानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमचं योऽसी श्राय्येषत्यानि प्रान्तानीति धर्मी देशयति तचाऽनुपत्तस्योगेन । सर्वेतुश्रासम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्रते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिननं घोऽसी श्रार्थेसत्यानि श्र्त्यानीति धर्मं देशयति तत्त्वाऽनुपत्तमायोगेन । सर्व्यकुग्राचम् जानि च न आवक्तस्मी वा प्रत्येकवुद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते वोधिमलस्य महामलस्य लखाणिमं घोऽसी श्रार्व्यसत्यान्यानिमित्तानीति धर्मे देशयति तचाऽत्यपत्तभायोगेन। सर्व्यकुशलम्लानि च न श्रावकश्रुमी वा प्रत्येकपुद्धभौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कच्छाणिमचं योऽसी श्रार्व्यसत्यान्यप्रणिहितानीति धर्मं देशयति तच्चाऽतुपत्तस्रायोगेन । सर्व्यकुशत्रमुलानि च न श्रावकश्रुमी वा प्रत्येकवुद्वश्रुमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कच्चाणिमः थोऽसी श्रायंषत्यान्यनिभवंस्कारानीति धर्मं देशयति तचाऽत्पन्तस्योगेन । सर्वेकुश्रनस्नानि च न श्रावकस्रमी वा प्रत्येकवुद्धस्रमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधियलस्य महामलस्य कस्त्राणिमदं थोऽसी श्राय्येमत्यानि विविकानीति धसे देशयति तस्वाऽत्पस्तभाथोगेन। सर्व्यकुशस्त्रस्त्रानि च न श्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकवुद्धस्रमी वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिमक्ख महामक्ख कल्लाणिमं योऽसी आर्य्यसत्याभावनताये धर्मं देशचित तचाऽनुपक्तभ्योगेन । सर्व्यकुग्रक्तम्लानि च न आवक्तस्मौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । पुनर्परं सुमृते वोधिमचस्य महामचस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्में ध्वानान्यनित्यानौति धर्में देशयति तचाऽत्तपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रजम्बानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारचतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसलस्य महामलस्य कल्लाणमिनं थोऽस्मे धानानि दुःसानीति धर्में देगयति तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच मर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य कल्लाणिमं थोऽसी धानान्यनास्मिकानीति धसी देशयति तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्वेकुशलमूलानि च न आवक्षस्मौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामथत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमनं थोऽसी ध्यानानि प्रान्तानीति धर्मं देगयित तद्याऽनुपलस्थयोगेन । सर्वेकुप्रलम्लानि च न श्रावकस्रमी वा प्रत्येकबुद्धस्मी वा परिणामथत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्मे ध्यानानि ग्रूत्यानीति धर्मं देशयित तत्त्वातुपत्तस्योगेन । सर्व-कुग्रजमूजानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमनं योऽस्मे ध्यानान्यानिमित्तानौति धर्मे देशयति तद्यानुपस्तभयोगेन । सर्व- कुग्रलम् लानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रत्येक वृद्धश्वमौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमचं योऽसै ध्यानान्यप्रणिहितानीति धर्में देगयित तचाऽनुपत्तभयोगेन। सर्व्यकुग्रत्तम्त्वानि च न त्रावकभृमौ वा प्रत्येकवुद्धभृमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसचन्न महासत्तस्य कच्चाणिमत्रं घोऽसे धानान्यनिभंस्काराणीति धर्मं देग्रथित तचाऽनुपत्तस्थोगेन । सर्वेकुग्रजमूजानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्छाण्मिनं योऽस्रो ध्यानानि विविकानीति धर्मे देशयति तचातुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुशलमूलानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्रो ध्यानभावनताये धर्मः देशयित तत्त्वाऽनुपत्तभायोगेन । सर्व-सुग्रसम्बानि च न आवकस्यमौ वा प्रत्येकबुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसलस्य महासलस्य कल्याणिनं योऽसे अप्रमाणान्यनित्यानीति धर्मं देणयति तचाऽत्पलस्थयोगेन । सर्वकुणलम्लानि च न आवक्तभुमौ वा प्रत्येकबुद्धभुमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः। पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिसत्रं योऽस्रे श्रप्रमाणानि दुःखानीति धर्में देशयति तचाऽत्पत्तस्योगेन । सर्व्वतुग्रत्तमृत्तानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्भभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कस्त्राणिमणं योऽसी श्रप्रमाणान्यनात्मिकानीति धर्मः देशयति तद्याऽतुपसम्योगेन । सर्वेकुग्रसम्सानि च न श्रावकश्वमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारचतायाः ।

पुनर्परं सुद्धते वोधिषत्तस्य महाधत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्रे श्रप्रमाणिन शान्तानीति धर्मं देशयति तचाऽनुपत्तस्योगेन । सर्व्यकुग्रत्तमूलानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं पुश्चते दोधिषत्तस्य महायत्तस्य कत्याणिमं योऽसी श्रप्रमाणानि श्रन्यानीति धर्मे देशयति तचाऽनुपत्तक्षयोगेन । सर्वे-सुश्रसम्सानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रत्येकबुद्धश्चमौ वा परिणाम-यत्यन्य सर्वाकार्जातायाः ।

पुनर्परं सुकृते वोधियत्त्वस्य महायत्त्वस्य कल्याणिमत्रं योऽस्त्री अप्रमाणान्यानिमित्तानौति धर्मे देशयति तचाऽत्पत्तस्वयोगेन । सर्व्यकुशलम्लानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकवृद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारञ्चतायाः ।

पुनरपरं ६ %ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिमः योऽस्रे भग्रमाणान्यप्रणिहितानौति धसंं देशयति तद्याऽनुपलक्षयोगेन। चर्वेतु ग्रज्ञम् जानि च न त्रावकस्मौ वा प्रत्येक बुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यच मर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधिमलस्य महासलस्य कस्त्राण्डिमचं योऽसी अप्रमाणान्यनभिसंस्कारानीति धर्मे देशयति तस्राऽत्पलस्ययोगेन । सर्व्यकुशस्त्रस्त्रानि च न आवकक्ष्यमी वा प्रत्येकबुद्धस्त्रमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिन योऽसे अप्रमाणानिविविकानीति धर्मं देगयित तचाऽतुपत्तभायोगेन । सर्वेकुग्रत्तम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभुमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसलस्य महासलस्य लखाणिमत्रं योऽसी अप्रमाणभावनताये धर्मः देशयित तचाऽनुपलक्षथोगेन । सर्व-सुश्रालम्लानि च न आवक्तभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणाम-याख्यत्य सर्वाकार्ज्ञताथाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिनः योऽसी श्राक्त्यसमापत्तीरिनित्यादिति धर्मः देगयिति तत्त्राऽत्यस्यभयोगेन । सर्व्यकुणलम्बानि च न श्रावकस्यमौ वा प्रत्येकवुद्धस्यमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुश्वते वोधियलस्य महायलस्य कस्त्राणिनः योऽसी श्रारूयसमापत्ती दुःसादति धर्मः देशयति तन्नाऽत्तपलस्थयोगेन । धर्मकुश्रालम्सानि च न श्रावलस्मौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः । पुनरपरं सुश्वते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्मे श्राह्णयमापत्तीरनात्मिकाइति धर्मः देशयति तत्त्वाऽतुपत्तक्षयोगेन। सर्व्यकुश्रत्तम्त्वानि च न श्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकवुद्वस्त्रमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुश्रुते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्वाणिमत्रं योऽस्मै त्राक्ष्यममापत्तीः प्रान्तादति धर्मां देशयति तत्ताऽतुपस्रमयोगेन। सर्वकुग्रसम्लानि च न त्रावकश्रुमौ वा प्रशेकबुद्धश्रुमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारच्वतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते वोधियलस्य महायलस्य कस्त्राणिवः थोऽसी श्राक्ष्यसमापत्तीः श्रूत्यादति धर्म्मं देशवित तस्राऽत्तपस्मयोगेन । सर्व्यक्षप्रसम्सानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामथत्यन्यस्य सर्व्याकारक्षतायाः ।

पुनर्परं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनं घोऽसी श्राहृष्यसमापत्तीरानिमित्तादति धर्मः देगयित तचाऽनुपलस्य-योगेन। सर्वेकुग्रलमृकानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वोकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमधं योऽस्मे बाह्ययसमापत्तीरप्रणिहितादित धर्मः देगयित तत्ताऽनुपत्तभा-योगेन। सर्वेनुग्रत्तमूत्तानि च न श्रावनभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वोकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽसी श्राह्मणमापत्तीरनिमसंस्काराइति धर्मा देशयति तद्याऽत्तपक्तभ- योगेन । सर्व्यकुणक्रमूकानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकनुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कच्चाणिमनं योऽसी श्राह्मप्यसमापत्तीर्व्विकादित धर्मः देशयित तचाऽत्तुपस्रभयोगेन। सर्वेकुग्रसम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परि-णामधायन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसच्छ महामच्छ कछाणिमं थोऽसे श्राक्ष्यमगपित्तभावनताये धर्म देशयित तचाऽनुपचभयोगेन। सर्वेकुशचमूचानि च न श्रावकसूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्थच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसल्ख महासल्ख कच्चाणिमं योऽधी विमोचा धनित्यादति धर्मे देशयति तचाऽत्पलभ्रयोगेन । सर्वेतुग्रकमूलानि च न श्रावतभूमौ वा प्रत्येकपुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वोकारजातायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिमचस्य महामचस्य कस्त्राणिमचं योऽसी विमोचा दुःखाइति धर्मा देगयति तचाऽनुपस्तभयोगेन । सर्वेकुग्रसमूसानि च न स्रावकश्वमी वा प्रत्येकवुद्धश्वमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिनं योऽसी विमोचा त्रनात्मानादति धर्मे देशयति तद्याऽतपत्तस्थोगेन । सर्वत्रुग्रतम्बानि च न त्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः । पुनर्परं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कस्याणिमचं योऽस्मे विमोत्ताः प्रान्तादति धर्मः देशयति तचाऽत्तपत्तस्योगेन । सर्वकुष्रसमूलानि च न श्रावकस्रमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारचतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसल्ख महामलस्य कखाणिमचं थोऽस्में विमोचाः श्रूत्यादति धर्मः देगयति तचाऽनुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुणलमूखानि च न श्रावकभूमो वा प्रत्येकबुद्धभूमो वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिशत्तस्य महायत्तस्य कल्याणिमचं घोऽस्मै विमोचा श्रानिमित्तादित धर्मं देशयित तचाऽत्तपलस्ययोगेन । सर्व्यकुणलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिसनं योऽसी विमोचा अप्रणिहितादति धर्मो देशयित तचाऽनुपत्तस्योगेन । सर्व्यकुशत्मूत्तानि च न आवक्रभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्यच सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसक्त महासक्त कल्लाणिन योऽसे विमोचा अनिभस्कारादित धर्मां देशयित तद्याऽतपत्तसयोगेन । सर्वकुशलमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमनं वोऽस्त्री विमोजाविविकादति धर्मं देशयति तद्याऽनुपत्तस्त्रथोगेन । मर्व्यकुश्रासम् सामि चन आवकस्मी वा प्रत्येकनुद्धस्मी वा परिणामयत्यस्यच मर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिकतं थोऽसी विमोचाभावनताये धर्मा देशयति तत्त्वाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुणलम्बानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्वे श्रुतपूर्व्वविहारसमापत्तीरिनत्यादित धर्में देशयित तचाऽनुपस्तम्न योगेन । सर्व्वकुश्रसमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकार्श्वतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य कस्याणिमचं घोऽसी अतुपूर्विवहारसमापत्तीर्दुःखादति धर्मः देशयति तचाऽतुपलस्य-योगेन । सर्व्यकुश्रलस्लानि च न आवक्रभूमौ वा प्रत्येकवुद्भभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमदं बोऽसी श्रुतपूर्व्वविद्यारसमापत्तीरनात्मिकादति धर्मं देशयति तचाऽतुपत्त-भयोगेन । सर्व्वतुश्रत्तमृत्तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्ध-भूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्य कल्याणिमः योऽसी श्रनुपूर्व्वविहारसमापत्तीः श्रान्तादित धर्मां देशयित तचाऽनुपलका-योगेन । सर्व्यतुश्रन्तमूलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः । पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमत्रं थोऽस्य श्वतुष्ट्रविहारसमापत्तीः श्रूत्यादिति धर्मः देशयित तलाऽतुपलस्य-योगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्रो श्रतुपूर्व्वविहारसमापत्तीरानिमित्तादति धर्मा देगयति तचा-ऽतुपत्तस्रयोगेन । सर्व्वतुग्रत्तमूत्तानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येक-बुद्धभूमौ वा परिणामयत्यत्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिषत्तस्य महासत्तस्य कछाणिमत्रं योऽस्मै श्रतुपूर्वविद्वारसमापत्तीरप्रणिहितादित धर्मां देशयित तचाऽतुप-स्रभायोगेन। सर्वक्षुण्रसम्बानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिषत्तस्य महायत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽसी श्रतपुर्व्वविद्यारसमापत्तीरणिभसंस्कारादिति धर्मां देशयित तद्या-ऽत्तपत्तसायोगेन । सर्व्वतुश्रतमुत्तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येक-बुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसक्त महासक्त कल्याणिमत्रं योऽसी अनुपूर्विविहारसमापत्तीर्व्वितिकाइति धर्मा देशयित तचाऽनुपक्तभ-योगेन । सर्वेकुश्रकमुक्तानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयव्यन्यन सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुमूते वोधिषत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं वे।ऽसी ऋतुपूर्व्वविद्वारसमापत्तिभावनतायै धर्मा देशयित तद्वाऽतुपत्तमा योगेन। सर्वेतुग्रजमूजानि च न श्रावकमूमौ वा प्रत्येकवुद्धमूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

\*पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमित्रं थे।ऽस्त्रै ग्रूत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोत्तसुखान्यनित्यानौति धर्मा देशयित तत्ताऽनुपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रत्तम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते वोधियत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमत्रं योऽस्रो यूत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि दुःखानीति धर्मां देशयित तचाऽत्तपत्तक्षयोगेन । सर्वेकुणसमूत्रानि च न श्रावकमूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यत्यच सर्व्याकारच्यतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमः योऽसी ग्रूत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोत्तसुखान्यनात्मिकानौति धर्मः देशयति तत्त्वाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्वतुश्रलमुलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रशेकवुद्धभूमौ वा परिणामथत्यन्यच सर्व्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽस्मै ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानिगान्तानीति धर्मां देशयिति तचाऽनुपलस्थागेन । सर्व्वजुगलस्लानि च न श्रावकसूमी वा प्रत्येकबुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

<sup>\*</sup> क। ग। पुस्तके पुगरपरं सुभूते वौधिसत्त्वस्य महासत्त्वस्य क्ल्यायानित्रमित्यंग्रो न विखितः। योऽस्मे इत्यादि भागः सर्व्यत्र विखितः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्त महासत्तस्य कल्याणिमत्रं योऽस्ते श्र्त्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानिश्र्त्यानीति धर्मा देणयति तचाऽत्पत्तभयोगेन । सर्व्यतुग्रत्तमूखानि च न त्रावकभूमौ वा प्रयोकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारञ्जतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसल्खं महासल्खं कल्हाणिमचं बोऽसीं ग्रुन्थतानिमित्ताप्रणिहितविमोत्तसुखान्यानिमित्तानीति धर्मां देग-यति तल्वाऽत्तपलक्षयोगेन । सर्वकुग्रलमूलानि च न त्रावकमूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमनं योऽसी ग्रूत्यतानिमित्ताऽप्रणिहितिवमीचसुखान्यप्रणिहितानीति धर्मां देग-यति तचाऽतुपलस्ययोगेन । सर्वेकुप्रलमूलानि च न त्रावकमूमी वा प्रत्येकवृद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमचं योऽसे ग्रूत्यतानिमित्ताप्रणिहितिवमोचसुखान्यनभिसंस्कारानौति धर्मः देशयति तचाऽनुपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुशत्तमूलानि च न आवक-भूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्य सर्व्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनः योऽसी ग्रुन्यतानिमित्ताप्रणिहितिवमोचसुखानिविविकानौति धन्नं देग-यति तचाऽनुपलक्षयोगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते वोधिमलस्य महामलस्य कस्याणिमनं योऽसी शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुस्यभावनतार्ये धर्मा देशस्ति तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्वकुग्रलम्लानि च न श्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकनुद्रस्मौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमनं योऽस्मे त्रभिज्ञा त्रनित्या इति धर्में देशवति तद्याऽतपत्तभयोगेन। सर्वेतुग्रतम्त्रानि च न त्रावकस्मौ वा प्रत्येकवृद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते बोधियलस्य महासलस्य कस्त्राणिमच योऽसी अभिज्ञा दुःसादित धर्मा देगयित तचाऽतपलक्षयोगेन। मर्ख-सुग्रसम्बानि च न आवकस्त्रमौ वा प्रत्येकवुद्धस्त्रमौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्द्रते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्वाणिमचं योऽसी श्रभिज्ञा श्रनात्मानद्दति धर्षे देगयित तचाऽतुपलक्षयोगेन। सर्वेकुग्रलम्लानि च न शावकभूमौ वा प्रत्येकपुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुम्रते बोधिमलस्य महामलस्य कत्त्वाणिमचं योऽसी अभिज्ञाः प्रान्ताइति धर्षं देगयति तचाऽतपत्तस्योगेन । सर्वकुग्रत्तम्त्वानि च न आवक्तस्मी वा प्रत्येकनुद्रस्यमी वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिमलस्य महामलस्य लस्याणिनं योऽसी श्रभिज्ञाः ग्रूत्यादति धर्में देशयति तचाऽतुपस्तभयोगेन । सर्व्यकुग्रसम्लानि च न श्रावतभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिमत्रं योऽसैं श्रभिज्ञा श्रानिमित्ताद्दित धर्म्मं देशयति तचाऽनुपत्तम्योगेन । सर्व्वतुश्रत्तम्त्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभृते वोधिशत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमत्रं योऽसी श्रभिज्ञा श्रप्रणिहिताइति धर्मे देगयति तज्ञाऽत्पत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुशत्तम्त्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिनचं थोऽसी श्रभिज्ञा श्रनभिसंस्कारादति धर्मं देशयति तज्ञाऽनुपलस्थयोगेन । सर्व्यकुश्रत्तम्त्वानि च न श्रावकश्वमौ वा प्रत्येकबुद्धसृमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं थोऽसी अभिज्ञाविविकादति धसी देशयति तद्वाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यंकुग्रलम्लानि च न आवकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरषरं श्वश्वते वोधिषत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमत्रं थोऽस्मे त्रिमित्राभावनताये धर्मं देशयति तत्त्वाऽतपत्तम्भयोगेन । सर्व्यकुणत्तम्लानि च न श्रावकश्वमो वा प्रत्येकबुद्धश्वमो वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्रुते वोधिमत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्मे समाधयोऽनित्याद्गति धर्मो देशयति तज्ञाऽनुपसम्भयोगेन। सर्वेतुग्रलम्लानि च न श्रावकसमी वा प्रशेकनुद्रमूमी वा परिणामयसम्बद्ध सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य कल्याणिमचं योऽस्मै समाधयो दुःखादति धर्मैं देशवति तज्ञाऽनुपल्लभयोगेन । सर्व्यकुग्रलस्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते वोधिसलस्य महासलस्य कल्याणिनचं थोऽस्रे समाधयः त्रनात्मान इति धस्में देशयित तचाऽतुपलस्थयोगेन । सर्व्यंकुशलमूलानि च न आवक्तसूमी वा प्रत्येक्बुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्यांकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिनं थोऽसी समाधयः प्रान्तादति धस्यं देशयति तचाऽत्पलभायोगेन । सर्व्यकुप्रालम्सानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमत्रं थोऽसै समाधयः ग्र्त्याद्गति धर्मः देग्रयति तचाऽतुपलस्थोगेन । सर्व्यकुग्रलम्लानि च न श्रावकस्रमौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कत्त्याणिमत्रं थोऽसी समाध्यः चानिमित्ता इति धर्मं देशयित तचाऽत्रपत्तमायोगेन । सर्व्यकुशत्तम्त्वानि च न शावकक्षमौ वा प्रत्येकवुद्धसूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः । पुनर्परं सुश्रुते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कत्याणिसनं थोऽसी समाधयोऽपणिहिता दिति धर्मः देग्रयति तचाऽनुपत्तस्थोगेन । सर्व्यकुग्रतस्त्रानि च न आवक्तस्त्रभी वा प्रत्येकवुद्धस्त्रभी वा परिणामयत्यन्यन सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभ्रते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमचं योऽस्रो समाधयोऽनिमसंस्कारा इति धर्मं देशयित तचाऽत्तपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रत्तम्त्वानि च न श्रावकसमौ वा प्रत्येकवुद्धसमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारचतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिमचं योऽस्रो समाधयोविविका इति धर्मे देशयति तचाऽतुपस्तभयोगेन । सर्वेकुग्रसम्बानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमं योऽसी समाधिभावनतार्थे धर्मे देशयित तल्लाऽनुपलक्षयोगेन। सर्वकुश्रल-मूलानि च न आवकस्मी वा प्रत्येकनुद्धभौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं घोऽस्रे धारणीसुखान्यनित्यानीति धर्मे देग्नयति तचाऽनुपलस्थयोगेन। सर्वकुग्रलमुलानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकनुद्धभूमी वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्लाणिमत्रं योऽसी धारणीसुखानि दुःखानीति धर्मः देग्रयति तल्लाऽतुपल्लस्योगेन । सर्वकुलमूलानि च न आवकम्यूमी वा प्रत्येकवुद्धम्यमी वा परि-णामयव्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्रुते बोधिसच्छ महासच्छ कछाणिसंच थोऽसी धारणीसुखान्यनात्मानीति धर्में देगधित तच्चाऽतुपचस्मयोगेन । सर्वेकुग्रचमुखानि च न आवक्तस्रमी वा प्रत्येकनुदूर्द्भमी वा परि-णामयत्यन्यच सर्वांकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिनः घोऽसा धारणीसुखानि प्रान्तानीति धर्मे देशयति तच्चाऽतुपलक्षयोगेन । सर्वेकुप्रलम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्यच सर्वोकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिसलस्य महासलस्य लखाणिमचं घोऽसे धारणीमुखानि शूल्यानीति धर्मे देशयति तचाऽनुपलभायोगेन । सर्वेक्षुश्रसम्लानि च न आवक्तभुमौ वा प्रत्येक्बुद्धभूमौ वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिनः थोऽसी धारणीसुखान्यानिमित्तानीति धर्मे देशयित तद्याऽतपलक्षयोगेन। सर्वेकुग्रज्ञस्त्वानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्श्वतायाः।

पुनरपरं सुमृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्लाणिमनं थोऽसे धारणीसुखान्यप्रणिहितानौति धर्मं देशयित तचाऽतुपत्तस्योगेन। सर्वकुशलम् लानि च न त्रावकसूमी वा प्रत्येकवुद्भस्मी वा परि-णामयत्यन्यच सर्वाकारचतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासक्षस्य कत्त्वाणिमत्रं थोऽस्मै धारणीसुखान्यनिभसंस्कारानीति धर्मं देशयति तत्ताऽनुपलम्भ-योगेन। सर्वेकुश्रसम्सानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिषत्तस्य महामलस्य कत्त्याणिमचं योऽसी धारणीमुखानिविविक्तानीति धर्में देशयति तचाऽतुपलस्ययोगेन । सर्व्यकुणलस्त्वानि च न आवकसूमी वा प्रत्येकबुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसनस्य महासन्तस्य कस्याणिसनं योऽस्रो धारणीमुखभावनताये धर्मे देशयित तचाऽनुपन्तसयोगेन । सर्व-कुश्वस्त्वानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यन सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसचस्य महासचस्य कछाणिमं योऽसी तथागतवलान्यनित्यानीति धर्मं देणयित तचाऽतुपलक्षयोगेन। सर्वेकुणलम्खानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकवृद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्रते बोधिसचस्य महासचस्य कस्त्राणिमचं योऽसी तथागतवलानि दुःखानीति धसी देणयति तच्चाऽत्तपलस्थयोगेन। सर्व्यक्षण्यसम्बागि च न श्रावकसूमी वा प्रत्येकबुद्धस्द्रमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्वते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमचं योऽस्मे तथागतवस्तान्यनात्मानीति धर्मः देशयति तचाऽतुपसम्योगेन। सर्व्यकुग्रसम्सानि चन त्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकबुद्धसमी वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमचं योऽसी तथागतवत्तानि प्रान्तानीति धर्मे देशयित तचाऽत्तपत्तक्षयोगेन । सर्व्यकुणसम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते वोधिसचस्य महासचस्य कस्त्राणिमत्रं योऽसी तथागतवलानि भूत्यानीति धर्मां देगयति तचाऽतपत्तकथयोगेन। सर्व्यकुग्रलस्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्षते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कस्त्राणिमं योऽसी तथागतवसान्यानिमित्तानीति धर्मे देशयति तचाऽतुपस्तक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रसम्बानि च न आवक्तस्मौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिसामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्याणिमनं योऽसी तथागतस्त्रान्यप्रणिहितानीति धर्मं देशयित तचाऽतपत्रस्थोगेन । सर्व्यकुग्रस्त्रम्तानि च न श्रावकसूमौ वा प्रत्येकबुद्धसूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्रते वोधिसलस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमचं योऽसी तथागतवलान्यनिसिसंस्कारानीति धर्मं देशयति तचाऽनुपलस्थ-योगेन । सर्वकुश्रसमूलानि च न त्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्त्रमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः । पुनर्परं सुक्षते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं योऽस्वे तथागतवलानिविविक्तानीति धर्मं देगयति तद्वाऽतुपलक्षथोगेन। सर्वकुग्रलम्सानि च न त्रावकक्ष्मौ वा प्रत्येकगुद्धक्रमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारञ्चतायाः।

पुनर्परं सुक्षते वोधिसच्च महासच्च कच्चाणिन वोऽस्वे तथागतवच्नभावनताचे धर्भे देगचित तचाऽत्पच्नभायोगेन। सर्वकुष्णस्त्रचानि च न त्रावकस्रमी वा प्रत्येकवुद्धस्रमी वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुक्षते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्याणिमनं योऽस्रो वैभारद्यान्यनित्यानौति धर्मं देभयति तद्याऽनुपत्तस्योगेन । सर्व्यकुमल्यानि च न आवकस्मौ वा प्रत्येकवुद्धस्मौ वा परिण्यामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्ते वैग्रारशानि दुःखानीति धर्मे देग्रयति तचाऽतुपत्तस्योगेन । सर्व्वतुग्रत्तम्त्रतानि च न श्रावकस्मी वा प्रत्येकवृद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते वोधिषत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्मै वैधारद्यान्यनात्मानीति धर्मे देशयति तचाऽनुपत्तम्भयोगेन। सर्व्यकुश्रतमृत्तानि च न श्रावकस्त्रमी वा प्रत्येकनुद्धस्ममी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारचतायाः।

पुनरपरं सुश्वते बोधिमनस्य महामनस्य कस्त्राणिमनं थोऽसी वैभरद्यानि भानानीति धर्मे देशयति तद्याऽनुपसम्योगेन। सर्वेकुग्रलम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य कल्याणिमचं योऽसी विगारद्यानि ग्रून्यानीति धर्मे देशयति तद्याऽतुपसम्भयोगेन । सर्व्यकुशसम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारञ्चतायाः ।

पुनरपरं सुद्धते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमदं योऽसी वैगारद्यान्यानिसित्तानीति धर्मं देगदित तज्ञाऽतुपलक्षयोगेन। सर्वेलुग्रजम्बानि च न आवक्तस्यमौ वा प्रत्येकवुद्धस्रभौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुक्ष्ते वोधिमतस्य महासत्तस्य कस्त्राणिमं वोऽसी वैग्रारद्यान्यप्रणिहितानीति धर्मे देग्रयति तचाऽतुपलभयोगेन। सर्व्यकुग्रस्म् स्वानि च न श्रावकश्वमी वा प्रशेकवुद्धश्वमी वा परिणामयस्यन्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिमलख महासलख कल्लाएमिनं योऽसै वैगारद्यात्यनभिसंस्कारानीति धर्मं देग्रयति तल्लाऽनुपलस्थयोगेन । सर्वकुग्रलम्लानि च न यावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धस्मौ वा परिणामयत्यस्य सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिनः योऽभी वैगारद्यानिविविकागीति धसे देगयति तचाऽनुपत्तस्योगेन । सर्वेकुणलम्लानि च न आवकभृमौ वा प्रत्येकदुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः । पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्याणिनचं योऽस्मे वैग्रारद्यभावनताये धर्मः देग्रयति तचाऽनुपत्तभायोगेन। सर्वकुग्रल-मृलानि च न श्रावकभामी वा प्रत्येकबुद्धभामी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारचतायाः।

पुनर्परं सुभृते वोधिमचस्य महामचस्य कस्याणिमचं घोऽसी प्रतिमिन्दिरेऽनित्या इति धर्में देशयति तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुग्रलस्लानि च न आवक्रभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसलस्य महासलस्य कस्याणिमनं थोऽसी प्रतिसम्बिदोदुःखा इति धस्मं देशयति तच्चाऽतुपलक्षयोगेन । सर्व्यकुश्रसम्बानि च न शावकभूमी वा प्रत्येकपुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्थच सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसच्छ महासच्छ कछाण्मिनं घोऽसै प्रतिसम्बिदोऽनातान इति धर्में देगयित तचाऽतुपलक्षयोगेन। सर्वेकुगलम्लानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकवृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिसचस महासचस कच्चाणिमचं घोऽसै प्रतिसम्बदः प्रान्तादति धर्मं देगयति तच्चाऽनुपचम्भयोगेन। सर्व्यकुग्रचमुलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्वाणिमनं घोऽसी प्रतिसम्बद्धः ग्रूत्यादति धस्त्रे देशयति तत्त्वाऽनुपस्तभयोगेन । सर्वेतुप्रात्तम्तानि च न श्रावतभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्छाणिमनं थोऽसी प्रतिसस्तिद् आनिसित्ताद्गति धर्मे देणयित तचाऽत्तपस्तभयोगेन । सर्वेकुणसम्लानि च न आवकभूमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणासयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिमलस्य महामत्तस्य कच्चाणिमचं थोऽसी प्रतिमन्दिरोऽपणिहिता इति धर्में देशयित तचाऽतुपसम्भयोगेन । सर्व्यकुशसम्सानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकनुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य कल्लाणिमं योऽसी प्रतियम्बिदोऽनिभसंस्कारा इति धस्म देशयति तचाऽनुपन्नभयोगेन। सर्व्यकुशक्तम्लानि च न आवक्तभूमी वा प्रत्येकवुद्भभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारक्षतायाः।

पुनरपरं सुभृते वीधिसच्छ महासच्छ कछाणिमं योऽसे प्रतिसम्बिदोविविका इति धर्मे देशयित तचाऽतुपचभयोगेन । सर्वकुश्वस्त्वानि च न त्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य कच्छाणिनं थोऽसी प्रतियिविद्वावनताये धर्मे देणयति तचाऽतुपस्तभयोगेन । सर्व-सुणस्त्रात्ति च न आवक्तभूलो वा प्रत्येकबुद्धभूमो वा परि-णामयत्यस्य मर्व्याकारज्ञतायाः । पुनरपरं सुभूते बोधिमचस महामचस कल्लाणिमचं योऽसी महामैची भनित्येति धर्मी देशयित तहाऽनुपलस्थयोगेन। सर्व्वकुशलमृलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकयुद्धभूमौ वा परिणामस्यत्यस्य सर्वाकार्ष्ठतायाः।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिमत्रं घोऽसी महामेती दुःखेति धर्मी देगयति तज्ञाऽतपलक्षयोगेन । सर्व-कुगलम्सानि च न आवकस्त्रमौ वा प्रत्येकतुद्वस्त्रमौ वा परिणामयत्यस्यत्र सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कस्त्राणिसनं थोऽस्रो महामेनी श्रनात्मिकेति धर्मे देशश्रति तस्राऽतपलस्थयोगेन। सर्व्यकुश्रालम्सानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनर्परं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य लखाणिमचं थोऽसी महामेची ग्रालेति धर्म देग्रयति तचाऽत्पस्तभयोगेन। सर्व्यकुग्रसम्बानि च न श्रावनभूमी वा प्रत्येकतुद्भभमी वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुमृते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं योऽस्रो महामैती शूत्येति धर्मं देशयित तत्त्वाऽनुपत्तम्भयोगेन । सर्व-सुग्रसम्सानि च न श्रावक्षमृसी वा प्रत्येकबुद्धम्मी वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकारञ्जतायाः ।

पुनरपरं सुस्टते वोधिमलस्य महामलस्य कस्त्राणिमंत्रं योऽस्ते महामैत्री ऋनिमित्तिति धर्मं देशयति तस्राऽतपस्रभयोगेन । सर्वेज्र ग्राज्यस्तानि च न आवक्यसमी वा प्रत्येक बुद्धस्यमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञताचाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्य कछाणिमंत्रं थोऽसी महामेत्री अप्रणिहितेति धर्मं देणयति तचाऽत्रपत्तस्थोगेन । सर्व्यकुणसम्लानि च न आवक्तस्मौ वा प्रत्येकनुद्वभूमौ वा परिणामयत्यन्यत्र सर्व्याकार्ज्ञताथाः ।

पुनरपरं सुश्वते बोधिषलस्य महामलस्य कस्त्राणिनं योऽसीं महामेनी अनिभगंस्कारेति धर्मे देशयति तचाऽतुपलस्थयोगेन । सर्वेकुश्रसम्लानि च न आवक्तस्यमौ वा प्रत्येकवुद्धस्यमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिमत्रं योऽसी महामेची विविकति धर्मा देशयति तच्चाऽत्पचस्थ्योगेन। सर्व्यकुणक्मुलानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्येकबुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभृते बोधियत्तकः महासत्तकः कच्चाणिमनं योऽसी महामेनी भावनताये धर्मं देशयति तचाऽतपक्षभयोगेन । सर्व्यकुशक्षम्कानि च न श्रावकश्चमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य मर्व्याकारचतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तकः महासत्तकः कछाणिमं घोऽस्रो महाकरुणाऽनिद्यति धर्मे देशयति तचाऽनुपस्तभयोगेन। सर्व-कुग्रकमुम्मानि च न श्रावकसूमो वा प्रत्येकनुद्धसूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कत्वाणिमनं योऽसी महाकरणा दुःखेति धर्म देशयति तचाऽनुपलभयोगेन। सर्व्यकुश्वस्त्वानि च न त्रावकभृमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणासयत्यस्य सर्व्याकारचतायाः।

पुनरपरं सुभृते वोधिषत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमचं योऽस्रो महाकरणाऽनात्मिकेति धर्मं देशयति तचाऽतुपलक्षयोगेन । सर्वेकुग्रसमुखानि च न श्रावकभृमौ वा प्रत्येकवुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कल्याणिमचं योऽसी महाकर्णा प्रान्तिति धर्में देगयित तचाऽनुपलभयोगेन । सर्व-सुप्रजम्लानि च न श्रावकभूमो वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्राणिमदं योऽस्रो महाकर्णा ग्रुन्येति धर्मां देग्रयति तत्त्राऽतुपत्तस्योगेन । सर्व-सुग्रसम्बानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ वा परिणाम-यत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः ।

पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्छाणमित्रं योऽसी महाकर्षा श्रानिमित्तीति धर्मे देगयति तचाऽत्पणकायोगेन। सर्व्यकुग्रसम्लानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबुद्धभूमौ व। परिणामयत्यस्यच सर्व्योकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्दते वोधिसलस्य महासलस्य कत्व्याणिमचं योऽसी महाकर्णाऽप्रणिहितेति धर्मे देगयति तचाऽनुपलस्थयोगेन। सर्व्यक्रभ्रत्नम् च न आवकश्चमौ वा प्रत्येकनुद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य तत्त्वाणिनचं योऽस्त्री महाकदणाऽनिभवंस्कारेति धम्में देशयति तद्याऽतुपत्तस्मयोगेन । सर्वेतुग्रत्तम् च न आवक्तभूमो वा प्रत्येकवुद्धभूमो वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्चाणिसं घोऽसी महाकरणिविकिति धर्में देगवित तच्चाऽतपत्तभायोगेन । सर्वेकुग्रलम्बानि च न श्रावकभूमी वा प्रत्वेकबुद्दभूमी वा परिणामयत्यस्यत्र सर्वाकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुक्षते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कखाणिमदं योऽसी महाकरणाभावनताये धर्मे देशयित तचाऽत्रपत्तस्रयोगेन । मर्ळकुश्रसम्लानि च न श्रावकस्रमी वा प्रत्येकबुद्धस्मी वा परिणामयत्यन्यन सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसच्छ महासच्छ कः छाणि मंचे योऽसे त्राविणिकवुद्धधर्मा त्रनित्येति धर्में देशयित तचाऽनुपस्रभागेन। सर्व्यकुग्रसम्लानि च न आवक्तभृमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसलस महायलस कचाणिमं योऽसी श्रावेणिकबुद्धधर्मा दु:बादित धर्मं देगयित तचाऽतुपलस्थोगेन। सर्व्वतुग्रसमुलानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकबुद्धसमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कल्याणिमनं योऽसी श्रावेणिकवृद्धधर्मा श्रनातमानद्दति धर्मः देशयति तचाऽनुपक्तभा-योगेन । सर्व्वकुश्रक्षमृलानि च न श्रावकभूमौ वा प्रत्येकबृद्धभूमौ वा परिणामयत्यन्यन सर्व्वाकार्श्वतायाः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिमचं थोऽसी श्रावेणिकनुद्धधर्माः प्रान्ताहित धर्मे देगयित तस्ताऽत्पसभायोगेन। सर्व्यकुग्रसम्स्रानि च न श्रावकभूभी वा प्रत्येकनुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्दते वोधिसलस्य महासलस्य कस्त्राणिकनं योऽसी श्रावेणिकनुद्धभर्माः ग्रूत्यादित भर्मे देशयित तचाऽन्पस्तभयोगेन । सर्व्यकुशस्त्रस्ति च न आवकभूमी वा प्रत्येकनुद्धभूमी वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुस्ते बोधियलस महायलस कचाणिमं घोऽसी श्रावेणिकनुद्वधर्मा श्रानिमित्तारित धमें देगयित तचाऽत्तपस्त्र-योगेन । सर्वेतुग्रसम्बानि च न श्रावकस्त्रभी वा प्रत्येकनुद्वस्त्रभी वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकार्ज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कच्छाणिमनं थोऽसी आवेणिकनुद्धधर्मा अप्रणिहिता इति धर्मे देशयित तद्वाऽनुपलक्ष-योगेन। सर्वेजुगलमूलानि च न आवकस्रमौ वा प्रत्येकबुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यस्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुश्देते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कत्त्राणिनत्रं योऽसी श्रावेणिकतुद्धधर्मा श्रनिभर्मस्कारा इति धर्मे देशयति तद्याऽतुप- लक्षयोगेन। सर्वकुशलमूलानि च न श्रावकस्मौ वा प्रत्येकनुद्ध-समौ वा परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महामत्तस्य कखाणिमनं योऽसी त्राविणिकवुद्धधर्मा विविकादति धर्मो देगयित तचाऽनुपस्तभ-योगेन । सर्वकुग्रस्तम्सानि च न त्रावकभूमी वा प्रत्येकवुद्धभूमी वा परिणामयत्यस्य सर्व्याकार्ज्ञतायाः ।

पुनरपरं सुश्रते बोधियलस्य महायलस्य कस्याणिमनं योऽसे त्रावेणिकवुद्धधर्मभावनताये धर्में देगयित तचाऽतपलस्थागेनेन । सर्वेक्षणलम्सानि च न त्रावकस्मो वा प्रायेकवुद्धस्मो वा परिणामयत्यन्यन सर्वाकारज्ञतायाः।

पुनरपरं सुभूते वोधिसत्तस्य महायत्तस्य कस्त्राणिमचं योऽस्रो सर्व्याकारज्ञताभावनताये धभें देशयित तचाऽतुपस्रभयोगेन। सर्व्यकुशस्त्रम्यानि च न श्रावकस्त्रमौ वा प्रत्येकवुद्धस्रमौ वा परिणामयत्यन्यच सर्व्याकारज्ञतायाः।

श्रयं वोधिमत्तस्य महामत्तस्य कत्त्वाणिमत्रं वेदितयं। येन कत्त्वाणिमित्रेण परिग्रहीतो वोधिमत्तोमहामत्त इमं प्रज्ञापारिमता-निर्देशं श्रुवा नोल्लस्थति न मन्त्रस्यति न मन्त्रासमापद्यते।

सुर्धतिराह। कथं भगवन् वोधिसत्तमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायो चरचनुपायकुण्रतः पापिमच हस्तगतोभवति । कख्याणिमचपरि-वर्जितस्य भवति । य दमं प्रज्ञापारिभतानिर्देशं श्रुला नोच्नस्वति न सन्त्रस्वति न सन्त्रासमापद्यते ।

भगवानाइ। दह सुभृते बोधिमलोमहामलः प्रज्ञापार्मितायां

चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्तारः प्रज्ञापारितां भावधर्युपस्तभते तथाच प्रज्ञापारिमतयामन्यते । अपगतसर्वाकार-ज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्तारो धानपारिमतां भावयर्युपस्तभते । तथाच धानपारिमतयामन्यते । अपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्तारो वीर्च्यपारिमतां भावयर्युपस्तिते । तथाच वीर्च्यपारिमत्यामन्यते । तथाच वीर्च्यपारिमतयामन्यते । अपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्तारा चान्ति-पारिमतां भावयर्युपस्तभते । तथाच चान्तिपारिमतयामन्यते । अपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्तारः भीर्चपारिमतां भाव-धर्युपस्तभते । तथाच भीर्चपारिमतयामन्यते । अपगतसर्व्वाकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्तारोदानपारिमतां भावयर्युपस्तभते । तथाच द्रानपारिमतयामन्यते । एवं हि सुभ्रते वोधिसन्त्वामन्यनः प्रज्ञापारिमतायां चरकनुपायकुण्यको वेदितवः ।

पुनरपरं सुभूते बोधिमच्लामहासलः प्रज्ञापार्मितायां चर्छ-पगतमर्ज्ञाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसिकारोरूपमध्यात्मश्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाध्यात्मश्रूत्यतासुपख्यते । तथाच श्रूत्यतया-मन्यते उपस्थायोगेन ।

\*स प्रज्ञापारिमितायां चरच्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारोक्ष्पं विद्विर्दाग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च विद्विर्द्वाग्र्त्यता-सुपत्तमते । तथाच ग्रत्यतथामन्यते ।

<sup>\*</sup> स इत्यनेन एनरपरं सुभूते नोधिसत्त्वो महासत्त्व इति पूर्वे-वाक्वेकदेशः परास्टरः एवं परचापि। चादर्शपुत्तके सर्वेच स इति निर्देश्रो हुम्यते। ग्रु, पुत्तके च तथैन विखितमस्ति।

स प्रज्ञापार्गमतायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारोरूपमध्यात्मविद्धां ग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाध्यात्म-विद्धां ग्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारोरूपं श्र्न्थताश्रन्यमिति मनसिकरोति । ताच्च श्रून्थताश्रन्य सुपलभते । तथाच श्रन्थतथासन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापार्सितायां चरव्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-मनसिकारोद्दपं महाग्रुन्यमिति सनसिकरोति। ताञ्च महा-ग्रुन्यतासुपचभते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपज्ञक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्यमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिषंशुक्रमनसिन कारोद्धपं परमार्थेश्र्त्वमिति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थेश्र्त्वता-सुपखभते । तथाच श्र्त्वतयामन्यते उपखक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चर्चपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोरूपं संक्षतग्रुन्यमिति मनसिकोरोति। ताञ्च संक्षत-ग्रुन्यतासुपचभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते खपलक्षथोगेन।

स प्रज्ञापार्तितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारोद्ध्यससंक्षतग्र्न्यसिति मनस्करोति। ताञ्चाऽसंक्षत-ग्रून्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपत्तसथोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारोक्डपसत्यन्तग्र्ल्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्तग्र्ल्यता-सुपस्तभते। तथाच ग्र्ल्यत्यामन्यते उपस्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारोक्ष्पमनवराग्रग्र्न्यमिति मनिषकरोति । ताञ्चाऽनवराग्र-ग्रन्थतासुपल्तभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यतेषपलस्थागेगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोक्ष्पमनवकारश्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चानवकार-श्रूत्यतासुपस्तभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोक्ष्पं प्रकृतिश्रूव्यसिति सनसिकरोति। ताच प्रकृति-श्रूव्यतासुपस्तभते। तथाच श्रूव्यतयासन्यते उपसम्प्रयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतथर्वाकारज्ञता प्रतिषंयुक्तमन-सिकारोद्धपं सर्व्वधर्मग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्वधर्म-ग्रून्यतासुपत्तभते। तथाचग्रून्यतयामन्यते उपत्तमथोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायांचरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारोरूपं खज्जचणग्रन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खज्जचण-ग्रत्यतासुपज्जभते। तथाच ग्रत्यतयासन्यते उपजन्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोक्ष्पमनुपचभाग्र्त्यसिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनुपचभा-ग्रुत्यतासुपचभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपचभाथोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरन्त्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस-कारोक्तपमभावश्च्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाभावश्च्यतासुप-स्त्रभते। तथाच श्च्यत्यामन्यते उपस्कक्षयोगेन।

स प्रजापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारोक्ष्यं स्त्रभावस्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभाव-स्रन्थतासुपस्त्रभते। तथाच स्त्रन्यत्यासन्यते ८९६ स्योगेन। स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोक्ष्पमभावस्त्रभावग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाभाव-स्त्रभावग्र्त्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते स्वपस्त्रभयोगेन।

पुनरपरं सुद्धते बोधियत्तो महासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसिकारो वेदनाऽध्यात्मश्चिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मश्च्यतासुपत्तभते । तथाच श्रून्यतया-मन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरलपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिक कारो वेदनाविद्धांग्र्स्येति मनसिकरोति । ताञ्च विद्धांग्र्स्यता-सुपलभते । तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपलक्षथोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽध्यात्मविद्धांग्रन्थेति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्या-त्मविद्धांग्रुन्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्थतयामन्यते उपलस्पयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना शून्यताशून्येति मनसिकरोति। ताञ्च शून्यता-शून्यतासुपत्तभारोते। तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

म प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेट्ना महाग्रुन्येति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्रून्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपजक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंधुक्तमन-सिकारो वेदना परमार्थश्च्येति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-श्च्यतासुपत्तमते । तथाच श्च्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन । स प्रजापारिमतायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना संख्ततग्रुत्येति मनसिकरोति । ताञ्च संख्ततग्रुत्यता-सुपखभते । तथाच ग्रुत्यतयासन्यते खपलस्थोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरच्नपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽसंक्षतग्र्न्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंक्षत-ग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते अपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायां चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो वेदनाऽत्यन्तध्रत्येति धर्मी देग्रयति । ताच्चाऽत्यन्तध्रत्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपत्तक्षयोगेन ।

म प्रज्ञापारमितायां चरस्रपगतम्ब्लाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो वेदनाऽनवराग्रशूच्येति मनसिकरोति । तञ्चाऽनवराग्र-शूच्यतासुपन्नभते । तथाच शूच्यतयामच्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतधन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोवेट्नाऽनवकारध्रन्थेति मनसिकरोति। ताञ्चानवकार-ध्रन्यतासुपत्तभते। तथाच ध्रन्यतथामन्यते उपत्तस्थोगेन।

य प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतमञ्जीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना प्रकृतिग्रुल्येति धर्मे देशयति। ताञ्च प्रकृति-ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपत्तस्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना सर्व्वधर्माग्रुन्येति मनसिकरोति। ताझ सर्व्वधर्मा-ग्रुन्थतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-

सिकारो वेदना खलचणग्रन्थेति मनसिकरोति। ताञ्च खलचण-ग्रन्थतासुपलभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलग्नमथोगेन।

स प्रज्ञापारिक्षतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽनुपलक्षग्रूत्येति मनसिकरोति । ताच्चाऽनुपलक्ष-ग्रूत्यतासुपलभते । तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायां चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽभावश्र्न्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावश्र्न्यता-सुपलभते। तथाच श्र्न्यतयासन्यते खपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरच्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंपुक्तमन-सिकारो वेदना खभावग्रन्थेति मनिषकरोति। ताञ्चखभाव-ग्रन्थतासुपखभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपखस्रथोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोवेदनाऽभावखभावग्र्रन्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव-स्वभावग्रुन्यतासुपस्वभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सिनायां चरचपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक-मनसिकारः संज्ञाऽधात्मग्र्न्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽधात्म-ग्रुन्यतासुपलसते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरस्नपगतस्रवीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संज्ञाविहिद्दीग्र्रवेति सनसिकरोति । ताञ्च विहिद्दीग्र्रव्यता-सुपत्तस्रते । तथाच ग्रुन्थतवासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-स्विकारः संज्ञाऽध्यात्मविद्धांग्र्त्येति मनसिकरोति । ताझाऽध्यात्म-विद्धांग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन । स प्रज्ञापारिमितायां चरस्त्रपगतमर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संज्ञाश्चन्यताश्चन्येति मनसिकरोति । ताञ्च श्चनाश्चन्यता-सुपखमते । तथाच शूच्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संज्ञामहाग्रूत्येति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्रुत्यता-सुपलभते । तथाच ग्रूत्यतथामन्यते खपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्न्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: संज्ञापरमार्थश्रुन्थेति मनसिकरोति। ताझ परमार्थ-श्रून्यतासुपत्तमते। तथाच श्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संज्ञासंक्षतग्रुत्येति मनसिकरोति । ताञ्च संक्षतग्रुत्यता-सुपलभते । तथाच ग्रूत्यतथामन्यते उपसम्भयोगेन ।

म प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतमर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः मंज्ञाऽसंक्त्ततग्रुन्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंक्ततग्रुन्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संज्ञाऽत्यन्तग्रून्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्तग्रून्यता-सुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपज्ञस्ययोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संज्ञाऽनवरायग्रुल्येति मनसिकरोति। ताज्ञाऽनवराग्ध-ग्रुल्यतासुपक्तभते। तथाच ग्रुल्यतयामन्यते उपकारभयोगेन।

स प्रजापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः संज्ञाऽनवकारग्रून्येति सनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलब्स्मयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरत्रप्रगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संज्ञा प्रकृतिग्र्त्येति सनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुन्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपलस्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संज्ञा सर्व्यधर्मग्रुन्थेति सनसिकरोति। ताच्च सर्व्यधर्म-ग्रुन्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्थतयासन्यते उपत्तस्योगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संज्ञा खल्चणश्रुन्येति सनसिकरोति । ताञ्च खल्चण-श्रुत्यतासुपक्तभते । तथाच श्रुन्यतयासन्यते उपलस्भयोगेन ।

च प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारः संज्ञाऽतुपलस्मग्रून्येति मनचिकरोति । ताज्ञाऽतुपलस्म-ग्रून्यतासुपत्तमते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपलस्मयोगेन ।

स प्रज्ञापार्यमितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संज्ञाऽभावस्रुन्येति मनभिकरोति । ताञ्चाऽभावस्रुन्यता-सुपत्तभते । तथाच सुन्यतयामन्यते उपत्तमभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसब्बोकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संज्ञास्त्रभावधून्येति मनसिकरोति । ताच्च स्त्रभावधून्यता-सुपस्त्रभते । तथाच धून्यतयासन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-सनस्थिकारः संज्ञाऽभावखभावस्रत्येति सनस्थिकरोति । ताज्ञा- ऽभावस्त्रभाश्र्यतासुपत्तभते । तथाच श्र्यतथामन्यते उपत्रम्भ योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरच्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः श्रध्यात्मश्चन्यादति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मश्च्यतासुपखभते। तथाच श्चन्यतयामन्यते उपखम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः बहिर्द्वाग्र्त्यादति मनिषकरोति । ताञ्च बहिर्द्वाग्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपत्तम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतभव्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संस्काराः प्रधात्मवहिद्धां श्र्न्याहित मनसिकरोति । ताचा ऽधात्मवहिद्धां श्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलब्ध-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मिताथां चरच्यगतसर्व्यकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसनः सिकारः संस्काराः श्रून्यताश्रुन्यादित सनसिकरोति । ताञ्च श्रुन्यताश्रुन्यतासुपचमते । तथाच श्रुन्यतथासन्यते उपजम्मयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपणतमध्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः महाग्र्त्यादति मनसिकरोति। ताञ्च महा-ग्रुत्यतासुपक्षभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः परमार्थश्र्त्यादति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थश्र्त्यतासुपलभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपलग्नभयोगेन ।

स प्रजापारमितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः संस्काराः संस्कृतग्र्त्यादति मनसिकरोति । ताञ्च संस्कृत-ग्रूत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपत्तस्भयोगेन ।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्नपगतभन्नीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः श्रसंक्ततग्र्त्यादित मनसिकरोति । ताञ्चा ऽसंक्ततग्र्त्यतासुपसभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

म प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः श्रत्यन्तग्रन्यादति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त ग्रन्थतासुपस्तमते । तथाच ग्रन्थतथासन्यते उपसम्भयोगेन ।

ष प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारा श्रनवराग्रग्रन्यादति मनसिकरोति । ताञ्चानव-राग्रग्रन्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिष्युक्तमन-सिकारः संस्काराः श्रनवकारश्रन्यादित मनसिकरोति । ताञ्चानव-कारश्रन्यतासुपलभते । तथाच श्रन्यतथामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः प्रकृतिग्रुन्याद्दति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुन्यतासुपलभते । तथाच ग्रुन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः सर्व्यधर्मग्रह्म्यादति मनसिकरोति। ताञ्च सर्वे-धर्मग्रह्म्यतासुपत्तभते। तथात्र ग्रन्थतयामन्यते उपत्तमथोगेन।

स प्रज्ञापारमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः खलचणग्रस्थादति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणश्र्यतासुपलभते । तथाच श्र्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरलपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संस्कारा श्रनुपलक्षश्रुत्यादति सनस्किरोति। ताञ्चा-नुपलक्षश्रूत्यतासुपलते। तथाच श्र्त्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संस्काराः श्रभावग्रस्यादित सनसिकरोति । ताञ्चाभाव-ग्रस्थतासुपचभते । तथाच ग्रस्थतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संस्काराः स्त्रभावग्र्स्थताइति मनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभावग्र्स्थतासुपस्तभते। तथाच ग्रुस्थतयामन्यते उपस्तस्थयोगेन।

स प्रज्ञापारिमताथाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्काराः श्रभावस्त्रभावग्रन्यादित मनसिकरोति । ताञ्चा-भावस्त्रभावग्र्स्यतासुपलभते । तथाच ग्रस्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चर्-व्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्कारो विज्ञानमध्यात्मश्चन्य-मिति मनिसकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मश्चन्यतासुपत्तभते । तथाच श्चन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं विद्धांग्र्न्यमिति मन्सिकरोति । ताञ्च विद्धां-ग्रन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रन्थतयासन्यते उपलक्षयोगेन । म प्रज्ञापारमिताथाञ्चरत्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानसथात्मविद्धिग्रान्थमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-धात्मविद्धिग्रान्यतासुपलभते । तथाच ग्रान्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापारसिताचाञ्चरस्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं शून्यताशून्यमिति मनिषकरोति । ताञ्च शून्यता-शून्यतासुपत्तभते । चथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं महाग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च महा-ग्रुन्यतासुपत्तमेते । तथाच ग्र्न्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं परमार्थशून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च पर-मार्थशून्यतासुपलभते । तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंधुकमन-सिकारो विज्ञानं संख्वतश्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताझ संख्वत-श्रन्थतासुपत्तमते। तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानससंस्कृतग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताझाऽसंस्कृत-ग्रुन्यतासुपस्तमते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते अपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानमत्यन्तश्च्यमिति सनसिकरोति। ताञ्चात्यन्त-श्च्यतासुपत्तभते। तथाच श्च्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन। स प्रज्ञापार्मितायां चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकरो विज्ञानसन्दराग्रस्त्यसिति सनस्विकरोति । ताञ्चानवराग्य-स्त्यतासुपत्तसते । तथाच स्त्यतयासन्यते उपत्तसयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानसनवकारग्र्न्यमिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽनव-कारग्रूस्थतासुपखभते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं प्रकृतिग्रूत्यिमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-ग्रुत्यतासुपक्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्कातायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिवंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं सर्व्यधर्भश्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्य-धर्मश्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच श्रून्यतयासन्यते उपत्तस्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानं खलचणग्रूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रूत्यतासुपलभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानसुपत्तस्मग्रूत्यमिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽत्तप-त्तस्मग्रूत्यतासुपत्तस्मते। तथाच ग्रुत्यतयासन्यते उपत्तस्मयोगेन।

य प्रज्ञापारिमतायां चरच्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानमभावग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताझाऽभाव-ग्रुत्यतासुपस्तमे । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपस्तमयोगेन । म प्रज्ञापार्सितायां चरत्रथगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं खभावग्र्स्यमिति मनसिकरोति । ताझ खभाव-ग्रुत्यतासुपखभते । तथाच ग्रुत्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्कातायां चरचपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानसभावस्त्रस्यावश्च्यमिति सनसिकरोति। ताचा-ऽभावस्त्रस्यतासुपलभते। तथाच श्रूत्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्चचुरध्यात्मशून्योमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्मशून्यता-सुपस्तभते। तथाच शून्यतयासन्यते उपसम्भयोगेन।

य प्रज्ञापारिमितायां चरन्नपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिषंयुक्तमन-धिकारञ्चनुर्व्वेषिद्वांग्र्स्यमिति मनिषकरोति । ताञ्च विद्वांग्र्स्य-तासुपन्नभते । तथाच ग्रस्थतयामस्यते उपन्तस्ययोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्वचुरध्यात्मविद्धांशून्यमिति मनसिकरोति । ताझाऽध्यात्म-विद्धांशून्यतासुपत्तमते । तथाच शून्यतथामन्यते उपत्तभयोगेन ।

म प्रज्ञापार्भितायां चरन्नपगतमर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्चन्तुः ग्रून्थताग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्थताग्रून्थता-सुपत्नभते। तथाच ग्रून्थतयामन्यते उपत्तभयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतस्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जूर्महाग्रून्यमिति मनिषकरोति । ताच्च महाग्रून्यतासुप-जमते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपज्ञक्षयोगेन । स प्रज्ञापारिमतायां चरस्वपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारखचुः परमार्थश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-श्रुत्यतासुपल्लभते । तथाच श्रुत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चर्चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्ज्जुः संक्कृतग्र्न्यमिति मनिषकरोति । ताञ्च संक्कृतग्र्न्यता-सुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारञ्चचुरभंक्कतग्रून्यसिति सनभिकरोति । ताञ्चाऽभंक्कतग्रून्यता-सुपलसते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

म प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतमञ्जीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्वनुरत्यन्तश्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताझाऽत्यन्तश्र्न्यता-सुपलभते। तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरव्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारश्चन्रनवरायश्चन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चानवरायश्चन्य-तासुपलमते। तथाच श्चन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारञ्चचुरनवकारग्रून्यसिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रुन्यतासुपखसते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपसक्षयोगेन।

स प्रजापार्मितायां चर्चपगतस्र्वाकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार्यचुः प्रकृतिश्रून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिश्रून्यता-सुपन्नभते । तथाच श्रून्यतयामन्यते उपन्नस्रयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारस्रचुः सर्व्वधर्भग्रन्यमिति मनस्किरोति । ताझ सर्व्वधर्म-ग्रन्यतासुपचमते । तथाच ग्रन्यतथामन्यते उपचक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारसञ्जः खलचणग्रन्थिमिति मनसिकरोति। ताञ्च ख-लचणग्रन्थतासुपस्तभते। तथाच ग्रन्थतथासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारसञ्चरतपजम्भधन्यसिति मनस्किरोति। ताञ्चात्रपजम्भ-ग्रन्थतासुपज्ञमते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपजम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुरभावद्यन्यभिति मनसिकरोति। ताज्ञाऽभावद्यन्यता-सुपलभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार् मितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-सिकारञ्ज्ञः स्वभावग्रून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च स्वभावग्रून्य-तासुपस्तमेते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसन्त्रां कारज्ञता प्रतिष्युक्तमन-सिकारञ्ज्ञचुरभावस्त्रभावस्त्रस्यमिति मनिकरोति । ताञ्चाभाव-स्त्रभावस्त्रस्यतासुपस्तभते । तथाच स्र्त्यतयासन्यते उपस्तरभ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचमध्यात्मधून्यमिति मनसिकरोति । ताज्ञाऽध्यातम-ग्रून्यतासुपल्यस्ते । तथाच ग्रून्यत्यामन्यते उपलग्भयोगेन । स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्ध्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचं विस्द्वीग्र्ल्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च विस्द्वी-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपत्तस्मयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचमध्यात्मवहिद्धांशून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मवहिद्धांशून्यतासुपलभते। तथाच शून्यतयामन्यते उपलम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचं शून्यताशून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च शून्यता-शून्यतासुपचमते। तथाच शून्यतयामन्यते उपचम्मयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचं महाग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च महाग्र्त्यता-सुपत्तमते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपत्तम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचं परमार्थश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-श्रूत्यतासुपन्नभते । तथाच श्रुत्यतयामन्यते उपन्नम्भयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचं संक्षतस्त्यमिति सनसिकरोति । ताञ्च संक्षतस्त्रस्य-तासुपन्नभते । तथाच स्त्यतयामन्यते उपन्नस्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरत्रपगतस्रव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचमसंस्कृतग्रन्यमिति सनसिकरोति । ताञ्चाऽसंस्कृतग्रन्थ-तासुपलभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलस्भयोगेन । ष प्रज्ञापार्मितायां चरव्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिषंयुक्तमन-सिकारः श्रोचमत्यन्तग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चात्यन्तग्र्न्यता∹ सुपखभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते खपखस्रयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचमनवराग्रध्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चानवराग्र-ग्रुत्यतासुपत्तमते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचमनवकारग्रूत्यमिति मनसिकरोति। ताज्ञाऽनवकार-ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्यपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचं प्रकृतिश्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृति-श्रून्यतासुपचमते। तथाच श्रून्यतयामन्यते उपचस्रयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारः श्रोचं सर्व्वधर्माग्रून्यमिति सनसिकरोति। ताञ्च सर्व्वधर्म-ग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरच्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचं खलचण्ण्यस्यिमिति मनसिकरोति । ताञ्च खलचण्-ग्रूत्यतासुपलमते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचमनुपक्तम्भकृत्यमिति मनसिकरोति। ताझाऽतुप-कम्भक्र्त्यतासुपक्तमते। तथाच क्र्न्यतयामन्यते उपक्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकार् ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः श्रोचमभावश्र्न्यमिति मनिषकरोति । ताञ्चाऽभावश्र्न्यता-सुपत्तमते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपत्तमायोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचं खभावग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खभाव-ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचमभावस्यभावग्र्स्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्र्स्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वागतसन्त्रीकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः त्राणमध्यात्मशूर्त्यमिति सनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मशूर्य-तासुपस्तमते । तथाच शूर्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारञ्जता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणं विद्धिर्ग्यस्थिति मनसिकरोति। ताञ्च विद्धिर्ग-ग्रस्थतासुपस्तमे । तथाच ग्रस्थतयामस्यते उपसम्भयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणमध्यात्मविद्धांग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मविद्धांग्रन्यतासुपसभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपसम्भ-योगेन।

म प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन सिकारो प्रार्ख ग्रून्यताग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्यतान् ग्रुन्यतासुपत्रमते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपस्कथागेन। स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन∼ सिकारो प्रार्णं महाग्रून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्रून्यता− सुपचभते । तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपज्ञक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणं परमार्थेश्च्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थ-श्च्यतासुपत्तमते। तथाच शुन्यतयामस्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चर्त्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणं संज्ञतग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च संज्ञतग्रूत्य-तामुपत्रभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलग्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणमसंस्कृतग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चासंस्कृत-ग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपत्रस्मयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणमत्यन्तग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चात्यनग्रात्य-तासुपत्तभतो। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणमनवराग्रग्रन्यसिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनवराग्र-ग्रन्थतासुपलभते । तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपलस्मयोगेन ।

स प्रज्ञापारभितायाञ्चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणमनवकारग्रन्थमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनव-कारग्रन्थतासुपलभते। तथाच ग्रन्थतयामन्थते उपलक्ष्म-योगेन। स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राणं प्रकृतिग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृति-ग्रून्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरः विपानस्थाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणं सर्वधर्मग्रुग्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्वधर्म-ग्रूग्यतासुपक्तमते। तथाच ग्रूग्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिषेयुक्तमन-सिकारो प्राणं खबचणग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च खबचण-ग्रूत्यतासुपचभते । तथाचं ग्रूत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरक्षपगतस्र्वांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणमतुपलम्भग्रन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुप-लम्भग्रन्यतासुपलमते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकार् ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणमभावश्च्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभावश्च्य-तासुपत्रभते । तथाच श्च्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्भितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्रार्ण खभावप्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च खभाव-ग्रन्थतासुवस्तभावोगेन ।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारो घ्राणमभावखभावग्र्स्यमिति मनिषकरोति । ताञ्चा-ऽभावखभावग्र्स्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपज्ञश्च-योगेन ।



स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगपसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काऽध्यात्मग्रुन्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मग्रून्य-तासुपचमते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपचम्प्रयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाविद्धर्राध्र्स्येति मनसिकरोति। ताञ्च विद्धर्री-ध्रस्यतासुपलभते। तथाच श्र्स्यतयासन्यते उपलस्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाऽध्यात्मविष्टद्वांग्र्त्येति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽध्यात्मविष्टद्वांग्र्त्यतासुपलभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाग्र्स्यताग्र्स्येति मनसिकरोति । तथाच ग्र्स्यतथा-मन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कामहाग्रूत्येति मनसिकरोति। ताञ्च महाग्रूत्यता-सुपलभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापारमितायाञ्चरत्नपत्तमर्व्याकारज्ञता प्रतिबंयुक्तमन-विकारो जिज्ञापरमार्थग्र्न्थेति मनविकरोति । ताञ्च परमार्थ-ग्रुन्थतासुपत्तमते । तथाच ग्रुन्थतयामन्यते उपत्तम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञासंस्कृतग्र्त्येति सनस्किरोति । ताञ्च संस्कृतग्रुत्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रूत्यतयाभन्यते उपसम्भयोगेन । स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्यागतस्र्वाकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाऽसंक्ष्ततग्र्त्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंक्ष्ततग्र्त्य-तासुपचभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्यपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाऽत्यन्तश्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चात्यन्तश्र्न्यता-सुपत्तभते। तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपत्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्वपगतसर्व्याकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाऽनवराग्रग्रुन्थेति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्र-ग्रुत्थतासुपत्तमेते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपत्तसाथोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन~ सिकारो जिक्काऽनवकारग्रुन्थेति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रून्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपत्तकायोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञापञ्चतिग्र्न्येति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्र्न्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपत्तम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कासर्व्यधर्माग्रून्येति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्यधर्म-ग्रून्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्रून्यतथामन्यते उपज्ञस्योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपंगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्काखन्नचण्यस्थिति मनस्किरोति। ताञ्च खन्नचण-स्रस्थतासुपन्नभते। तथाच स्रस्थतयामन्यते उपन्नक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर्चपगतसर्वाकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-



सिकारो जिज्ञाऽतुपलम्भग्र्त्येति मनसिकरोति। ताझाऽतुपलम्भ-ग्र्त्यतासुपलभते। तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काऽभावशून्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावशून्यता-सुपलभते। तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञास्त्रभावग्रुन्येति मनसिकरोति । ताञ्च स्वभावग्रून्य-तासुपत्तभाते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिभतायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्घाऽभावखभावशूत्येति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावखभावशूत्यतासुपखभते। तथाच शूत्यतथामन्यते उपस्कभ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मिताथाञ्चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायोऽध्यात्मग्रूल्यद्दि मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मग्रूल्य-तासुपज्ञभते । तथाच ग्रूल्यतयामन्यते उपज्ञक्ययोगेन ।

स प्रज्ञापारिमिताचाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायो विद्धिर्ग्यस्ति मनसिकरोति । ताञ्च विद्धिर्ग-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायोऽध्यात्मविस्द्वांग्र्ल्यरति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मविस्द्वांग्र्ल्यतासुपलभते। तथाच ग्र्ल्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन। स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरव्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायः ग्रुन्यताग्रून्थदित मनसिकरोति । ताञ्च ग्रुन्यता-ग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतभव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायो महाग्र्स्यदति भनसिकरोति । ताञ्च महाग्रस्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रस्यतयामस्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायः परमार्थश्च-यद्गति मनसिकरोति । ताञ्च पर्-मार्थश्च-यतासुपलभते । तथाच श्च-यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चर्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायः संक्षतग्रन्यद्ति मनसिकरोति । ताञ्च संक्षतग्रन्य-तासुपलभते । तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपलक्षथोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारञ्जला प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायोऽसंक्कतग्र्त्यद्वि सनस्किरोति । ताञ्चाऽसंक्कृतग्र्न्य-तासुपत्नभते । तथाच ग्र्न्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरच्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायोऽत्यन्तश्रूल्यद्दति सनसिकरोति । ताञ्चात्यन्तश्रूल्यता-सुपखमते । तथाच श्रूल्यतयामन्यते उपखन्मयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायोऽनवरायशून्यदति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराय-शून्यतासुपक्षभते। तथाच शुन्यतयामन्यते उपस्तकायोगेन। य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायोऽनवकारग्रस्त्यद्दित मनसिकरोति । ताञ्चाऽनवकार-ग्रस्थतासुपखभते । तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपखकायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरकापगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायः प्रकृतिग्र्स्यदित मनस्विकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्र्स्य-तासुपन्नभते । तथाच ग्रुस्थतयामस्यते उपन्नभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायः सर्व्वधर्मग्रून्यद्दति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्वधर्म-ग्रुन्यतासुपस्रमते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

य प्रज्ञापार्मिताथाञ्चरः चप्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायः खज्ज्चण्यः स्वदित मनसिकरोति। ताञ्च खज्ज्जण-ग्रूत्यतासुपज्ञभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपज्ञभयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर्चपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायोऽत्तपज्ञस्मग्र्न्यद्दति सनसिकरोति। ताञ्चाऽत्तप-खस्मग्र्न्यतासुपज्ञभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपज्ञम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्यगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायोऽभावग्र्न्यद्दति मनस्किरोति। ताञ्चाऽभावग्र्न्यता-सुपलभते। तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायः खभावग्रन्यदति मनसिकरोति । ताञ्च खभाव-ग्रन्थतासुपज्जभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपजम्मयोगेन । स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतपर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायोऽभावस्त्रभावश्र्त्यद्गति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभाव-स्त्रभावश्रुत्यतासुपस्तभते । तथाच श्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो सनोऽध्यात्मग्रन्यसिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्म-ग्रूत्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनो विद्दर्श्यस्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च विद्दर्श-ग्रुत्यतासुपज्जमते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपज्ञश्चयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोऽध्यात्मवहिद्धांश्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताचा-ऽध्यात्मवहिद्धांश्र्न्यतासुपलभते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपलभ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः ग्रून्यताग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्यता-ग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिशंषुक्रमन-सिकारो मनो महाग्र्ल्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्र्ल्यता-सुपलभते । तथाच ग्रूल्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः परमार्थश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-श्र्त्यतासुपत्तमते । तथाच श्र्त्यतथामन्यते उपत्तस्थागेने । स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संक्षतग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च संक्षतग्रूत्य-तासुपखभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपखभायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो मनोऽषंक्ष्रतश्रून्यमिति मनिषकरोति। ताञ्चाऽसंक्ष्रत-ग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपत्तस्थोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोऽत्यन्तश्र्न्यसिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्तश्र्न्यता-सुपत्तभते। तथाच श्रन्थतयामन्यते उपत्तस्योगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरच्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोऽनवरायशून्यमिति मनसिकरोति । ताझाऽनव-रायशून्यतासुपचमते । तथाच शून्यतथामन्यते उपचक्ष-थोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोऽनवकारग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रुन्यतासुपल्जभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः प्रकृतिग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृति-ग्रून्यतासुपक्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपक्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार् िमतायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः सर्व्यधर्भशृत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्य-धर्भशृत्यतासुपत्तमते । तथाच श्रत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन । स प्रश्चापार्मितायां चरन्नपगतस्रव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन सिकारो सनः खलचणग्रन्यसिति मनस्वकरोति । ताञ्च खलचण ग्रन्थतासुपचसते । तथाच ग्रन्थतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्तितायां चरन्नपगतसर्व्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोऽनुपलम्भशून्यमिति मनसिकरोति। ताज्ञाऽनुप-लम्भशून्यतासुपलभते। तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेनं।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपणनसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोऽभावश्च्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभावश्च्यता-सुपत्तभते । तथाच श्च्यतयामन्यते उपत्तम्ययोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरस्यगतस्र्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-यिकारो मनः खभावग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खभाव-ग्रुन्यतासुपस्रभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपस्रक्षायोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरलपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोऽभावखभावग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽभावखभावग्र्त्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो रूपमध्यात्मग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताच्चाऽध्यात्मग्र्न्य-तासुपचमते । तथाच श्रून्यतयामन्यते खपसस्योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो रूपं विद्विद्वाग्रस्यमिति सनसिकरोति। ताञ्च विद्विद्वी-ग्रस्यतासुपत्तमते। तथाच ग्रस्थतयासस्यते उपस्रक्षायोगेन।



स प्रज्ञापार्मितायां चरच्यगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिष्युक्तमन-सिकारो रूपमध्यात्मवहिद्धांश्ल्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मवहिद्धांश्ल्यतासुपल्लभते। तथाच श्ल्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो रूपं श्रुन्थताश्र्त्यसिति सनसिकरोति। ताञ्च श्रुन्थता-श्रुन्थतासुपत्तभते। तथाच श्रुन्थतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपं महाग्रन्यभिति मनसिकरोति। ताञ्च महाग्रन्यता-सुपखभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपसक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरसपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो रूपं परमार्थश्चन्यसिति सनसिकरोति। ताञ्च परमार्थ-श्च्यतासुपत्तभते। तथाच श्च्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारमितायां चरन्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपं संक्षतस्य्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च संक्षतस्य-तासुपक्तभते। तथाच स्त्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपणतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपमसंख्वतश्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंख्वतश्र्त्य-तासुपलभते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपमत्यन्तग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्तग्र्न्य-तासुपलमते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन । य प्रज्ञापार्सितायां चरच्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो रूपसनवराग्रशून्यसिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्र-शून्यतासुपत्तभते। तथाच शून्यतयासन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपमनवकारग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रुज्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुज्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपं प्रकृतिग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रूत्य-तासुपजभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपजक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतस्रवांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपं सर्वेधक्षंग्रन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्वेधक्षं-ग्रन्थतासुपस्तमते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपं खलचणश्र्रन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च स्त-लचणश्र्न्यतासुपलभते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलस्म-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपमतुपलम्भग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुप-लम्भग्रन्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रूपमभावग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताज्ञाऽभावग्र्न्यता-सुपलभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन । स प्रज्ञापार्रामतायां चरक्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारो रूपं खभावध्स्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च खभावध्रन्य-तासुपक्रभते । तथाच ध्रस्थतयासन्यते उपक्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोष्ट्रपमभावस्त्रभावस्त्रन्यमिति मनसिकरोति। ताच्चाऽभाव-स्त्रभावसूत्र्यतासुपस्त्रभते। तथाच सूत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायां चरच्चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-सनसिकारः ग्रब्दोऽध्यात्मग्रन्यसिति सनसिकरोति । ताञ्चाऽध्या-त्मग्रुन्यतासुपचभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपचक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरक्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसनसि-कारः प्रव्दोवहिद्धांग्रस्य इति मनसिकरोति । ताञ्च वहिद्धांग्रस्य-तासुपक्तभते । तथाच ग्रस्यतयासन्यते उपक्रमयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रब्दोऽध्यात्मविहद्धांग्रून्य दति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मविहद्धांग्रून्यतासुपल्जमते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते खपल्लक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-विकारः ग्रब्दः ग्रून्यताग्रन्य दति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रून्यता-ग्रून्यतासुपज्जभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपजन्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रब्दोमहाग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताच्च महाग्र्न्यता-सुपच्चभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपचक्षयोगेन। स प्रज्ञापार्मितायां चरस्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः ग्रब्दः परमार्थश्र्त्य दति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-श्रुत्वतासुपत्तभते । तथाच श्रुत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतस्र्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः ग्रब्दः संक्ततशून्य इति सनस्रिकरोति । ताञ्च संक्तत-शून्यतासुपत्तमते । तथाच शून्यतयामन्यते उपलस्थागेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-स्रिकारः प्रव्होऽसंस्कृतग्रूत्य इति मनस्किरोति। ताञ्चाऽसंस्कृत-ग्रूत्यतासुपत्तमते। तथाच ग्रूत्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

म प्रज्ञापार्सितायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः ग्रब्दोऽत्यन्तशून्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-शून्यतासुपखसते । तथाच शून्यतयामन्यते उपखस्रयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः ग्रब्दोऽनवराग्रश्रन्य इति मनसिकरोति। ताज्ञाऽनवरा-ग्रग्रून्यतासुपस्तभते। तथाच ग्र्त्यतथामन्यते उपस्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः ग्रब्दोऽनवकारग्र्त्य दति सनसिकरोति । ताज्ञाऽनवकार-ग्रूत्यतासुपत्नभते । तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपत्तस्योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन्सि-कारः ग्रब्दः प्रकृतिश्र्न्य दति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिश्र्त्य-तासुपस्तभते । तथाच श्रुन्यतयामन्यते खपस्तभयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः ग्रन्दः सर्व्यधर्षग्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्धर्षः-श्रन्यतासुपलभते । तथाच श्रन्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः ग्रव्हः खखचणपृत्य दृति मनिषकरोति । ताझ खखच-णगूत्यतासुपलभते । तथाच गूत्यतयासन्यते उपलक्ष्मयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस-कारः प्रब्दोऽत्तपत्तकाग्र्स्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्तपत्तका-ग्रुत्यतासुपत्तकोते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपत्तकायोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः प्रव्होऽभावग्रुन्य इति सनसिकरोति। ताझाऽभाव-ग्रुन्यतासुपखभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपखस्ययोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः ग्रब्दः खभावग्रूत्य दति मनसिकरोति । ताञ्च खभाव-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपत्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरक्षपणतस्र्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रब्दोऽभावस्त्रभावस्त्रस्य इति मनसिकरोति। ताज्ञा-ऽभावस्त्रभावस्त्रस्यतासुपक्तभते। तथाच श्र्स्यतयामस्यते उपस्रक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारिमितार्था चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तगन-सिकारो गन्धोऽध्यात्मश्र्न्य इति सनसिकरोति । ताङ्घाऽध्यात्म-श्र्न्यतासुपख्तमते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपजस्थोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतमर्ज्ञाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

धिकारो गन्धोविहर्द्धाग्रुच्य इति मनिषकरोति। ताञ्च विहर्द्धाग्रुच्य-ताग्रुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो गन्धोऽध्यात्मविद्धीग्र्न्य इति सनसिकरोति । ताज्ञा-ऽध्यात्मविद्धीग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयासन्यते उपलब्ध-योगेन ।

च प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतमर्थ्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्थः ग्रूत्यताग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रूत्यता-ग्रूत्यतासुपखभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्धोमहासून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च महासून्यता-सुपत्तभते । तथाच सून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतधर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्धः परमार्थग्रून्य इति मनसिकरोति। तथाच ग्रून्यत-यामन्यते उपसम्प्रयोगेन।

म प्रज्ञापारमितायां चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्धः संक्षतग्रुन्य इति मनसिकरोति । ताञ्च संक्षत-ग्रुत्यतासुपस्तमते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपस्तक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्धोऽसंक्षतग्रुन्य इति मनसिकरोति। ताझाऽसंक्षत-ग्रुत्यतासुपचभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपचक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार सितायां चरत्रपगतसर्व्याकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो गन्धोऽत्यन्तग्र्त्य इति सनस्किरोति। ताञ्चाऽत्यन्त-ग्रत्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतयासन्यते उपस्रद्भभागेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्धोऽनवरायग्र्ल्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्र-ग्रुत्यतासुपलभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते खपलकायोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्धोऽनवकारग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनवकार-ग्रून्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो गन्धः प्रक्रतिग्र्व्य द्वति सनिषकरोति । ताञ्च प्रक्रति-ग्रुव्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुव्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतभर्व्याकारज्ञता प्रतिभंयुक्तमन-सिकारो गन्धः सर्व्वधर्म्मग्रून्य इति मनसिकरोति। ताच्च सर्व्वधर्मन-ग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चर्चपगतसर्वाकार्ज्ञता मनिषकारो गन्धः खलचणग्र्न्य दति मनिषकरोति। ताञ्च खलचणग्र्न्यता-सुपलमते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारमितायां चरक्यपगतस्रवीकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-मनसिकारो गन्धोऽनुपक्तस्रशून्य इति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनुपक्तस्रश्रून्यतासुपक्तभते। तथाच श्रून्यतयामन्यते उपक्रस-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतस्र्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो गन्धोऽभावग्रून्य दति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभावग्रून्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतथामन्यते उपत्तस्थोगेन ।

म प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतम्बीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो गन्धः स्त्रभावग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभाव-ग्रन्थतासुपस्त्रभते। तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपसम्प्रयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-पिकारो गन्धोऽभावस्त्रभावसूत्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभा-वस्त्रभावसूत्यतासुपस्त्रभते । तथाच सून्यतयामन्यते स्पत्तस्थागेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसोऽध्यात् शून्य द्दति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्म-शून्यतासुपखभते । तथाच शून्यतथामन्यते उपखम्ययगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरस्नपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसोवच्छिद्धांग्रून्य इति सनस्विकरोति। ताञ्च बच्छिद्धां-ग्रून्यतासुपलक्षते। तथाच ग्रून्यतथासन्यते खपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरलपगतम्ब्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसोऽध्यात्मविद्धिद्दिश्चित्व इति मनिषकरोति। ताज्ञाऽध्या-त्मविद्धिर्श्यस्यतासुपलभते। तथाच श्रन्यतयामन्यते उपलम्भ-धोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरत्नपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसः शुन्यताशून्य दति मनसिकरोति। ताञ्च शुन्यता-शुन्यतासुपत्तसते। तथाच शुन्यतथामन्यते उपज्ञम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्त्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो रभोमहाग्रन्थ इति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्रन्थता-सुपत्तभते । तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपलब्धसंथोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरक्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंवृक्षमन-सिकारो रसः परमार्थश्चन्य इति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-शून्यतासुपत्तमते । तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

म प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तयन-सिकारो रम्नः संक्ष्वतग्रूच्य दति सनसिकरोति । ताञ्च संक्ष्वत-ग्रुच्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुच्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसोऽसंक्षतस्य इति मनस्करोति । ताज्ञाऽसंक्षत-भूत्यतासुपत्तभते । तथाच भूत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चर्क्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसोऽत्यन्तग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यग्र्न्यता-सुपलभते। तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपलस्मयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरच्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसोऽनवराग्रग्रन्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनवराग्र-ग्रुन्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते खपस्तभयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-मनसिकारो रसोऽनवकारग्रुन्य द्वि मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनवकारग्रुन्यतासुपस्तमते। तथाच श्रून्यतयासन्यते उपसम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतमञ्जीकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो रसः प्रकृतिग्रूत्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-श्रूत्यतासुपस्तिते । तथाच श्रुत्यतयासन्यते उपस्तकायोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो रसः सर्व्यधक्षेग्रत्य इति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्यधर्क-ग्रत्यतासुपलभते । तथाच ग्रत्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रजापार्मितायां वरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसः खलचणग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च खलचण-ग्रून्यतासुपत्तमते । तथाच ग्रून्यतथामन्यते चपत्तस्रयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरलपगतसर्व्याकारञ्जता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसोऽलुपलक्षग्रूच्य दति मनसिकरोति । ताञ्चाऽलुपलक्ष-ग्रुच्यतासुपलक्षमते । तथाच ग्रुच्यतयाचमन्यते खपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिनितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो रसोऽभावग्र्त्य इति मनसिकरोति । ताज्ञाऽभावग्र्त्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरलपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो रसः खभावण्र्न्य दति मनसि करोति । ताञ्च खभाव-श्रन्थतासुपल्जभते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापार्सितायां चरक्षपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-सनसिकारो रसोऽभावखभावध्य्य इति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽभावखभावध्य्यतासुपक्षभते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपक्षक्ष-योगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः खर्मोऽध्यात्मशून्य इति मनसिकरोति। ताद्याऽध्यात्मशून्य तासुपलाभते। तथाच शून्यतवामन्यते खपलाक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्णोवचिद्धांशून्य दति सनस्विकरोति। ताञ्च बिद्धाः शून्यतासुपचभते। तथाच शून्यतयासन्यते उपजस्मयोगेन।

स प्रज्ञापार्भितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-स्थिकारः स्प्रोर्गेऽध्यात्सवहिद्धाग्रुन्य इति मनस्थिकरोति । ताञ्चा-ऽध्यात्सवहिद्धाग्रुन्यतासुपस्तभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपस्रम-योगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्भः ग्रुन्थताग्रुन्य इति सनस्किरोति । ताञ्च ग्रून्यता-ग्रून्थतासुपज्ञमते । तथाच ग्रून्थताग्रुन्थतयामन्यते उपज्ञस्योगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरन्यगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्धोमहाशून्य इति मनिषकरोति । ताच्च महाशून्य-तासुपन्नभते । तथाच शून्यतथामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: स्पर्शः परमार्थश्रुन्य दित मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थश्रुन्यतासुपत्तमते। तथाच श्रुन्यतयामन्यते छपत्तस्य-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंश्कमन-सिकारः स्पर्धः संस्कृतग्रून्य इति सन्धिकरोति । ताञ्च संस्कृतग्रून्य-तासुपस्तमते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन । स प्रज्ञापारिमितायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-मनस्वकारः स्प्रगीऽसंक्षतग्रुत्य दति मनस्विकरोति । ताञ्चाऽ-संक्षतग्र्यासुपलभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते खपलस्योगेन ।

य प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतस्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्प्रेमीऽत्यन्तश्रन्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-श्रुत्यतासुपत्तभवोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतभव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः स्प्रेगीऽनवराग्रशून्य इति सनस्किरोति । ताञ्चाऽनवराग्र-शून्यतासुपस्तमते । तथाच श्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरच्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्रोगोऽनवकारग्र्त्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनवकार-ग्रुत्यतासुपलभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते खपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरक्षपगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्वर्णे प्रकृतिश्रूत्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-श्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच श्रुत्यतयामन्यते उपत्तस्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतभर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः सर्प्यः सर्वेधक्षंग्रन्य इति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्वधक्षं-ग्रन्थतासुपस्तमते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्णः खलचणशूल्य इति मनसिकरोति। ताञ्च खलचण-शूल्यतासुपचमते। तथाच शूल्यतथामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

Street " "IS/ILN

सिकारः स्पर्गोऽत्तपस्काश्चर्त्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्तपस्य-श्च्यतासुपस्तमते । तथाच श्च्यतयामन्यते उपसम्मयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्भोऽभावग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावग्र्न्य-तासुपस्तभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपस्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपणतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: सर्प्यः स्त्रभावशून्य इति मनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभाव-ग्रन्यतासुपत्तभते। तथाच शुन्यतयामन्यते उपत्तभयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरचपगतसर्वेकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः खोगेऽभावस्त्रभावग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव-स्त्रभावग्रन्थतासुपक्तभते। तथाच ग्रून्थतथामन्यते उपस्क्र-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो धर्मा अध्यात्मश्र्त्याद्गति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्म-श्र्त्यतासुपत्तमते । तथाच श्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्माविष्ठिद्वीग्र्त्यादित मनसिकरोति। ताञ्च बिष्ठद्वी-ग्रुत्यतासुपल्लभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरस्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो धर्मा अध्यात्मविद्धिंग्र्न्याद्गति मनिषकरोति । ताञ्चा-ऽध्यात्मविद्धिंग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपसन्ध-योगेन । स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारक्षता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्म्माः ग्रूच्यताशूच्या इति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रूच्यता-ग्रुच्यतासुपत्तमते । तथाच श्रूच्यतथामच्यते उपलक्षथोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसग-सिकारो धर्मामहाशून्यादति सनसिकरोति। ताच्च सहा-शून्यतासुपचभते। तथाच शून्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिभतायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो धर्काः परमार्थश्चन्यादित मनसिकरोति । ताच्च परमार्थ-श्चन्यतासुपत्तमते । तथाच श्चन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

म प्रज्ञापारिश्वतायाञ्चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्माः संक्वतग्र्न्यादति मनसिकरोति । ताञ्च संक्वत-ग्र्न्यतासुपत्तमते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो धर्मा असंज्ञतग्रस्याद्दति सनसिकरोति। ताञ्चा-ऽसंक्ष्वतग्रस्यतासुपलभते। तथाच ग्रस्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्मा श्रद्धन्तप्र्त्याइति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपत्तस्रयोगेन ।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्नपगतथर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-िषकारो धर्मा श्रनवराग्रश्र्न्यतादित मनिषकरोति । ताञ्चाऽनवराग्र श्रन्थतासुपखभते । तथाच श्रन्यतथामन्यते उपखस्त्रथोगेन ।

NIS/ILN

上女子已知

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धम्मां श्रनवकारस्त्र्याद्ति सनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार स्र्य्यतासुपलसते। तथाच स्त्यतवासन्यते चपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्म्याः प्रकृतिग्र्न्यादति मनसिकरोति । ताझ प्रकृति-ग्रुन्थतासुपचभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपस्कायोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतस्र्व्वाकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-सिकारो धर्माः सर्व्वधर्माग्रून्यादित मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्वधर्मा-ग्रुन्यतासुपत्तमते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार् ितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्माः खलचण्युःन्यादति सनस्वितरोति । ताञ्च खलचण्-युर्व्यतासुपलसते । तथाच युर्व्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्पगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्का ऋतुपलक्षश्रून्याइति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुप-लक्षश्रून्यतासुपलक्षते। तथाच श्रून्यतथामन्यते उपलक्षथोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञतां प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो धर्मा श्रभावश्र्त्यादति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभावश्र्त्य-तासुपज्जभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपज्ञक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धर्म्याः स्त्रभावग्र्र्त्वादित मनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभाव-ग्रूत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपत्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्भितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-

सिकारो धर्मा श्रभावस्त्रभावग्र्त्याद्गति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव-स्त्रभावग्र्त्यतासुपलभते। तथाच ग्र्त्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारयुचुर्व्विज्ञानसथात्मग्रूत्यमिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽष्या-त्मग्रूत्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

म प्रज्ञापारमितायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारखचुर्व्विज्ञानं विद्धिंग्र्त्यमिति मनिषकरोति। ताञ्च बिद्धिंग्र्त्यतासुपचभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतभव्वीकारज्ञता प्रतिभंयुक्तमन-सिकारञ्जज्ञ्जिज्ञानमध्यात्मविद्धांग्र्न्यामिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मविद्धांग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलग्नभयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरत्रपणतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार्यजुर्व्विज्ञानं ग्रून्यताग्रन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रून्यता-ग्रन्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते खपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वेकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्ज्जुर्व्विज्ञानं महाग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च महा-ग्रुन्यतासुपखभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपज्ञम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिष्युक्तमन-सिकारञ्चत्र्विज्ञानं परमार्थग्रन्यिति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थग्र्न्यतासुपल्लभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

YTS/ILN

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-खिकारञ्जचुर्व्विज्ञानं संक्षतस्रव्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च संक्षतस्र्व्यतस्रुपसभते। तथाच स्रव्यतयामन्यते उपस्वसयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारयुचुर्व्विज्ञानमसंक्षतग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंक्ष्ठत-ग्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारसञ्जुर्व्विज्ञानमत्यन्तग्र्व्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपत्तक्षयोगेन ।

स प्रञ्जापार्सितायां चरत्नपगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारञ्चतुर्व्विज्ञानसनवरायग्र्स्यसिति सनसिकरोति । ताञ्चाऽन-वरायग्र्स्यतासुपत्तसते । तथाच ग्रस्यतयासन्यते उपत्तक्षथोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार् चुर्व्विज्ञानसनवकार ग्रून्यसिति सनसिकरोति । ताञ्चाऽन-वकारग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपत्तक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिशंशुक्तमन-सिकारस्व चुर्व्विज्ञानं प्रकृतिग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृति-ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जजुर्विज्ञानं सर्वधर्माग्रन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्माग्रन्यतासुपत्तमते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारसनुर्विज्ञानं स्वस्नचणग्र्त्यमिति मनभिकरोति। ताञ्च स्वस्नचणग्र्त्यतासुपन्नभते। तथाच ग्र्त्यतयासन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारसचुर्व्विज्ञानमनुपलसः ग्रन्थिति मनसिकरोति । ताच्चाऽतु-पलस्मग्रूत्वतासुपलसते । तथाच ग्र्त्वतथामन्वते खपलस्थयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसञ्चीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्चचुर्व्धिज्ञानमभावग्र्त्यिमिति मनश्विकरोति। ताञ्चाऽभाव-ग्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपजम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्वाकार्ज्ञता प्रतिश्युक्तसन-सिकार्ञ्चकृर्व्विज्ञानं खभावग्र्न्यमिति सनसिकरोति । ताच्च खभा-वग्र्न्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपस्रम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतस्रवीकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकार्ञ्यकुर्व्यिज्ञानसभावस्यभावस्त्रत्यस्ति सन्धिकरोति । ताद्या-ऽभावस्यभावस्त्रत्यतासुपस्तभते । तथाच स्त्यतयासन्यते उपसम्भ-योगेन ।

स प्रधापार्मितायां चरत्रपमतसर्व्याकारज्ञता प्रतिबंधुकमन-सिकारः श्रोचविज्ञानमध्यात्मशूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽ-ध्यात्मशूत्यतासुपस्तभते। तथाच श्रुन्यतथामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां परत्नपगतस्र्व्याकारज्ञता प्रतिस्पृक्तमन-सिकारः श्रोचिवज्ञानं विद्धिर्दाग्रन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च बह्दिद्वाग्रन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपत्रमभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरक्पगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

YTS/ILN

सिकारः श्रोत्रविज्ञानमध्यात्मविद्धिःशून्यमिति मनिषकरोति। ताच्चाऽध्यात्मविद्धिःशून्यतासुपलभते। तथाच शून्यतयामन्यते खप-लक्षयोगेन

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन∹ सिकारः श्रोचिव्चानं ग्रूत्यताग्र्त्यमिति मनसिकरोति । तास्च ग्रूत्यताग्र्ज्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचित्रज्ञानं महाग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च महाग्रुत्यतासुपलभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचिज्ञानं परमार्थशून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थशून्यताञ्चपत्तभयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोजविज्ञानं संक्षतग्रुत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च संक्षतग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचविज्ञानमसंक्षतग्र्स्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽसंक्षतग्रस्यतासुपलमते । तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोत्रविज्ञानमत्यन्त्रश्ल्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽत्यन्तरस्यतासुपन्तभते। तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपन्तस्योगेन।

म प्रज्ञापारमितायाञ्चरत्रपृगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन्-

सिकारः श्रोचिविज्ञानमनवराग्रग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताज्ञा<sup>-</sup> ऽनवराग्रग्र्न्यतासुपखभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपखभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सिताबाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: श्रोचिवज्ञानमनवकारश्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताज्ञा-अनवकारश्र्न्यतासुपल्लभते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपल्लभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: श्रोचविज्ञानं प्रकृतिग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचविज्ञानं सर्वेधर्माग्र्स्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्वेधर्माग्र्स्यतासुपत्तमते। तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाश्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचित्रज्ञानं खलचणग्रुव्यमिति मनसिकरोति । ताश्च खलचणग्रूव्यतासुपलसते । तथाच ग्रूव्यतयामन्यते उपलस्प-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरम्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचविज्ञानमनुपलक्षग्रान्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽनुपलक्षग्रान्यतासुपलक्षते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्नपगतयर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-विकारः श्रोचविज्ञानमभावश्र्त्यमिति मनविकरोति। ताञ्चा-ऽभावश्रुन्यतासुपज्ञभते। तथाच श्रुन्यतयामन्यते उपज्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतुमर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः श्रोचिवज्ञानं खभावग्र्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खभावग्र्न्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचविज्ञानमभावस्त्रभावश्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाभावस्त्रभावश्र्त्यतासुपस्तमते। तथाच श्रुत्यतयामन्यते उप-सम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्वांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणविज्ञानमधात्मग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽध्यात्मग्रन्थतासुपक्रभते । तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपक्रभथोगेन ।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणिविज्ञानं विहर्द्वाग्र्स्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च विहर्द्वाग्रस्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपत्रभयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणविज्ञानमधातावहिद्धाग्रस्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यातावहिद्धाग्रस्यतासुपलभते। तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमर्ग-सिकारो प्राणविज्ञानं ग्रूत्यताग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रूत्यताग्रूत्यताग्रुपलभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणविज्ञानं महाग्र्त्यिमिति मनसिकरोति । ताञ्च सहाग्र्त्यतासुपत्तभते । तथात्र ग्रत्यतयासन्यते उपत्तमभयोगेन । स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणविज्ञानं परमार्थग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपत्तम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारसिताचाञ्चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो घाणविज्ञानं संस्कृतग्रुन्यमिति सनसिकरोति। ताञ्च संस्कृतग्रुन्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राण्विज्ञानमसंक्षतग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताखा-ऽसंक्षतग्रुन्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते खपस्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतप्रव्यांकारज्ञता प्रतिषंयुक्तसन-सिकारो घाणविज्ञानमत्यन्त्रप्र्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽत्यन्त्रप्र्यतासुपस्काते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन। स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्यांकारज्ञता प्रतिषंयुक्तसन-सिकारो घाणविज्ञानसनवराग्रग्रन्थमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनवराग्रग्रस्यतासुपस्काते। तथाच ग्रन्थतयासन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राण्विज्ञानं प्रकृतिग्रूत्यसिति सनसिकरोति। ताञ्च प्रकृतिग्रुत्यतासुपलसते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन सिकारो प्राणिविज्ञानं सर्व्येधक्षेग्र्न्यसिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्यधक्षेग्र्न्यतासुपस्तमते तथाच ग्र्न्यतयासन्यते । उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञताः प्रतिसंयुक्तमन-

MI/S/IK

सिकारो प्राणितञ्चानं खलचणग्रूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

षळपश्चित्तः।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो घाणविज्ञानसनुपत्तस्रश्रून्यसिति सनिसेकरोति । ताञ्चा-ऽनुपत्तसग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपत्तसभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राणविज्ञानसभावग्र्त्यसिति सनसिकरोति । ताज्ञा-ऽभावग्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरलपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राण्विज्ञानं स्त्रभावयूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभावयूत्यतासुपलभते। तथाच यूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणिविज्ञानसभावस्त्रभावग्र्न्यसिति सनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्र्न्यतासुपलभते। तथाच ग्र्त्यतयासन्यते खपलभ्र-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काविज्ञानमध्यात्मग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मग्रून्यतासुपक्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपक्रम्थोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरव्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाविज्ञानं विद्विष्ठ्रिस्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च बह्मिश्र्स्यतासुपलभते । तथाच श्र्स्यतथामन्यते उपलक्षथोगेन । स प्रज्ञापारिमितायां चरव्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन- सिकारो जिज्ञाविज्ञानमधात्मविद्धाःश्र्न्थमित मनसिकरोति। ताच्चाऽध्यात्मविद्धाःश्र्न्यतासुपलभते। तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगत्मव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काविज्ञानं ग्रुन्थताग्रुन्थमिति सनसिकरोति। ताञ्च ग्रुन्थताग्रुन्थतासुपज्ञभते। तथाच ग्रुन्थतयासन्थते उपज्ञस्थोगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिङ्काविज्ञानं मद्दाग्र्स्यसिति सनसिकरोति । ताञ्च सद्दाग्रस्यतासुपलसते । तथाच ग्रस्थतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतस्र्वाकारञ्चता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काविज्ञानं परमार्थश्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थश्रुन्यतासुपज्जभते। तथाच श्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्भितायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काविज्ञानं संख्वतग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च-संख्वतग्रुन्यतासुपक्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपणतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काविज्ञानससंख्नतग्र्न्यमिति सनस्विकरोति । ताञ्चा-ऽसंख्नुतग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्थतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्काविज्ञानमत्यन्तग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽत्यन्तग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपत्तक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो जिङ्काविज्ञानमनवरायग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनवरायग्रून्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलभायोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतसर्थाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्काविज्ञानमनवकारश्र्त्यिमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-उनवकारश्र्त्यतासुपसभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञाविज्ञानं प्रकृतिग्रुत्यमिति सनस्विकरोति। ताञ्च प्रकृतिग्रुत्यतासुपज्ञभते। तथाच ग्रुत्यतयासन्यते उपज्ञक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काविज्ञानं सर्व्वधर्म्मग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्वधर्मग्रुग्रत्यतासुपलसते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्गमतायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्काविज्ञानं खलचण्ड्यस्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खलचण्ड्यस्यतासुपलभते। तथाच ग्रस्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिङ्काविज्ञानं ऋतुपचस्पश्च्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुपचस्मश्च्यतासुपचभते। तथाच श्च्यतयासन्यते उपचन्ध-योगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिङ्काविज्ञानसभावग्रुत्वसिति सनसिकरोति । ताञ्चा− ऽभावग्रुत्वतासुपत्तभते । तथाच ग्रूत्वतयासन्वते उपज्ञभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो जिज्ञाविज्ञानस्त्रभावशूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभावशूत्यतासुपलभते। तथाच शूत्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चर्त्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्काविज्ञानसभावस्थभावग्र्न्यभिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽभावस्थभावग्र्न्यतासुपलभते। तथाच श्र्न्यतयामन्यते खपलस्थयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानमध्यात्मग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ध्यात्मग्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानं विद्धिष्ट्रित्यिमिति मनसिकरोति। ताञ्च विद्धिष्ट्रित्यतासुपल्जभते। तथाच स्त्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः काथविज्ञानसध्यात्मबहिद्धां ग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मबहिद्धां ग्रुन्यता सुपक्षभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते व्यक्तस्र्योगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायविज्ञानं ग्रन्थताश्र्न्यमिति सन्धिकरोति । ताञ्चश्रन्थता श्रन्थतासुपखभते । तथाच श्रन्थताश्रन्थतथामन्यते उपलब्धयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायविज्ञानं सहाग्रन्यसिति सनिधकरोति। ताञ्च सहाग्रन्यतासुपलसते। तथाच ग्रन्यतथासन्यते उपलक्षयोगेन।

String

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायविज्ञानं परमार्थध्यस्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च श्रस्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानं संख्यतग्र्त्यसिति मनसिकरोति । ताञ्च संख्यतग्रुन्यतासुपत्रभते । तथाच ग्रून्यतथासन्यते उपत्रक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंशुक्तमन सिकारः कायविज्ञानमसंक्ष्तत्रग्रन्यमिति मनसिकरोति । ताज्ञा-ऽसंक्ष्ततग्रन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मिताथाञ्चरत्रपगतस्वांकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानमत्यन्तग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽत्यन्तश्र्रत्यतासुपत्रभते। तथाच ग्रुत्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानसनवराग्रश्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽनवराग्रश्रन्यतासुपलभते । तथाच श्रन्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिषयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानमनवकारग्रत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनवकारग्र्न्यतासुपक्षभते। तथाच ग्रत्यतयामन्यते उपक्का-योगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानं प्रकृतिग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृतिग्रुन्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन। स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानं सर्वेधसंग्रन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्वेधसंग्रन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानं खलचणग्रून्थिमित मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रून्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानमनुपलम्भग्रून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽनुपलम्भग्रून्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानमभावश्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावश्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच श्रूत्यतथामन्यते खपत्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरच्रपगतसव्योकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायविज्ञानं खभावश्र्त्यमिति सनसिकरोति । ताञ्च खभावश्रुत्यतासुपलभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः काथविज्ञानमभावखभावग्रन्यमिति मनसिकरोति। ताज्ञाऽभावखभावग्रन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उप-स्वभायोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमधात्मग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽधात्मग्र्न्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन। स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानं बहिद्धांग्र्ल्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च बहिद्धांग्र्ल्यतासुपस्तमेते। तथाच ग्र्ल्यतयामन्यते खपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरव्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमध्यात्मविद्धांशून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्मविद्धांशून्यतासुपलभते। तथाच शून्यतयामन्यते उप-लक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानं शून्यताशून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च शून्यताशून्यताशुपलभते। तथाच शून्यतयासन्यते उपक्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानं महाग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च महाग्रुन्यतासुपस्त्रभते। तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपस्त्रभयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनीविज्ञानं परमार्थग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थग्रुन्यतासुपस्तमेते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानं संस्कृतग्रून्यभिति मनसिकरोति । ताञ्च संस्कृतग्रून्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपस्कम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमसंख्वतग्रन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽसंख्वतग्रन्थतासुपचमते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलम्भयोगेन। स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमत्यन्तग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-त्यन्तग्र्न्यतसुपलभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमनवरायश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-उनवराशश्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच श्रूत्यतथामन्यते उपत्तम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरस्रपगतसब्बेकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमनवकारश्र्स्यमिति मनिषकरोति । ताखा-ऽनवकारश्र्स्यतासुपलभते । तथाच श्र्स्यतथामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगतमर्थाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारो मनोविज्ञानं प्रकृतिग्रूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृतिग्रूत्यतासुपल्लभते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते खपलस्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारो मनोविज्ञानं सर्व्यधर्मग्रूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्मग्रुत्यतासुपलमते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते खपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानं खलचणग्रन्यिमित मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलस्मयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमनुपलस्मग्र्स्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-उनुपलस्मग्र्स्यतासुपलसते। तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपलस्भयोगेन। स प्रज्ञापारिमतायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन- सिकारो मनोविज्ञानमभावश्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावश्र्त्यतासुवज्ञभते। तथाच श्रुत्यतथामन्यते उपज्ञम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानं खभावग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खभावग्रुत्यतासुपलभते। तथाच श्र्यतयासन्यते उपखस्मधोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनोविज्ञानमभावस्त्रभावग्रुन्यमिति मनसिकरोति।ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलम्भ-योगेन।

य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुः संस्पर्यमध्यात्मग्रन्यसिति सनस्विकरोति । ताञ्चाऽध्या-तमग्र्रन्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्थतयासन्यते खपलक्षथोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुःसंस्पर्मे विद्धार्यस्थिति मनसिकरोति। ताञ्च विद्धार्यस्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रस्थतयासन्यते उपत्तस्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारयञ्चः संस्पर्यमध्यात्मविद्धार्यस्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽध्यात्मविद्धार्यस्यतासुपन्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपन्तभ-योगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्रत्युःसंस्पर्गे ग्रन्थताग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रन्थताग्र्न्थतासुपत्तभयोगेन । स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्वतुःसंखर्भे महाग्र्न्यिमिति मनसिकरोति। ताझ महा-ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुःसंसर्थे परमार्थश्रन्यिमिति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थश्रुस्यतासुपत्तमते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपत्तम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जन्तुःसंसर्धे संस्कृतग्रून्यमिति मनस्किरोति । ताञ्च संस्कृतग्रू-न्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुःसंस्पर्भमसंस्नृतश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंस्नृत-श्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच श्रत्यतयामन्यते उपस्कथयोगेन ।

म प्रज्ञापारिमतायाद्यरस्थपगतसर्व्याकारञ्जता प्रतिसंयुक्तमन सिकारस्वतुःसंखर्णमत्यन्तग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताद्याऽत्यन्त ग्रूत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपत्तस्थयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्ज्ञचुः संद्यर्पमनवरायग्रस्य सिति सनस्विकरोति। ताञ्चा-उनवराग्रग्रस्यतासुपत्तमते। तथाच ग्रस्यतयामन्यते उपत्तस्योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारख्वुःसंस्पर्धमनवकारग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽन-वकारग्रूत्यतासुपक्तभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपक्रसयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारस्रजुःसंसर्भे प्रकृतिश्र्त्यमिति मनसिकरोति । तास प्रकृति-श्र्त्यतासुपज्ञभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपज्ञभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारञ्जज्जुःसंस्पर्गे सर्वेधर्मग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्वेधर्मग्रूत्यतासुपलभते । तथाच ग्रूत्यतथामन्यते उपलस्नयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुःसंसर्पे खलचणग्रस्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रस्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रस्यतयामस्यते उपसक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार् मिताथाञ्चरत्रपगतस्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्च चुःसंखर्भमतुपजम्भग्रून्यमिति मनिषकरोति । ताञ्चाऽतुप-जम्भग्रुन्यतासुपजभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपजभागोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारञ्चलुःसंस्पर्धमभावग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चऽभाव-ग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुःसंस्पर्प्रस्वभावग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च स्वभा-वग्रून्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपत्तक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिशंषुक्तमन-सिकारञ्चनुःशंसार्गमभावस्त्रभावग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावस्त्रभवग्र्त्यतासुपत्तभते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपत्तभ-योगेन।

म प्रज्ञापार्मितायाञ्चर्त्रपगतसर्वाकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः श्रोचसंस्पर्गमधात्मग्रत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽधा-त्मग्रत्यतासुपलभते। तथाच ग्रत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: श्रोचसंस्पर्भे विद्धाम्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च विद्धाम्ययासुपत्तमते। तथाच मृत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

च प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्रोचसंस्पर्धमधात्मविद्धाश्च्यिमित मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽधात्मविद्धाश्च्यतास्रुपलभते । तथाच श्च्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पर्धे ग्रून्यताग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्यताग्रून्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्ष्मथोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंखर्भं महाग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च महा-श्रृत्यतासुपस्तमते। तथाच श्रृत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंखर्भं परमार्थग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थग्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्त्यतयासन्यते उपत्तस्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोष्ठसंस्पर्धे संस्कृतग्रन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च संस्कृतग्रन्यतासुपलमते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

य प्रज्ञापारमितायाञ्चरस्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

STEPS XTS/ILN

विकारः श्रोचसंस्थर्भमसंक्षतग्र्त्यमिति मनिषकरोति। ताञ्चा-ऽसंक्षतग्र्न्यतासुपक्षमते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पर्धमत्यन्तगृरूयमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त गृत्यतासुपस्तभवोगेन ।

स प्रज्ञापार्भितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्रोचसंस्पर्णमनवराग्रग्रन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽन-वराग्रग्र्स्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपस्रक्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पर्यमनवकार्य्यत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-उनवकार्य्यन्यतासुपस्मते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपसम्भगोगेन।

य प्रज्ञापार्भितायां चरन्नपगतस्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोत्रसंख्यां प्रक्षतिग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपस्काश्योगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचसंस्पर्धे सर्व्वधर्मश्रुत्यिमित मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्वधर्मश्रुत्यतासुपल्लभते । तथाच श्रूत्यतयासन्यते उपलम्भ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्वपगतस्वीकारज्ञता प्रतिभंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्र्यों खलचणग्रन्यमिति मनस्किरोति। ताञ्च खलचणग्रन्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः श्रोवसंस्पर्प्रमतुपलस्मग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽतुपलस्मग्र्न्थतासुपलमते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचसंस्पर्भसभावश्न्यमिति सनस्किरोति । ताच्चाऽभा-वश्च्यतासुपक्तभते । तथाच श्र्न्यतयासन्यते उपलस्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरच्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: श्रोचसंसार्गं खभावग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताझ स्रभावग्रून्यतासुपज्ञभते। तथाच ग्रून्यनयासन्यते उपज्रम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्यमितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोवसंस्पर्धमभावस्वभावग्र्न्यमिति मनस्किरोति । ताञ्चा-ऽभावस्वभावग्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते खपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिक कारो प्राण्यंस्पर्प्रमध्यात्मश्र्स्यमिति मनसिकरोति। ताच्चाऽध्या-त्मग्रुस्यतासुपस्तमेते। तथाच श्रूस्यतयामस्यते खपस्तभयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंस्पर्भ विद्धिश्चित्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च विद्धिश्चित्यतासुपलभते। तथाच श्चित्यतथामन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसनिस्कारो प्राण्यंस्पर्धमध्यात्मबिह्द्वांग्र्न्यमिति सनिस्करोति।
ताच्चाऽध्यात्मबहिद्धांग्र्न्यतासुपलभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते
खपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस-कारो प्राणसंख्यां ग्रन्थताग्रन्थिमिति मनिसकरोति । ताञ्च ग्रन्थता-ग्रन्थतासुपलभते । तथाच ग्रन्थतयामन्थते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्कितायां चरलपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो चाणसंस्थर्भे महाग्रुन्यसिति सनिषकरोति । ताच्च सहाग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते खपत्तस्थोगेन ।

च प्रज्ञापार्सिताचां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारो प्राणसंख्या परमार्थग्र्न्यमिति मनचिकरोति। ताच्च परमार्थग्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणसंख्यां संस्क्रतग्रूत्यिमिति मनसिकरोति। ताञ्च संस्कृतग्रूत्यतासुपक्षभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो चाणसंच्यार्भमसंक्षतग्र्त्यमिति सनसिकरोति । ताचा-ऽसंक्षतग्र्त्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्रूच्यतयासन्यते उपज्ञभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राणसंस्तर्यम्तयन्तग्र्न्यमिति सनसिकरोति । ताझाऽत्यन्त-ग्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्न्यतयासन्यते उपत्तस्योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाषसंस्पर्धभनवराग्रगून्यमिति मनस्किरोति । ताञ्चा-ऽनवराग्रग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन । स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन- सिकारो प्राणसंस्पर्भमनवकारग्रन्थमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽन-वकारग्रन्थतासुपस्तभते । तथाच ग्रन्थतथासन्थते उपस्रक्षयोगेन ।

स प्रजापार्सितायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिषयुक्तसन-सिकारो घाणसंस्पर्भे प्रकृतिग्रन्यमिति सनसिकरोति। ताञ्च प्रकृतिग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणसंख्यां सर्व्यधर्मग्रूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्मग्रूत्यतासुपलभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते खपलभ-योगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरच्चपगत्यव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारो प्राणसंस्यभे स्वलचणग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खल-चणग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राण्यंस्पर्गमनुपलस्थार्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनु-पलस्थार्न्यतासुपलस्ते । तथाच ग्रन्थतथासन्यते खपलस्थागेन ।

स प्रज्ञापार्भितायां चरच्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंखर्णमभावश्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभाव-श्रूत्यतासुपत्तभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपत्तक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस-कारो प्राणसंस्य ग्रें खभावग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च खभा-वग्र्न्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपज्ञक्ययोगेन ।

- अ प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो प्राणमंत्रार्थमभावस्त्रभावग्र्स्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्र्स्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रूत्यतथासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरच्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कासंखर्भभव्यात्मशून्यसिति सनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मशून्यतासुपखभते। तथाच शून्यतयासन्यते उपसक्षयोगेन।

स प्रजापारिमितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कासंस्थीं विद्विश्चास्यिति मनसिकरोति। ताञ्च बिद्धिश्चित्यतासुपक्तभते। तथाच श्च्यतयासन्यते खपक्तभयोगेन।

स प्रचापारिभातायां चरव्यपगतसर्व्याकारचाता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्धमध्यात्मविद्धां श्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताच्चाऽध्यात्मविद्धां श्रूत्यतासुपव्यभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते व्यक्तस्यशोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतधर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञाधंस्पर्धे श्रूत्यताश्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च श्रूत्यताश्रुत्यतासुपज्ञभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपक्रकायोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिष्युक्तमन-सिकारो जिज्ञावंस्पर्धे महाशून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च महाशून्यतासुपस्तमते । तथाच शून्यतथामन्यते उपस्कायोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरच्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंखर्मं परमार्थश्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थश्र्न्यतासुपचभते । तथाच ग्रन्यतथामन्यते उपचक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो जिज्ञासंसर्ग्यं संख्वतग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताच्च संख्वतग्रुन्यतासुपल्लभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंघुक्तमन-सिकारो जिङ्कासंस्पर्धमसंस्कृतग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च जिङ्काग्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनः सिकारो जिज्ञासंस्पर्धमत्यन्तर्ग्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्त-र्ग्य्यतासुपत्तभते। तथाच स्त्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरत्रपगतसन्त्रांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कासंस्पर्ममनवरागसूत्यसिति सनसिकरोति । ताज्ञा-ऽनवरागसूत्यतासुपल्लभते । तथाच शूत्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिङ्कासंस्पर्यमनवकारग्रुन्यमिति सनसिकरोति । ताञ्चा-नवकारग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलग्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्भे प्रकृतिग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुत्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्रुत्यतयासन्यते उपज्ञक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्कासंस्पर्धे सर्व्यधर्मग्रूत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्वधर्मग्रूत्यतासुपस्काते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपसम्धयोगेन । स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयक्तमन- थिकारो जिज्ञायंसर्थः स्वस्त्रचणग्र्न्यमिति मनिषकरोति । ताञ्च स्वस्त्रचणग्र्न्यतासुपस्तमते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरजपगतसर्व्याकारञ्जता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्धमनुपलकार्युत्यमिति सनसिकरोति । ताञ्चा-ऽनुपलकायुत्यतासुपलमते । तथाच यूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरच्रपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्धमभावग्रन्यभिति मनसिकरोति । ताज्ञा-ऽभावग्रन्यतासुपज्जभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपज्ञभयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरलपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंद्युक्त-मनिस्तकारो जिज्ञासंखर्भं खभावग्रन्यमिति मनिसकरोति । ताञ्च खभावग्रुत्यतासुपलभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिङ्कासंस्यर्भमभावस्त्रभावग्र्न्थमिति मनसिकरोति। ताज्ञा-ऽभावस्त्रभावग्र्न्यतासुपस्त्रभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपसम्भ-योगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतस्रवीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो कायसंस्पर्धमध्यात्मग्रन्यसिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मग्रन्थतासुपज्ञभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपज्ञसयोगेन।

स प्रज्ञापारिमताचां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो कायसंस्थाप्रें विद्धिश्चित्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च विद्धिश्चित्यतासुपस्ति । तथाच श्च्यतथामन्यते उपस्रक्षयोगेन । स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-



सिकारो कावसंस्पर्धमध्यात्मविद्धांग्रस्यिमित मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्मविद्धांग्रस्यतासुपखभते। तयाच ग्रस्यतयामन्यते उप-सम्मयगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो काथसंस्पर्भे ग्रुन्यताग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्यताग्रुन्यतासुपखभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतमर्थ्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो कायसंखर्गे मद्दाग्रुग्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च मद्दाग्रुग्यतासुपखभते। तथाच ग्रुग्यतयामन्यते उपजन्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतस्र्वांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो कायसंस्तर्भे परमार्थश्र्स्थमिति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थश्रस्यतासुपल्लभते। तथाच श्रस्यतथासन्यते उपलस्मयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-पिकारो काथसंखर्णं संक्ष्ठतग्रूत्यसिति सनसिकरोति। ताञ्च संक्ष्ठतग्रूत्यतासुपखभते। तथाच ग्रुत्यतयासन्यते उपलब्स्सयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरच्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-स्कारो कायसंस्पर्धसम्ब्रुतग्रून्यमिति सनस्किरोति । ताञ्चाऽसंस्क्रु-तग्रून्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपस्क्रभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो कायसंस्पर्भसत्यन्तस्त्र्यसिति मनसिकरोति । ताञ्चात्यन्त-स्त्यतासुपत्तमते । तथाच स्र्यतयासन्यते उपस्कक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

上打一个的

सिकारो कायसंस्पर्भमनवराग्रग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताङ्घाऽनव-राग्रग्रून्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते खपलसयोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतधर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो कायसंस्पर्धमनवकारग्र्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चानव-कारग्र्र्त्यतासुपत्तभते। तथाच ग्र्त्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो कायसंस्पर्गे प्रकृतिग्रुन्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुन्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रुन्यतथामन्यते खपस्रक्ष्योगेन ।

य प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो कायसंखर्भं सर्व्वधर्मभूम्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्वधर्मभूम्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते खपस्रभूयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतस्वीकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारो कायसंस्पर्भे खलचणग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रून्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते खपलक्ष-योगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसन्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो कायसंखर्णमनुपज्ञभाग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनुपज्ञभाग्रुन्यतासुपज्ञभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते खपज्ञभयोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतमर्व्वाकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो कायसंस्पर्भमभावग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते खपत्तकाथोगेन।

स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-

सिकारो कायसंखर्भे खभावग्रन्यभिति मनसिकरोति। ताञ्च खभावग्रन्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिकतार्थां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिबंधकामन-सिकारो कार्यसंखर्भमभावस्त्रभावग्र्रन्यमिति मनसिकरोति । ताज्ञा-ऽभावस्त्रभावग्र्रन्यतासुपस्त्रभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपस्रक्ष्योगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसयुक्तमन-चिकारो मनःसंद्यर्थमध्यात्मग्रून्थमिति मनचिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मग्रून्थतास्रुपलमते। तथाच ग्रुन्थतयामन्यते खपलस्थयोगेन।

स प्रजापारसितायां चरस्रपगतस्रवीकारज्ञता प्रतिषंयुक्तसन-सिकारो सनःसंसर्भे विद्विद्वीशून्यभिति सनस्किरोति। ताञ्च विद्विश्चित्तासुपस्तभते। तथाच श्चन्यतयासन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रजापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्पर्धमधात्मविद्धांग्रन्यिनित मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मविद्धांग्रन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते खपत्तस्य-योगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो मनःसंस्पर्भे ग्रून्यताग्र्स्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रून्यताग्रुन्यताग्रुपस्रभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्पयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःशंखर्भे महाग्रुत्यमिति मनसिकरोति। ताच्च महा-ग्रुत्यतासुपलभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते खपलकायोगेन।

ध् प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतपर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

विकारो मनःपंखर्भे परमार्थग्र्त्यमिति मनविकरोति । ताझ परमार्थग्र्न्थतासुपत्तभते । तथाच ग्र्त्यतथामन्यते उपलक्षथोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरव्यपगतधर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्राग्नं संस्कृतग्र्त्यमिति सनसिकरोति । ताञ्च संस्कृतग्र्त्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रत्यतयासन्यते उपस्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्पर्यमसंख्यतग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽसंख्यतग्र्य्यतासुपलभते । तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरः चपगतधव्याकारञ्जता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संखर्भमत्यन्तश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-श्रुत्यतासुपखभते । तथाच श्रुन्यतयामन्यते खपखस्रयोगेन ।

स प्रज्ञापार्यमितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्पर्धमनवरायग्रन्यभिति मनस्किरोति । ताज्ञाऽन-वरायग्र्स्यतासुपस्किते । तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्पर्भमनवकारश्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनवकारश्र्न्यतासुपलभते। तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्थाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्पर्धे प्रकृतिग्रून्यमिति मनस्किरोति। ताञ्च प्रकृतिग्रून्यतासुपचभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते खपचक्षयोगेन। स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्थाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन- सिकारो मनःसंख्यों सर्व्वधर्षाय्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्वधर्षाय्यस्वतासुपस्तमते । तथाच य्यस्वतथामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्भितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्यर्भे खलचलग्रात्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च खलचलग्रात्यतासुपलभते। तथाच ग्रत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिभयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्पर्धम तुपलक्षश्र्स्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽतुपलक्षश्र्स्यतासुपलसते । तथाच श्रस्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंस्यर्भमभावग्र्त्यिमिति मनसिकरोति । ताज्ञा-ऽभावग्र्त्यतासुपत्तभते । तयाच ग्र्त्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनःसंख्यां खभावग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च खभावग्र्त्यतासुपलभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते खपलस्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिष्युक्तमन-विकारो मनःसंखर्णमभावस्त्रभावग्रन्यमिति मनस्वितरोति । ताज्ञा-ऽभावस्त्रभावग्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपत्रभ्भ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतभव्याकारज्ञता प्रतिभंयुक्तमन-सिकारञ्जञ्जः संस्थाप्रेप्रत्ययवेदनाऽध्यात्मश्चलेति मनस्किरोति । ताज्ञा-ऽध्यात्मश्च्यतासुपत्तभते । तथाच श्च्यतयामन्यते उपत्तम्भयोगेन । स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिभंयुक्तमन-

当和不合分。但

सिकारश्च चुः अंखार्पप्रत्यचवेदनावि हिर्द्धाग्र्य्येति मनसिकरोति । ताञ्च वि हिर्द्धाग्र्य्यतासुपत्तभते । तयाच ग्र्य्यतयामस्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्य चुन्यर्गप्रत्ययवेदनाऽध्यात्मविद्धां ग्रूत्वेति मनसिकरोति । तास्चाऽध्यात्मविद्धां ग्रूत्वतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते छप-लक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारञ्चचुःसंखर्णप्रत्ययवेदनाग्र्स्यताग्र्स्येति सनसिकरोति । ताञ्च ग्रुस्यताग्र्स्यतासुपखभते । तथाच ग्रुस्यतयासम्यते खपखस्थयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सिताथां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारञ्जनुःसंस्पर्भप्रत्यथवेदनामहाग्र्रन्थेति सनसिकरोति। ताञ्च सहाग्रन्थतासुपन्तभते। तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपन्नभयोगेन।

स प्रज्ञापार्गितायां चरच्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारच्चचुःसंस्पर्धप्रव्ययवेदनापरमार्थशून्येति मनसिकरोति । ताञ्च शून्यतासुपत्तभते । तथाच शून्यतथामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्च जुःसंस्पर्भेष्रत्ययवेदना संक्षत्रग्रन्येति सनसिकरोति । ताञ्च संक्षतग्र्रन्यतासुपन्नभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपन्नभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुःसंस्पर्गेप्रत्ययवेदनाऽसंस्कृतस्यून्येति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽसंस्कृतस्य्न्यतासुपत्रभते । तथाच स्वय्नयामन्यते चपत्रभयोगेन ।



स प्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुः संखर्णप्रत्ययवेदनाऽत्यनग्रन्थिति मनिविकरोति । ताचा-ऽत्यन्तग्र्य्यतासुपजभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपजक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-स्कित्यस्य चुःसंस्पर्पप्रत्यवेदनाऽज्वराग्रस्त्येति सनस्किरोति। तास्चा-उनवराग्रस्त्यत्यस्यासुपद्यस्ते । तथाच स्रस्यतयासन्यते उपजन्मयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतस्रव्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्यचुःसंस्पर्धप्रत्ययवेदनाऽनवकारग्रन्थेति मनसिकरोति। तास्रा ऽनवकारग्रन्यतासुपद्धभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपद्यस्थोगेन।

स प्रज्ञापारिकतायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारअचुःसंस्पर्पप्रत्ययवेदनाप्रकतिग्र्न्येति मनसिकरोति। ताञ्च प्रक्रतिग्र्न्यतासुपत्रभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार् चुचुः संद्याप्रैप्रत्ययवेदनासर्वेधक्येग्रस्यिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्वेधक्येग्रस्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रस्यतयामन्यते उपत्तकथोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारञ्जनुःसंस्पर्पप्रत्ययवेदना स्वचन्तप्रत्ये ति मनसिकरोति। ताञ्च स्वचन्पग्रत्यतासुपन्तभते। तथाच ग्रत्यतयासन्यते उपनक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्पगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारयुचुःसंस्पर्भग्रत्ययवेदनाऽतुपस्तमाग्र्त्येति मनसिकरोति । ताचाऽतुपस्तमाग्रुत्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपस्थ-योगेन ।  श्रज्ञापारिमतायां चरक्षपगतमव्वाकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन सिकारस्युःसंस्प्राप्रत्ययवेदनाऽभावग्र्त्ये ति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽभावग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्यतयामस्यते उपलम्भयोगेन ।

च प्रज्ञापार् मितायां चरव्यपगतधवीकारज्ञता प्रतिषंयुक्तसन-सिकारञ्ज्ञः संस्पर्गप्रत्ययवेदनास्त्रभावशूर्येति सनस्किरोति। ताञ्च स्त्रभावशुरुवतासुपस्तभते। तथाच श्रूत्यतयासन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमग-सिकारस्य चुःसंखर्षप्रत्यथवेदनाऽभावस्वभावश्र्त्येति मनसिकरोति। ताच्चाऽभावस्वभावश्र्न्यतासुपस्तभते। तथाच श्र्न्यतथामन्यते उपस-स्मयोगेन।

च प्रज्ञापार्मितायां चर् व्यागतसर्व्याकारज्ञता प्रतिधंयुक्तमनः-चिकारः श्रोचसंस्प्रप्रेप्रस्थयवेद्नाऽध्यात्मग्रस्येति मनसिकरोति। ताच्चाऽध्यात्मग्रस्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रस्यतयामन्यते उपत्तम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पर्धप्रव्यवेदनाविद्धाध्यस्येति मनसिकरोति । ताञ्च विद्धाध्यस्यतासुपत्तभते । तथाच ध्रस्यताध्यस्यतथामस्यते उपस्वभ-योगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पप्रैपत्ययवेदनाऽधात्मविद्धांश्च्येति मनसिकरोति। ताच्चाऽध्यात्मविद्धांश्च्यतासुपन्नभते। तथाच श्च्यतयामन्यते उपन्नमयोगेन।



स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्प्रप्रप्राययवेदना ग्रून्यताग्रून्थेति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्यताग्रून्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते खपत्तभ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना महाग्र्स्थेति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्रुस्थतासुपन्नभते । तथाच ग्रुस्थतयासन्यते उपन्नस्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-मनस्विकारः श्रोचसंस्पर्यप्रत्ययवेदना परमार्थश्चन्येति मनस्विकारोति । ताच्च परमार्थश्चन्यतासुपज्ञभते । तथाच श्चन्यतयामन्यते जपज्ञस-योगेन ।

संप्रज्ञापारिमतायां चरस्रपगतसव्योकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोत्रस्पर्यप्रवेदना संक्षत्रप्रव्येति मनसिकरोति । ताञ्च संख्लतग्रुन्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसक्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्प्रप्रेप्रत्ययवेदनाऽसंस्क्रतग्र्स्ये ति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंस्क्रतग्र्न्यतासुपस्त्रभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपसम्भ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोत्रसंयार्पप्रत्ययवेदनाऽत्यन्तग्रुन्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्तग्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपत्तक्ष-योगेन। य प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचसंस्पर्भप्रत्यथवेदनाऽनवरागशूर्त्ये ति सनसिकरोति। ताज्ञाऽनवरागशूर्त्यतासुपलभते। तथाच शून्यतथासन्यते खपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽनवकारग्र्त्ये ति मनसिकरोति । ताच्चाऽनवकारग्र्त्यतासुपस्रभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपस्क्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाप्रकृतिग्रूस्येति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृतिग्रूस्यतासुपलभते। तथाच ग्रूस्यतयामन्यते खपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पर्पप्रव्यवेदनासर्व्यधर्मग्रून्वेति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्मग्रून्यतासुपस्तमते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपस्तम-योगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतधर्याकारज्ञता प्रतिधयुक्तमन-धिकारः श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाखलचण्यूत्येति मनसिकरोति। ताञ्च खलचण्यूत्यतासुपलभते। तथाच यून्यतथामन्यते उपलब्ध-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्रोचसंस्पर्णप्रत्यथवेदनाऽनुपस्तकार्यः ति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुपस्रभग्न्यतासुपस्रमते । तथाच शूत्यतयामन्यते उपसम्भ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंस्पर्पप्रत्ययवेदनाऽभावग्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावग्र्त्यतासुपल्लभते। तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपलम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्रोचसंस्पर्पप्रत्ययवेदनास्त्रभावश्र्स्येति सनसिकरोति। ताञ्च स्त्रभावश्र्स्यतासुपल्लभते। तथाच श्रून्यतयासन्यते उपलम्भ-योगेन।

य प्रचापारिभतायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिधंयुक्तमन-सिकारः श्रोचसंसर्वेष्रत्वययेदनाऽभावस्त्रभावश्च्येति मनसिकरोति । ताच्चाऽभावस्त्रभावश्च्यतासुपस्त्रभते । तथाच श्च्यतयासन्यते उपस्क स्रोगीन ।

स प्रज्ञापार्मिताचां चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राण्य स्वर्गप्रव्ययवेदनाऽध्यात्मग्र्त्योत मनसिकरोति। ताज्ञाऽध्यात्मग्र्न्यतासुप्रकानते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपसम्भ-स्रोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राणसंस्पर्धप्रत्ययवेदनावहिद्धां सून्ये ति मनसिकरोति । ताञ्च वहिद्धां शुन्यता सुपलसते । तथाच शून्यतया मन्यते उपलक्ष-योगेन । य प्रज्ञापार्भितायां चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंस्पर्भेप्रत्ययवेदनाऽध्यात्मवहिद्धांश्रून्येति मनसिक-रोति। ताञ्चाऽध्यात्मवहिद्धांश्रून्यतासुपलभते। तथाच श्रून्यतयाम-न्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राणसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाश्च्यताश्च्येति मनसिकरोति। ताञ्च श्र्च्यताश्च्यतासुपत्तभते। तथाच श्च्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

म प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राण्यंस्पर्भप्रत्ययवेदना महाश्रून्येति मनसिकरोति। ताच्च महाग्रुन्यतासुपलभते। तयाच श्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंस्पर्धप्रत्ययवेदनापरमार्थश्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्च मरमार्थश्र्त्यतासुपस्तभते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपसम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मिताथाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंस्पर्गप्रत्ययवेदना संस्कृतग्र्स्येति मनसिकरोति। ताञ्चसंस्कृतग्रस्थतासुपस्तभेते। तथाचग्रस्थतयामन्यते उपस्कक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणसंस्पर्भप्रव्ययवेदनाऽसंख्वतग्र्स्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंख्वतग्र्स्यतासुपलभते। तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन। स प्रज्ञापारसिताचाञ्चरन्नपगतस्रव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राण्यसंस्पर्भप्रत्ययवेदना श्रत्यनस्र्त्येति सनस्किरोति। ताञ्चाऽत्यन्तस्र्त्यतासुपस्तभते। तथाच स्न्यतयामन्यते उपस्तक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्भितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राणसंस्थर्भप्रत्ययवेदनाऽनवरायस्त्येति सनस्किरोति। ताञ्चाऽनवरायस्त्रस्थतासुपलभते। तथाच स्त्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो घाणसंस्य प्रेप्रत्ययवेदनाऽनवकारग्र्स्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनवकारग्र्स्यतासुपलसते। तथाच ग्रस्यतयासन्यते उपलस्थ-योगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो प्राणसंस्पर्भप्रव्ययवेदनाप्रक्षतिश्र्त्येति सनसिकरोति। ताञ्च प्रक्रतिश्र्न्यतासुपत्रभते। तथाच श्रून्यतयासन्यते उपसन्ध-कोगेन।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंस्प्रप्रप्राययवेदनामर्व्यधर्माग्र्न्येति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्माग्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपत्तभ-

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंसर्प्राप्तययवेदनास्त्रलचणग्रन्येति मनसिकारोति। ताञ्च खबवण्याः न्यतासुपलभते । तथाच ग्रान्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंख्यप्रप्रत्ययवेदना श्वतुपचस्मग्र्न्थेति मनसिकरोति। ताञ्च श्वतुपचस्मग्र्न्थतासुपचमते। तथाच ग्र्न्यतयासन्यते उप-चस्मयोगेन।

य प्रज्ञापारसितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंस्पर्धप्रत्ययवेदना श्रभावग्रूत्येति सनसिकरोति। ताञ्चाऽभावग्रूत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपत्तक्ष-योगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंस्पर्भप्रत्यथवेदना स्वभावसूर्स्येति मनसिकरोति। ताञ्च स्वभावसूर्यतासुपत्तमते। तथाच सूर्यतयामन्यते स्वपक्तभ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो प्राणसंखर्णप्रत्ययवेदनाऽभावस्त्रभावश्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावस्त्रभावश्र्त्यतासुपस्तभते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उप-सम्भाषोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर्त्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽध्यात्मश्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्मश्र्त्यतासुपत्तमते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन। स प्रज्ञापारसितायाञ्चरत्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्भप्रत्यययेदनाविद्दद्वाग्रुन्थेति सनसिकरोति । ताञ्च विद्विर्ग्रञ्चतासुपज्ञभते। तथाच ग्रन्यतयासन्यते उप-जन्मयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिक्कासंख्यप्रेप्रत्ययवेदनाऽध्यात्मविहद्धांग्र्स्येति मनिस-करोति । ताञ्चाऽध्यात्मविहद्धांग्र्स्यतासुपत्तसते । तथाच ग्र्त्यतया-सन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतमध्योकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कासंस्पर्भप्रत्ययवेदनाग्र्स्थताग्र्स्थिति मनसिकरोति। ताञ्च ग्र्स्थताग्र्स्थतासुपलभते। तथाच ग्रस्थतयामस्यते उपलस्य-योगेन।

म प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसिकारो जिङ्कासंस्पर्भप्रत्ययवेदनामहाग्रुत्येति मनसिकरोति।
ताञ्च महाग्र्त्यतासुपल्लभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्कासंस्पर्भप्रव्यथवेदनापरमार्थग्रुत्वेति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थग्र्त्वतासुपस्तभते। तथाच ग्रूत्वतयामन्वते उपस्तभ-योगेन।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरक्षपगतसब्बीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिङ्कार्सस्पर्भप्रत्ययवेदना संख्यतस्त्येति मनसिकरोति। ताञ्च संस्तृतग्र्त्यतासुपस्तभते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपस्तभ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञासंस्थर्भप्रत्यथवेदनाऽसंक्षतग्र्त्येति सनस्करोति । ताञ्चाऽसंक्षतग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतथासन्यते उपलक्ष-थोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्गप्रत्ययवेदनाऽत्यन्तश्र्त्येति मनसिकरोति । ताङ्घाऽत्यन्तश्र्यतासुपस्तभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपस्रभ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतभव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कासंस्थर्गप्रस्ययवेदनाऽनवराग्रश्च्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्रश्च्यतासुपज्ञभते। तथाच श्रूच्यतयामन्यते उपज्ञभ-योगेन।

स प्रज्ञापार मितायां चरत्रपगतसर्व्योकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंस्प्रप्रेप्रत्ययवेदनाऽनवकारग्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकारग्र्त्यतासुपष्णभते। तथाच ग्र्त्यतथामन्यते उपस्क्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञासंखर्भप्रत्ययवेदना प्रकृतिस्व्येति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृतिस्व्यतासुपल्तभते। तथाच स्व्यतयामन्यते उपस्रभ-योगेन। स प्रज्ञापार्मितायां चरस्वपगतभव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिक्कासंस्यर्प्रप्रत्ययवेदना सर्वधर्म्बाग्र्स्यित मनसिकरोति । ताज्ञ सर्वधर्म्बाग्र्स्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्षपगतधर्वाकारज्ञाता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्भप्रत्यथवेदना खलचणग्रून्येति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रून्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जिज्ञासंस्पर्मप्रत्ययवेदनाऽसपस्रस्येति सनसिकरोति। ताञ्चाऽत्तपस्तस्यस्यतासुपस्तभते। तथाच श्र्त्यतयासन्यते उपसन्ध-योगेन।

य प्रज्ञापार्सितायां चरच्चपगत्यस्वांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिक्कासंस्कांग्रस्त्ययवेदनाऽभावश्चन्येति सनसिकरोति । ताञ्चाऽभावश्चन्यतासुपसमते । तथाच शून्यतयासन्यते उपसम्भ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिज्ञासंखर्णप्रत्यथवेदना खभावग्र्स्येति सनसिकरोति। ताञ्च खभावग्र्स्यतासुपलभते। तथाच ग्र्स्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जिङ्कासंस्पर्गप्रत्ययवेदनाऽभावस्त्रभावस्त्रस्येति सनस्विकरोति। ताञ्चाऽभावस्त्रभावग्र्त्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपस्तक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽध्याताग्र्स्येति सनसिकरोति । ताज्ञाऽध्याताग्र्स्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपज्ञभ-योगेन ।

 स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारः कायसंखर्णप्रत्यथवेदना विद्विष्ठ्यस्थिति मनसिकरोति।
 ताञ्च विद्विर्श्यस्थतास्रुपस्थते। तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपसन्ध-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंखर्णपराययवेदनाऽधात्मविद्धांशुन्येति मनसिकरोति। ताद्याऽधात्मविद्धांशुन्यतासुपचमते। तथाच श्रून्यतयामन्यते उपचस्ययोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंखर्भप्रत्ययवेदना श्रन्यताश्र्य्येति मनसिकरोति। ताञ्चश्रन्यताश्र्यतासुपत्तमते। तथाच श्र्न्यतथामन्यते उपत्तस्म-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-विकारः कायसंखर्भप्रव्ययवेदना महाग्र्स्येति मनिवकरोति। ताच्च महाग्रस्यतासुपलभते। तथाच ग्रस्यतयामस्यते उपलक्ष-योगेन। स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायसंखर्पप्रश्चयवेदना परमार्थग्र्स्येति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थग्र्स्यतासुपल्लभते तथाच ग्रस्यतयामन्यते उपलस्प-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना संस्कृतस्त्येति मनसिकरोति । ताञ्च संस्कृतस्त्र्यतासुपस्त्रभते । तथाच स्वत्यामन्यते उपस्त्रभ-योगेन ।

सं प्रज्ञापार्यासतायां चरक्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन सिकारः कायसंस्थर्पप्रत्ययवेदनाऽसंख्वतग्र्न्येति मनसिकरोति। ताज्ञाऽसंख्वतग्र्न्यतासुपत्तभते। तयाच ग्र्न्यतयामन्यते उपत्तभ-योगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरचपगतसर्वाकार् ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायसंखर्णप्रत्ययवेदनाऽत्यन्तश्र्त्येति सनस्किरोति। ताञ्चाऽत्यन्तश्र्त्यतासुपस्तभते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपस्तभ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर्त्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंस्पर्पप्रत्ययवेदनाऽनवराग्रध्रत्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्रध्यतासुपलभते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते खपलक्म-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिरुंयुक्तमन-सिकारः कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽनवकारस्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकारग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपत्तका-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर्त्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना प्रक्रतिस्त्यिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रक्रतिस्त्यतासुपत्तभते। तथाच स्त्यतयामन्यते उपत्तभ-योगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना सर्वधर्म्मशून्येति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्मभून्यतासुपत्तभते। तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसन्त्रांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंखर्णप्रत्यविद्ना खलचणश्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणश्र्त्यतासुपलमते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार् िमतायाञ्चर् त्रपगतसर्व्याकार जाता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंस्पर्भप्रत्यधवेदनाऽतुपसम्भद्रत्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनुपसम्भद्रन्यतासुपस्तभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपसक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः कायसंस्पर्पप्रययवेदनाऽभावग्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावग्र्त्यतासुपचभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते खपचन्म-योगेन। स प्रज्ञापार्सितायां चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायसंखर्जप्रात्ययवेदना खभावग्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्च खभावग्र्त्यतासुपलभते। तथाच ग्र्त्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः कायसंस्पर्धप्रत्ययवेदनाऽभावस्यभावग्र्स्येति मनसिकरोति। ताझाऽभावस्यभावग्र्स्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूस्थतयामन्यते उप-स्नक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो सनः संस्पर्धप्रत्ययवेदनाऽध्यात्मसूर्येति सनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्मसूर्यतासुपलसते। तथाच स्र्य्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारसितायां चरत्वपगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो सनः संस्थाप्रत्ययवेदना विस्द्वांग्र्त्येति सनसिकरोति। ताञ्च विद्विश्चित्रत्यतासुपल्लभते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽध्यात्मविहद्धांग्रन्थेति मनिक-करोति। ताञ्चाऽध्यात्मविहद्धांग्र्न्थतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतथा-मन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्शितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संसर्प्रप्रयायवदना ग्रून्थताग्रून्येति मनसिकरोति।

上打了199

ताञ्च ग्र्न्यताग्र्न्यतामुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन् ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरलपगतस्रवीकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो सनः संस्थाप्रत्ययवेदना सहाग्र्त्येति सनसिकरोति। ताच्च सहाग्र्त्यतासुपलसते। तथाच ग्र्न्यतयासन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-विकारो मनः संस्पर्पप्रत्ययवेदना परमार्थग्र्-चेति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थग्र्-चतासुपक्षभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपचस्म-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरव्यपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्थर्भप्रत्यचवेदना संस्कृतग्रुन्येति मनसिकरोति ताञ्च संस्कृतग्रुन्यतासुपस्तमते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपसम्भ-चोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरसप्मतस्वीकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो सनः संस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽसंस्कृतग्र्न्येति सनसिकरोति। ताच्चाऽसंस्कृतग्र्न्यतासुपस्तभते। तयाच ग्रन्यतयासन्यते उपसम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्थाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्फर्मप्रत्ययवेदनाऽत्यन्तग्र्न्णेति मनसिकरोति। ताच्चाऽत्यन्तग्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलम्भ-योगेन। स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संख्यांप्रत्ययवेदनाऽनवराग्रश्चिति मनसिकरोति । ताज्ञाऽनवराग्रश्च्यतासुपत्तभते । तथाच श्रूच्यतथामन्यते खपत्तम्भ-योगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-िषकारो मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽनवकारग्रून्थेति मनिषकरोति । ताञ्चाऽनवकारग्रून्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतथामन्यते उपलम्भ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्पर्यप्रत्ययवेदना प्रकृतिश्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृतिश्र्त्यतासुपस्तमते। तथाच श्रून्थतयामन्यते उपसम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतभव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो सनः संस्प्रप्रप्रयययवेदना सर्व्यधर्मग्रून्येति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्मग्रून्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते खपस्तस्म-योगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरचपगतस्वेतारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संखर्णप्रत्ययवेदना खलचणग्रत्येति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रत्यतासुपलभते। तथाच ग्रत्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्पर्भप्रत्यथवेदनाऽतुपचस्मश्रूत्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुपजम्भग्र्त्यतासुपजभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपजम्भ-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्पर्पेप्रत्ययवेदनाऽभावशूत्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावशूत्यतासुपत्तभते। तथाच शूत्यतयामन्यते खपत्तस्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदना स्वभावश्च्यिति मनसिकरोति। ताञ्च स्वभावश्च्यतासुपलभते। तथाच श्च्यतयामन्यते उपस्रक्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽभावस्त्रभावग्रुन्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभावस्त्रभावग्रुन्यतासुपस्त्रभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उप-सम्भयोगेन।

पुनर्परं सुम्दते बोधियत्तोमहामत्तः प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपन् गतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिषकारः प्रथिवीधातुरथ्याक्षाग्रत्य इति मनिषकरोति । ताञ्चाऽध्याक्षाग्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रूत्य-तथामन्यते उपलक्षभयोगेन ।

स प्रज्ञापारिसितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकार: पृथिवीधातुर्वेद्धिद्वाग्रून्य दित मनसिकरोति। ताञ्च विद्धद्वाग्रून्यतासुपस्तमते। तथाच ग्रून्यतथासन्यते उपसम्भयोगेन। स प्रज्ञापारिसितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन- सिकारः पृथिवीधात्ररथात्मविद्धांग्र्स्य दिति मनसिकरोति। ताच्चाऽध्यात्मविद्धांग्र्स्यतासुपल्लभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उप-लक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रथिवीधातुः शून्यताशून्य इति मनसिकरोति। ताञ्च शून्यताशून्यतासुपलभते। तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षः-योगेन।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-पिकारः पृथिवीधातुर्महाग्र्त्य इति मनिषकरोति। ताञ्च महा-ग्रूत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपंगतमञ्जीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रथिवीधातुः परमार्थग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थग्रुन्यतासुपस्तमते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

च प्रज्ञापारभितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-चिकारः पृथिवीधातः संख्वतग्र्य इति सनचिकरोति। ताञ्च संख्वत-ग्रुत्यतासुपलभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रथिवीधातुरसंक्षतग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽसंक्षतग्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः पृथिवीधातुरत्यन्तग्र्न्य इति सनसिकरोति। ताञ्चा-ऽत्यन्तग्र्न्यतासुपक्तसते। तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपलक्षयोगेनः। 上女子为 10

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरच्यपातसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रथिवीधातुरनवरायग्रन्य इति सनसिकरोति। ताञ्चा-उनवरायग्रत्यतासुपलसते। तथाच ग्रत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रथिवीधातुरनवकारग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽन-वकारग्रून्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपज्ञक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः पृथिवीधातः प्रकृतिशूत्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिशूत्यतासुपलभते । तथाच श्रूत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायाञ्चरचपगतस्रव्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारः पृथिवीधातः सर्व्यधर्माग्र्ल्य इति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्माग्र्ल्यतासुपज्ञभते। तथाच ग्र्ल्यतयामन्यते उपज्यक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः पृथिवीधातुः खलचणग्रूत्य इति मनसिकरोति। ताञ्च खलचणग्रूत्यतासुपलभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्वेतकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः प्रथिवीधातुरत्रपण्डम्भग्रून्य दति मनिषकरोति । ताञ्चा-उत्तपण्डममग्रून्यतासुप्रक्रभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपलक्ष-थोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्वपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः पृथिवीधातुरभावग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चऽभाव-ग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपत्तकायोगेन। स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: पृथिवीधातुः खभावग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च खभावग्रून्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः पृथिवीधातुरभावस्त्रभावग्रूत्य इति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽभावस्त्रभवग्रूत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

पुनर्थरं सुस्ते बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापार्कातायाञ्चरव्य-गतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिकारोऽत्यातुर्थाताग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽधाताग्र्न्यतासुपचमते। तथाच ग्र्न्यतथा-मन्यते उपचक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽस्थातुर्विहर्द्वाग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्च विहर्द्धा-ग्रन्थतासुपत्तमते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितासाञ्चरच्चपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽआतुर्थात्मविद्धिंग्र्त्य इति मनिधकरोति । ताञ्चा-ऽधात्मविद्धिंग्र्त्यतासुपचभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपस्म-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽव्यातः ग्रून्यताग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रून्यता-ग्रून्यतासुपचभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपचम्ययोगेन ।

- ष प्रज्ञापारिमतायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽस्थातुर्मेद्दाग्र्स्य इति मनसिकरोति। ताञ्च मद्दाग्र्स्यता-सुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपत्तक्षयोगेन।
- म प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रियगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंशुक्तमन-सिकारोऽश्चातुः परमार्थग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-ग्रुन्थतासुपस्तमते । तथाच ग्रून्थतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।
- य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽत्यातः संक्षतग्रन्य इति मनसिकरोति । ताञ्च संस्कृत-ग्रन्थतासुपस्तमते । तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपसम्भयोगेन ।
- य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्चपगतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽव्यातुरसंक्षतग्र्स्य दति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंक्षत-ग्रुन्यतासुपचभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।
- स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिम्युक्तमन-सिकारोऽव्यात्र्त्वन्तप्र्त्य द्रति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्वन्त-ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपत्तम्भयोगेन।
- स प्रज्ञापारमितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽस्थातुरनवरागग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग-श्र्त्यतासुपत्तमते। तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।
- स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरच्चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽव्यातुरनवकारग्रस्य इति मनसिकरोति। ताचाऽनव-कारग्रस्यतासुपस्त्रभते। तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपसम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञतः प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽश्यातः प्रकृतिश्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-श्रन्थतासुपल्लमते । तथाच श्रृत्थतयामन्यते उपल्लक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन सिकारोऽत्थातः सर्व्यथसंग्र्त्य इति सनसिकरोति । ताञ्च सर्व्यथसं-ग्रत्यतासुपत्रभते तथाच ग्रत्यतयासन्यते। उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्षपगतसर्व्याकारक्तता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽस्थातुः खलचणग्रूच्य इति मनसिकरोति । ताञ्च खलचण-ग्रुच्यतासुपलसते । तथाच ग्रुच्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरश्चपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽव्यातुरत्तपत्तमग्रुन्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुपत्तस्य-ग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतथामन्यते उपत्तस्योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽस्थातुरभावशून्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभावशून्यता-सुपत्तभते । तयाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चर्चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽव्यातुः खभावग्रूच्य इति मनसिकरोति। ताञ्च खभाव-ग्रूच्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूच्यतयामन्यते उपत्तस्थोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतस्रव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारोऽआतुरभावस्त्रभावग्रुव्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव-स्वभावग्रुव्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रूव्यतयामन्यते स्रपस्तभ-योगेन। पुनरपरं सुश्रुते वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायाञ्चरत्तप-गतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिषकारखेजोधातुरध्यात्तश्रूत्य इति मनिषकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मश्रून्यतासुपज्ञभते । तथाच श्रून्यतया-मन्यते उपज्ञस्थोगेन ।

स प्रज्ञापारिभितायाञ्चरस्रपणतस्र्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारखेजोधात्व्वं सिद्धांग्र्स्य इति मनसिकरोति । ताञ्च बस्द्धिः-ग्रुस्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रुस्यतयामन्यते उपस्रक्षशोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरच्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारक्षेजोधातुरध्यात्मबन्दिद्धांग्र्स्य इति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽध्यात्मवन्दिद्धांग्र्स्यतासुपलभते । तथाच ग्र्स्यतयामस्यते खपलक्ष-योगेन ।

स प्रजापार्सितायाञ्चरचपगतमर्थ्याकारज्ञता प्रतिषंयुक्तमन-सिकारखेजोधातः ग्रन्थताग्रन्थ इति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रन्थता-ग्रन्थतासुपलभते । तथाच ग्रन्थतयासन्यते उपलक्षथोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्वेजोधातुर्मेहाग्र्स्य दति मनसिकरोति । ताञ्च महा-ग्र्स्यतासुपस्तमते । तथाच ग्रस्यतयामस्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकार्स्तेजोधातः परमार्थग्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थग्र्न्यतासुपन्नभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपन्नभ-योगेन ।

म प्रज्ञापारमितायाञ्चर नपगतसर्वाकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारखेजोधातः संस्कृतग्रुत्य इति मनिषकरोति । ताञ्च संस्कृत-श्रुत्यतासुपस्तभते । तथाच श्रुत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्त्रेजोधातुरसंख्नतग्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंख्नत-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्त्रेजोधातुरत्यन्तशूत्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्त-शूत्यतासुपत्तभते। तथाच शूत्यतयामन्यते उपसक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्रोजोधातुरनवराग्रग्र्स्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनव-राग्रग्र्स्यतासुपलभते । तथाच ग्र्स्यतयामस्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारखेजोधातुरनवकारग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनवकारग्रन्यतासुपलभते। तथाच ग्र्ल्यतयामन्यते उपलम्भ-योगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्त्रेजोधातः प्रकृतिग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-ग्रून्यसुपस्तमते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्रोजोधातः सर्व्यधर्मग्रूच इति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व-धर्मग्रूच्यतासुपलसते। तथाच ग्रूच्यतयामच्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारखेजोधातः खलचणग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्च खल-चणग्रन्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतथामन्यते खपलभायोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतस्रव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारखेजोधातुरसुपस्रभग्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतुप-सम्प्रमुन्यतासुपस्रभते। तथाच ग्रम्थतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

च प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपणतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारक्षेजोधातुरभावग्र्स्य इति मनचिकरोति । ताञ्चाऽभाव-ग्रूस्यतासुपक्षभते । तथाच ग्रूस्यतयामन्यते खपक्रमथोगेन ।

य प्रज्ञापार् मिताथाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारकोजोधातुः खभावग्र्स्य दति मनसिकरोति । ताञ्च खभाव-ग्रस्यतासुपलभते । तथाच ग्रस्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारक्षेजोधात्तरभावस्त्रभावग्र्त्य इति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते खपत्तभ-योगेन ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचो महासवः प्रज्ञापारिमतायां चरव्यपातस्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिषकारो वायुधातुरधात्म-शूच्य इति मनसिकरोति । ताज्ञाऽधात्मशूच्यतासुपक्षभते । तथाच शूच्यतयामच्यते उपक्रभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन सिकारो वायुधातुर्व्वहिद्धाग्रिन्य इति मनसिकरोति । ताञ्च वहिद्धाग्रस्थतासुपत्तभते । तथाच ग्रस्थतथामन्यते उपत्तक्षभयोगेन । स प्रज्ञापारसितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-सनिषकारो वायुधातुरधात्मविहिङ्गांग्रुन्य इति सनिषकरोति । ताच्चाऽध्यात्मविहर्द्वाग्रुन्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारो वायुधातुः ग्रुन्थताग्रुन्य दित मनसिकरोति । ताञ्च ग्रून्थता-ग्रुन्थतासुपत्तभवे । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपत्तभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातुर्मदाग्र्न्य दति मनसिकरोति । ताञ्च मद्य-ग्रुन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातुः परमार्थशून्य इति मनस्रिकरोति। ताञ्च परमार्थशून्यतासुपलक्षते। तथाच शून्यतयामन्यते खपलक्षयोगेन।

च प्रज्ञापारिमितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारो वायुधातुः संख्वतग्र्न्य इति मनचिकरोति। ताच्च संख्वतग्र्न्यतासुपत्तभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपत्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो वायुधातुरसंक्त्रत्र्यः इति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽमंक्त्रत्र्युतासुपलभते । तथाच श्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिभितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातुरत्यन्तग्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-ग्रून्यतासुपत्तमते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपसम्ययोगेन । स प्रज्ञापारमितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातरनवरायग्रस्य इति मनस्किरोति। ताञ्चा-ऽनवरायग्रस्यतासुपलभते। तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातुरनवकारग्रून्य रित मनसिकरोति । ताज्ञाऽन-वकारग्रुन्यतासुपस्तमते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरचपगतधर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातः प्रक्षतिग्रुन्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रून्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रून्यतथासन्यते उपत्रकाथोगेन ।

य प्रज्ञापार्मिताथां चरचपगत्यव्यांकारज्ञता प्रतियंयुक्तमन-यिकारो वायुधातः सर्व्यधर्षशूच्य इति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्यधर्षशूच्यतासुपत्तभते । तथाच शूच्यतयामन्यते उपत्तभ-योगेन ।

स प्रज्ञापारमितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिक कारो वायुधातुः खलचणग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्च खल-चणग्र्न्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते वपलक्षयोगेन।

थ प्रजापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातुरनुपलकाग्रून्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽतु-पलकाग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते खपलकायोगेन।

स प्रज्ञापार्गितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वायुधातुरभावग्र्ल्य इति मनसिकरोति। ताझाऽभाव-ग्र्ल्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन स प्रज्ञापारिमितायां चरचपगतप्रवांकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिक कारो वायुधातः खभावग्र्न्य दति मनिसकरोति । ताञ्च खभा-वग्र्न्थतासुपन्नमते । तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपन्नभयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायां चरस्त्रपगतस्रव्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो वायुधातुरभावस्त्रभावग्रन्य द्ति सनस्विकरोति । ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्रन्यतासुपस्त्रभते । तथाच ग्रन्यतथासन्यते उपसम्भ-योगेन ।

पुनरपरं सुभते बोधिसलो महासलः प्रज्ञापारिमतायां चरस-पगतसर्वाकारज्ञता प्रांतसंयुक्तमनिस्कारो त्राकाणधातुरधातास्य्व्य इति मनिस्करोति । ताञ्चाऽधातास्य्व्यतासुपन्तभते । तथाच स्व्य-तथामन्यते उपन्तभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंधुक्तमन-सिकारो त्राकाशधातुर्व्वचिद्धांश्च्य इति मनसिकरोति। ताञ्च बहिद्धांश्च्यतासुपक्तभते। तथाच श्च्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सिताचां चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो त्राकाग्रधातुरधात्मविहिद्धांग्र्ल्य द्ति मनसिकरोति । ताचाऽधात्मविहिद्धांग्र्ल्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्ल्यतयाभन्यते खपत्तस्योगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो त्राकाग्रधातुः ग्रून्थताग्रून्य दित मनसिकरोति । ताञ्च ग्रून्यताग्रून्थतासुपल्तभते । तथाच ग्रून्थतयामन्यते खपल्लक्षयोगेन । स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन- सिकारो श्राकाशधातुर्महाग्रूस्य इति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्रूस्यतासुपलभते । तथाच ग्रूस्यतयामस्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरच्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो ज्ञाकाणधातुः परमार्थश्चन्य दति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थशून्यतासुपत्तभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो श्राकाणधातुः संख्वतग्र्त्य दृति मनसिकरोति। तार्च संख्वतग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो श्राकाणधातुरवंक्षतग्रूत्य इति मनसिकरोति । ताज्ञा-ऽसंक्षतग्रूत्यतासुपक्षभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपक्रमधोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्यगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन सिकारो ज्ञाकाणधातुरत्यन्त्रभूत्य इति मनसिकरोति। ताञ्चांऽत्यन्त-श्रन्यतासुपस्तमते । तथाच श्रन्यतयामन्यते उपस्तभयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो त्राकाशभातुरनवराग्रश्च्य इति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽनवराग्रश्च्यतासुपचभते । तथाच श्च्यतयासन्यते उपचक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्त्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो त्राकाग्रधातुरनवकारग्रन्य इति मनसिकरोति । ताञ्चा-नवकारग्रन्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलब्भयोगेन । स प्रज्ञापार्मितायां चरन्त्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयक्तसन- सिकारो त्राकाग्रधातुः प्रकृतिग्रून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रून्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो त्राकाशधातुः सर्व्यधर्माशून्य इति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्यधर्माशून्यतासुपलभते । तथाच शून्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो त्राकाणधातः खलचणग्रन्य इति मनसिकरोति । ताञ्च खलचणग्रन्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिंकारो ऋकाशधातुरत्तुपलम्भशूत्य इति मनसिंकरोति । ताद्या-ऽतुपलक्षश्चृत्यतासुपलमते। तथाच श्रत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो त्राकाग्रधातुरभावग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्च-ऽभावग्रन्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरन्नपगतसन्त्रां प्रतिसंघुक-मनसिकारो प्राकाणधातुः स्वभावग्रन्य रित मनसिकरोति । ताञ्च स्वभावग्रन्यतासुपस्त्रभेते । तथाच ग्रन्थतथामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतधर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो त्राकाग्रधातुरभावस्त्रभावश्चन्य दित मनसिकरोति। ताच्चा-ऽभावस्त्रभावश्च्यतासुपस्त्रभते। तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपसम्भ-योगेन।

पुनर्परं सुभूते वोधिसलो महासलः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरनप-

गतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसिकारो विज्ञानधातुरध्यात्मग्रूच्य इति मनसिकरोति। ताच्चाऽध्यात्मग्रूच्यतासुपलभते। तथाच ग्रूच्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानधातुविहर्द्वाग्र्त्य इति मनसिकरोति । ताञ्च विहर्द्वाग्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्त्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरक्पणतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातुरध्यात्मविद्धांग्रूल्ण इति मनसिकरोति। क ताञ्चाऽध्यात्मविद्धांग्रूल्यतासुपलभते। तथाच ग्रूल्यतयामन्यते उप-लक्षायमेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरस्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातः ग्रन्थताग्र्स्य इति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रन्थताग्र्स्थतासुपत्नभते। तथाच ग्रस्थतथामन्यते उपलक्ष्ययोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन्यपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातुर्मेदाग्रुन्य दति मनसिकरोति। ताञ्च महाग्रुन्यतासुपत्रभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपत्रक्रमधोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरव्यपगतमर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानभातः परमार्थशून्य इति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थशून्यतासुपक्तभते। तथाच शुन्यतयामन्यते उपस्रस्थोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातुः संख्नतग्रूत्य इति मनसिकरोति। ताञ्च संख्नतग्रुत्यतासुपखभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपखम्मयोगेन। स प्रज्ञापारसितायां चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानधातुरसंक्षतग्रूत्य द्वित सनसिकरोति। ताच्चाऽसंक्ष-तग्रूत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते अपत्तस्रयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातुरत्यन्तग्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्य-न्तग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायां चरस्रपगतसब्बीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानधातुरनवराग्रग्र्स्य इति मनसिकरोति । ताझा-इनवराग्रग्र्स्यतासुपलभते । तथाच ग्र्स्यतयासन्यते उपलस्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरलपगतसन्वीकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानधातुरनवकारग्रन्य इति सनसिकरोति । ताञ्चा-ऽनवकारग्रन्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्थतयासन्यते उपलस्सयोगेन ।

स प्रज्ञापारिभितायाञ्चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातः प्रकृतिग्रुत्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयासन्यते उपलस्भयोगेन ।

स प्रश्निपार्मितायां चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातः सर्व्यधर्माग्रूच इति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्यधर्माग्रूचतासुपलभते । तथाच ग्रूचतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्भितायां चरस्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातुः खलचलग्रान्य इति मनसिकरोति । ताञ्च खलचलग्रूत्यतासुपलभते । तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाँ चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंघुकमन-

सिकारो विज्ञानधातुरतुपलक्षग्रस्य इति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽत्तुपलक्षग्रस्यतासुपलमते। तथाच ग्रस्यतथामस्यते उपलग्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायां चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातुरभावग्रन्य दति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावग्र्न्थतासुपलभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलग्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानधातुः खभावग्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्च खभावग्रुन्यतासुपलभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलस्भयोगेन ।

य प्रज्ञापार्सितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानतुरभावस्त्रभावग्रूत्य इति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्रूत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयासन्यते उपलम्भ-योगेन।

पुनरपरं सुस्ते बोधिसचोमहासचः प्रज्ञापारिमतायां चरचपगतस्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिषकारोऽविद्याऽध्यात्मग्र्न्थेति मनिषकरोति । ताञ्चाऽविद्याध्यात्मग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽजिद्यावस्टिद्वांशुन्येति मनसिकरोति। ताञ्च वस्टिद्वांशुन्य-तासुपत्तभते। तथाच शून्यतयामन्यते अपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायां चरत्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽविद्याऽध्यात्मविद्धिंग्र्न्थेति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्म-विद्धिंग्र्न्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपत्तस्रथोगेन। स प्रज्ञापारिमितायां चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽविद्याग्र्ल्यताग्रुत्येति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रुत्यता-ग्रुत्यतासुपलसते। तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायां चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽविद्यामचाग्र्स्येति मनसिकरोति । ताच्च मचाग्र्स्यता-सुपलमते । तथाच ग्र्स्यतयामस्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽविद्यापरमार्थश्र्त्येति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थ-श्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपलस्भयोगेन।

म प्रज्ञापारिमतायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-भिकारोऽविद्यासंख्यतग्रन्येति मनिषकरोति । ताञ्च संख्यतग्रन्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलग्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतस्र्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-मिकारोऽविद्याऽसंक्ष्वतग्र्न्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंक्ष्वतग्र्न्यता-सुपलभते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन ।

स प्रज्ञास्याः स्वितायां चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिध्युक्तसन-सिकारोऽविधाऽत्यन्तग्रन्थेति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्तग्रून्थता-सुपलमते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-सिकारोऽविद्याऽनवराग्रग्र्न्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्र-ग्र्न्यतासुपत्तमते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायां चरत्रपगतसर्वेकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारोऽविद्याऽनवकारग्रूकेति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

म प्रज्ञापारिक्षतायाञ्चरस्वपगतयव्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽविद्या प्रकृतिग्र्स्यति सनस्विकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्र्स्यता-सुपस्कते । तथाच ग्र्स्यतयामन्यते उपस्कायोगेन ।

स प्रजापार्मितायाञ्चरस्यपगतस्र्वाकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽविद्यासर्व्यधर्मग्रुक्वेति सनस्किरोति। ताञ्च सर्वेधर्म-ग्रुत्यतासुपस्त्रभते। तथाच ग्रुत्यतया सन्यते खपस्रक्षायोगेन।

स प्रज्ञापारिक्षितायाञ्चरस्यणगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽविद्या खलचण्ड्यून्वेति मनसिकरोति। ताञ्च खलचण-ग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रुन्यतयामन्वते खपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिभितायाञ्चर्त्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारोऽविद्याऽनुपक्तकाश्चन्येति सनसिकरोति। ताञ्चाऽनुपक्तस-शुन्यतासुपक्तभते। तथाच शुन्यतयासन्यते उपक्रक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिभंवुक्तमन-सिकारोऽविद्यातो बज्जग्रस्थिति सनस्विकरोति। ताञ्चाऽभाव-ग्रस्थतासुपखभते। तथाच ग्रस्थतथामन्यते उपखकाथोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-सिकारोऽविद्यास्त्रभावश्र्त्येति मनसिकरोति । ताञ्चस्रभावश्र्त्यता-सुपस्तभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपस्तक्ष्योगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिस्युक्तसन-सिकारोऽविद्याऽभावस्त्रभावस्त्रस्येति सनस्किरोति। ताञ्चाऽ- भावसभावग्र्न्यतासुपसमते । तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपसम्भ-योगेन ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमच्चे महामचः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस-पगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिकारः संस्कारोऽध्यात्मश्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्मश्र्न्यतासुपलभते। तथाच श्र्न्यतथामन्यते उपज्ञक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारोविहिर्द्वाग्रन्य दित मनसिकरोति । ताञ्च विहर्द्धा-ग्रन्थतासुपत्तभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञाप्रारमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारोऽष्यात्मविहद्धांग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽष्यात्मविहद्धांग्रन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारः ग्रूत्यताग्रूत्य इति मनसिकरोति । ताञ्च ग्रूत्यता-ग्रूत्यतासुपलभते । तथाच ग्रूत्यतयामत्यते खपलस्योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारोमहाग्रून्य इति मनसिकरोति। ताञ्चमहा-श्रून्यतासुपलभते। तथाच श्रून्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारः परमार्थेग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थेग्रन्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन। स प्रज्ञापारिमतायाञ्चर स्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारः संस्कृतग्रून्य इति मनसिकरोति। ताञ्च संस्कृत-ग्रून्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रुन्यतथासन्यते खपस्तभयोगेन।

स प्रज्ञापार्भितायाञ्चरः चप्पगतस्वांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारोऽसंक्षतगृज्य इति भनसिकरोति। ताञ्चाऽसंक्षत-गृज्यतासुपत्तभते। तथाच गृज्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिसितायाञ्चरस्त्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारोऽह्यान्तराज्य इति सनसिकरोति। ताञ्चाऽह्यान्त-ग्रुत्यतासुपलभते। तथाच ग्रुत्यतथासन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्सिताचाञ्चरस्रपगतथर्वाकारज्ञता प्रतिबंदुसमन-सिकारः संस्कारोऽनवराय्यशूत्य इति मनिषकरोति । ताञ्चाऽनव-राष्ट्राशृत्यतासुपल्तभते । तथाच शृत्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारोऽनवकार्ग्यन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनव-कार्ग्यन्यतासुपत्रभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपत्रसयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारः प्रकृतिश्र्त्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-श्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच श्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः संस्कारः सर्व्यधर्माग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्माग्र्न्यतासुपस्तभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपस्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः संस्कारः स्वचचणग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्च स्वचचणग्र्न्यतासुपस्रभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिबंदुक्तसन-सिकारः संस्कारोऽनुपक्तसाग्रन्य दति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनुप-क्तसाग्रन्थतासुपक्तभते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपक्रसायोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसयुक्तमन-सिकारः संस्कारोऽभावग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव-ग्रुन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

म प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतस्रव्याकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-मिकारः संस्कारः खभावग्र्स्य इति मनिषकरोति। ताञ्च ग्रुत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रुत्यतथासन्यते उपक्रसधोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः संस्कारोऽभावस्त्रभावस्त्रस्य इति सनस्विकरोति । ताञ्चाऽ-भावस्त्रभावस्त्रस्यतासुपस्त्रभते । तथात्र स्त्यतयासन्यते उपस्तक्षयोगेन ।

पुनर्परं सुभूते बोधिसको महासक्तः प्रज्ञापारिभतायाञ्चर-स्नपगतसर्व्याकारभाता प्रतिसंयुक्तमनसिकारः विज्ञानसभ्यात्स्य्य्य-मिति मनसिकरोति। तञ्चाऽभ्यात्मध्य्यतायुपक्षभते। तथाच श्रन्यतयामन्यते प्रपक्तस्रयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारोविज्ञानं विद्धिर्ग्यस्थिति सनिधकरोति । ताञ्च विद्धिर्ग-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतथासन्यते उपत्तस्थयोगेन ।

स प्रजापार्सितायाञ्चरस्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंशुक्तसन-

सिकारो विज्ञानमध्यात्मविद्धार्यम्यमिति मनसिकरोति । ताच्चा-ध्यात्मविद्धार्य्यनासुपलभते तथाच ग्र्न्यतथामन्यते उपकक्ष-योगेन ।

स प्रज्ञापार िकतायाञ्चर स्वप्यतसर्वाकार जता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानं ग्र्-यताश्चन्यसिति सनसिकरोति । ताञ्चाश्च्यता-ग्र्न्यतासुपक्तभते । तथाच ग्रून्यतयासन्यते खपकस्त्रयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन− सिकारोविज्ञानं सहाग्रुत्यमिति सनधिकरोति। ताञ्च सहा-ग्रुत्यतासुपक्तभते। तथाच ग्रुत्यतथासन्यते खपक्तभवोगेन।

स प्रचापारिभिताबाञ्चर्लपगतस्रव्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विञ्चानं परसार्थश्च्निमित समसिकरोति। ताञ्च परमार्थश्चन्यताञ्चपलक्षते। तथाच श्च्यतवासन्यते उपकक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरलपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं संस्कृतग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च संस्कृत-ग्रत्यतासुपस्तमते। तथाच ग्रन्यतथासन्यते उपस्कायोगेन।

स प्रज्ञापार् शितायाञ्चरक्षपगतस्वांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं संस्कृतग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंस्कृत-ग्रुन्यतासुपस्तमते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते खपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-भिकारो विज्ञानसत्यन्तग्रुन्यसिति सनस्किरोति। ताञ्चाऽत्यन्त-ग्रुन्यतासुपक्तभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपक्रभयोगेन।

म प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतमर्व्याकारज्ञता प्रसिमंयुकामन-

सिकारो विज्ञानमनवराग्यश्चस्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनव-राष्यश्च्यतासुपत्तभते। तथाच श्च्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानमनवकारग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनव-कारग्रुन्यतासुपलभते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानं सर्व्यधर्मग्रूत्यमिति सनसिकरोति। ताञ्च सर्व-धर्मग्रूत्यतासुपचभते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन।

च प्रज्ञापार्सितायाञ्चरन्नपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-चिकारो विज्ञानं खलचणग्र्न्यसिति मनचिकरोति। ताञ्च खल-चणग्र्न्यतासुपलसते। तथाच ग्र्न्यतयासन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिषंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानमत्तुपलक्षाग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽतुप-लक्षाग्र्न्यतासुपलक्षते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षायोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो विज्ञानसभावध्यस्यिमिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव-ध्यासुपत्तभवे। तथाच ध्यायसम्यते उपल्यसयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिषंडुक्तमन-भिकारो विज्ञानं खभावश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च खभाव-श्र्त्यतासुपत्तभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो विज्ञानमभावस्रभावग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा- ऽभावस्त्रभावग्र्त्यतासुपस्तभते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते खपस्तभ-योगेन ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसको महासक्तः प्रज्ञापारिमताया-श्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिस्कारो नामक्ष्पमध्याता-श्च्यिमिति मनिसकरोति। ताञ्चाऽध्याताश्च्यतासुपक्षभते। तथाच श्च्यतयामन्यते उपक्रभयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो नामरूपं विद्धारिष्ट्यसिति सनसिकरोति। ताञ्च बह्दिद्वीर्यून्यतासुपलभते। तथाच यून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्नपगतस्रव्यांकारज्ञता प्रतिस्युक्तमनसि-कारो नामरूपमध्यात्मबहिद्धांग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मबहिद्धांग्र्त्यतासुपलसते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिस्कृतसनसि-कारो नामरूपं शूल्यताशूल्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च शूल्यता-शूल्यतासुपत्तभते । तथाच शूल्यतथामन्यते उपत्तकथोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाच्चरस्नपगतयर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो नामरूपं महाग्र्स्यमिति मनधिकरोति। ताच्च महा-ग्रुस्थतासुपद्धभते। तथाच ग्रुस्थतयामन्यते उपत्तसक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो नामरूपं परमार्थग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च पर-मार्थग्र्त्यतासुपत्रभते। तथात्र ग्र्त्यत्यामन्यते उपत्रक्षथोगेन। स प्रज्ञापारसिताचाञ्चरचपगतस्व्योकारज्ञता प्रतिसंदृत्रमन-सिकारो नामक्ष्पं संज्ञुतग्र्त्यासित सनसिकरोति । ताञ्च संज्ञुत-ग्र्त्यतासुपज्ञभते । तथाच ग्र्त्यतयासस्यते उपज्ञक्षायोगेन ।

य प्रज्ञापार् मिताय। श्चरचप्रगतसर्व्याकार जता प्रतिसंज्ञमन-सिकारो नामचप्रमसंक्ष्यतग्र्व्यमिति मनसिकरोति। ताचाऽसंक्षत-ग्रुत्यतामुपचभते। तथाच ग्रुत्यतथासन्यते उपखक्षयोगेन।

म प्रज्ञापारसितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिस्थुकसन-सिकारो नामक्रपमत्यन्तप्र्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-प्रत्यतासुपचमते । तथाच ग्रत्यतयामन्यते उपस्थायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतमर्व्वाकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-सिकारो नामरूपमनवराय्यग्र्न्थमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनव-राय्यग्र्न्थतासुपस्रमते । तथाच ग्रन्थतयाम्चते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चर जपगतयन्त्रीकारज्ञता प्रतिस्थुक्तसन-सिकारो नासरूपसनक्कार श्र्न्यसिति सनिविकरोति । ताज्ञाऽनव-कारश्र्न्यतासुपत्तभते । तथाच श्र्न्यतयासन्यते उपक्रभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्भितायाञ्चरस्वपगतयर्थाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो नामरूपं प्रकृतिश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-श्र्त्यतासुषुक्तभते । तथाच श्रूत्यतथामन्यते उपकृक्षजोगेन ।

स प्रज्ञापारिभितायाञ्चरचप्रगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंदुक्तमन-सिकारो नामरूपं सर्व्यधर्माशून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च सर्वे-धर्माशून्यतासुपक्तभते। तथाच शून्यतथामन्यते खपक्तम्थयोगेन।

म प्रज्ञापारमितायाञ्चरत्रपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो नामक्षं खत्तवणशूत्यिमिति मनसिकरोति। ताञ्च खत्तवणशूत्यतासुपत्तवते। तथाच शूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्वपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-चिकारो नामरूपमनुपलक्षग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽन्प-लक्षग्र्न्यतासुपलक्षते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मिताथाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंवृक्तमन-सिकारो नामरूपमभावग्र्रत्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभाव-ग्रूत्यतासुपस्रभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्चपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो नामरूपं खभावग्र्स्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च खभाव-ग्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते खपत्तसर्थोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो नामक्रपमभावस्त्रभावग्र्त्यमिति सनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावग्र्त्यतासुपलभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन।

पुनर्परं सुभूते बोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञापारिमतायाञ्चर-त्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसिकारः षड्यतनमध्यात्त्रग्र्न्य-मिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्मग्र्न्थतासुपत्तभते। तथाच ग्र्न्थतयामस्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिमयुक्तमन-सिकारः षड्ययतनं वर्ष्टिर्द्वाग्र्ल्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च वर्षि-द्वाग्र्ल्यतासुपस्तमते । तथाच ग्रूल्यतयामन्यते उपस्रकायोगेन । स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारः षडायतनमध्यात्मबिहिद्धांग्र्त्यिमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽध्यात्मबिहिद्धांग्र्त्यतासुपस्तभते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते उपस्तभ-दोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-सिकारः षड्यतनं ग्रून्यताग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्यताग्रून्यतासुपत्तमते। तथाच ग्रून्यतवामन्यते उपलस्थागेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपणतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कार: षड्गयतनं महाग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च महा-ग्रून्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलब्धयोगेन।

स प्रज्ञापारमितायाञ्चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्गयतनं परमार्थग्र्त्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च पर-मार्थग्र्त्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रत्यतयामन्यते उपलम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिस्युक्तमनसि-कारः षडायतनं संकृतगृज्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च संकृत-गृज्यतासुपलभते। तथाच गृज्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रजापार्मितायाञ्चरश्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिषंशुक्तमनसिकारः षड्ायतनमसंख्नतग्रून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंख्नत-ग्रून्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपत्तस्थोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः पड्रायतनमत्यन्तशून्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्त-शून्यतासुपत्तभते। तथाच शून्यतयामन्यते उपत्तस्रयोगेन। स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्ायतनमनवरायशूत्यिमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनव-राथ्यशूत्यतासुपलभते। तथाच शूत्यतयामन्यते खपलस्रयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्ययतनमनवकारशूर्त्यमिति मनस्विकरोति । ताञ्चाऽनव-कारशूर्व्यतासुपत्तभते । तथाच शूर्व्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्ष्यतनं प्रकृतिशूत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रकृति-शूत्वतासुपत्तमते। तथाच शूत्वतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्गयतनं सर्व्वधर्माग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्य-धर्माग्र्न्यतासुपखभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपखकायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्ययतनं खलचण्यस्यिमिति मनसिकरोति। ताञ्च खलचण्यस्यतासुपलभते। तथाच स्त्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्यातनमनुपचक्षश्च्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनुप-चक्षश्च्यतासुपचक्षते । तथाच श्च्यतयामन्यते उपचक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्ायतनसभावश्रन्यमिति सनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव-श्रन्यतासुपत्तभते। तथाच श्रन्यतयासन्यते उपस्वस्थोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरव्यगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारः षड़ायतनं स्रभावश्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च स्रभाव-श्र्न्यतासुपस्तमते । तथाच श्रून्यतथामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर सपगतसर्व्याकार ज्ञाता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः षड्यतनमभावस्यभावप्रत्यमिति मनस्किरोति । ताज्ञा-ऽभावस्यभावश्र्त्यतासुपल्लभते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपलक्ष-योगेन ।

पुनरपरं सुभूते वोधिमचो महामचः प्रज्ञापारमिताया-ञ्चरचपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिषकारः सर्गोऽध्यातासूत्य इति मनिषकरोति । ताञ्चाऽध्यातासूत्यतासुपचभते । तथाच सूत्य-तयामन्यते खपचमायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरच्नपगतस्रव्यांकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः सर्गो विद्विद्वांग्र्न्य इति मनसिकरोति । ताञ्च विद्विर्ग-ग्रुन्यतासुपखभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपखस्ययोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारः सर्गोऽध्यात्मविद्धांग्र्त्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्म-विद्वहांग्र्न्यतासुपल्जभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंवृक्तमन-सिकारः सर्गः शूत्यताशूत्य इति मनसिकरोति। ताञ्च शूत्यता-शूत्यतासुपज्ञभते। तथाच शूत्यतथामन्यते उपज्ञक्षयोगेन।

स प्रज्ञ।पार्मितायाञ्चरः प्रपातसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः सार्गी महाशून्य इति मनसिकरोति। ताञ्च महाशून्यता-सुपत्रभते। तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगन। स प्रज्ञापार मितायाञ्चरस्वपगतसर्व्वाकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्णः परमार्थेश्च्य इति मनसिकरोति । ताञ्च परमार्थे-श्च्यतासुपक्षभते । तथाच शूच्यतयामन्यते खपक्षक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार् िमतायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार: स्पर्भ: संक्षतग्रूत्य दति मनसिकरोति। ताञ्च संक्षत-ग्रूत्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्भाऽसंस्कृतग्रूत्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽसंस्कृत-ग्रुत्यतासुपस्तभते । तथाच ग्रुत्यतथासन्यते उपस्कार्योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारः सर्ग्योऽत्यन्तग्र्स्य दित मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्तग्र्स्यता-सुपस्तमते । तथाच ग्रुत्यतयामन्यते स्पस्तकोयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर स्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः सर्वेष्णाऽनवरायशून्य इति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनवराय-श्रन्थतासुपत्तभते । तथाच श्रन्थतथामन्यते खपत्तकायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिभयुक्तमन-सिकारः सर्गाऽनवकारशून्य दति मनिषकरोति । ताञ्चाऽनवकार-शून्यतासुपत्तभर्ते । तथाच शून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्वपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्गः प्रकृतिग्रस्य इति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृति-ग्रस्थतासुपत्तभते । तथाच ग्रस्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

षिकारः स्वर्णः सर्वधर्माश्रुत्य इति मनिषकरोति । ताञ्च सर्वधर्मः-श्रुत्यतासुपत्तभते । तथाच श्रुत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्वर्णः स्वलचणग्रून्य दति मनिषकरोति । ताञ्च स्वलचण-ग्रून्यतासुपलभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः स्पर्गोऽत्तपस्तसग्रूत्य इति सनसिकरोति । ताञ्चाऽतुपस्तस-शूत्यतासुपस्तभते । तथाच श्रूत्यतयासन्यते उपस्तसयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्णाऽभावश्रन्य द्रति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभावश्र्त्यता-सुपक्तभते । तथाच श्रन्यतथामन्यते उपस्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमिनायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्धः स्वभावग्रन्य दित मनसिकरोति। ताञ्च स्वभाव-श्रूत्यतासुपस्तभते तथाच श्रूत्यतयासन्यते उपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः स्पर्गीऽभावस्वभावग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽभावस्वभावग्र्न्यतासुपत्वभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपक्रस्य-योगेन।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचो महासचः प्रज्ञापारिमतायाञ्चर-चपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिषंशुक्तमनसिकारो बेदनाऽध्यात्मग्रूव्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽध्यात्मग्रूव्यतासुपसभते । तथाच ग्रूव्यतया-सन्यते उपसभायोगेन । स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना विद्धांग्र्रस्टेति मनिकरोति। ताञ्च विद्धां-ग्रन्यतासुपत्तभते। तथाच ग्रन्यतयासन्यते उपत्तकायोगेन।

स प्रज्ञापार्मिनायाञ्चरस्नपगतसर्थाकारज्ञा प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽध्यात्मविद्धांश्र्त्येति मनसिकरोति । ताञ्चा-ऽध्यात्मविद्धांश्र्न्यतासुपस्तभते । तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपसम्भ-योगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना ग्रून्थताग्रुन्थेति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रून्थता-ग्रुन्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रून्थतयामन्थते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो वेदना महाग्र्स्येति मनसिकरोति। ताञ्च महाग्र्स्यता-सुपत्नभते। तथाच ग्रुस्यतयामस्यते उपत्रक्षथोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्नपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो वेदना परमार्थग्र्स्थेति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थ-ग्रुत्यतासुपत्नभते। तथाच ग्रुत्यतयामन्त्रते उपत्तस्थोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना संक्षतग्र्त्येति मनसिकरोति । ताञ्च संक्षतग्र्त्यता-स्रपन्नभते । तथाच ग्रूत्यतयामन्यते उपन्नभयोगेन ।

स प्रज्ञापारिभितायाञ्चरत्रपणगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽसंस्कृतग्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंस्कृत-ग्र्त्यतासुपत्तभते। तथाच ग्र्त्यतयामन्यते खपत्तम्भयोगेन। स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽत्यन्तग्रून्थेति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्तग्रून्यता-सुपलमते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चर स्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽनवराग्रशृत्वेति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्र-श्रृत्यतासुपखभते। तथाच श्रृत्यतयामन्यते उपजम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो वेदनाऽनवकारग्रुन्येति सनस्किरोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रुन्यतासुपच्चभते। तथाच ग्रुन्यतयासन्यते खपखस्रयोगेन।

स प्रज्ञापारिमताथाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाप्रकृतिग्रुन्येति मनसिकरोति । ताञ्च प्रकृतिग्रुन्यता-सुपखभते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपस्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनासर्व्यधर्मग्रून्येति मनसिकरोति। ताञ्च सर्व्यधर्म-श्रून्यतासुपत्तभते। तथाच श्रून्यतयामन्यते उपत्तस्योगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदना खखचणग्रून्येति मनसिकरोति। ताञ्च खखचण-ग्रून्यतासुपखमते। तथाच ग्रून्यतयामन्यते उपखम्भयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वेदनाऽनुपलस्रश्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनुपलस्र-श्र्त्यतासुपलस्ते। तथाच श्र्त्यतयामन्यते उपलस्त्रयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिस्युकमन-

धिकारीवेदना भावशून्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभाव शून्यता-सुपलभते । तथाच शून्यतयामन्यते खपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार मितायाञ्चरक्षपगतयर्वाकारज्ञता प्रतिस्युक्त-मनस्कितारोवेदना खभावग्रन्थेति मनस्किरोति। ताञ्च खभाव-ग्रन्थतासुपक्षभते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपक्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त-सनस्कारोवेदनाऽभावखभावग्रन्थेतिमनस्किरोति । ताञ्चाऽभाव-खभावग्रन्थतासुपस्किते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपस्काथोगेन ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधियतो मद्यायतः प्रज्ञापार्मितायाञ्च-रत्रपगतसर्वोकारज्ञनाप्रतिसंयुक्तमनिषकारसृष्णाऽध्यात्मश्र्न्येति मन-सिकरोति । ताञ्चाध्यात्मश्र्न्यतासुपत्रभते । तथाच श्र्न्यतथा-मन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रजापारिमितायाञ्चर ज्ञप्यत सर्व्याकार ज्ञताप्रतिबंधुक्रमनिय कारस्तृष्णाविद्वर्द्वीश्चन्येति मनस्विकरोति । ताञ्च विद्वर्द्धीश्चन्यता-सुपत्तभते । तथाच शून्यतयामन्यते उपत्तक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारमितायाधरन्यगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारसृष्णाऽध्यात्मविस्द्वीग्रुन्टेति मनसिकरोति। तास विस्द्वी-ग्रुन्थतासुपत्तभते। तथाच ग्रुन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारमितायाञ्चरत्रपगत सर्वीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारसृष्णाऽध्यात्मविद्धीयात्मेति मनसिकरोति। ताञ्चाध्यात्मविद्धी शुन्यतासुपस्तमते । तथाच श्रूत्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतधर्वाकार्ज्ञता प्रतिमंयुक्तमन्वि-

कारसृष्णाग्र्न्यताग्र्न्येति मनसि करोति। ताञ्च ग्र्न्यताग्र्न्यतासुप-स्नमते। तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपस्वसयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि कारस्तृष्णामहाग्रुन्येति मनसि करोति । ताञ्च महाग्रुन्यतासुप-स्नमते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरत्रपगतसर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कार्स्कृष्णापरमार्थग्र्ज्येति मनसि करोति । ताञ्च परमार्थ ग्र्ज्यतासुपत्तभते । तथाच ग्र्ज्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्वपगत सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिस-कारकृष्णासंस्कृतग्रन्थेतिमनिस करोति । ताञ्च संस्कृतग्रन्थतासुपत्त-समते । तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपस्कथोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञताप्रतिषंयुक्तसनसि-कारस्तृष्णाऽपंस्कृतग्र्रन्येति सनसि करोति । ताञ्चासंस्कृतग्र्न्यता-सुपत्तभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिभितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्त मनिस कारस्तृष्णाऽत्यन्तग्रुन्येतिमनिस करोति । ताञ्चाऽत्यनाग्रुन्यतासुप-स्नभते । तथाच ग्रुन्यतयामन्यते उपस्कायोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसन्त्रीकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिक कारस्तृष्णाऽनवराग्रग्रन्थेति मनिष करोति । ताञ्चाऽनवराग्रग्र्न्थता-सुपत्तसते। तथाच ग्रन्थतयामन्यते उपत्तसयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमन्सि कारस्तृष्णाऽनवकारग्र्त्येतिमनसि करोति । ताञ्चाऽनवकारग्र्त्यता-सुपखभते । तथाच ग्रन्यतयामन्यते उपस्वभयोगेन । य प्रज्ञापारसितायाञ्चरचपगतभव्याकारज्ञताप्रतिमंयुक्तमनिष कारसृष्णाप्रकृतिग्र्त्येति मनिष करोति। ताञ्च प्रकृतिग्रूत्यता-सुपचभते। तथाच ग्रूत्यतथासन्यते उपचम्भयोगेन।

स प्रज्ञारिमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिषकार स्वृष्णासर्वधक्षेग्र्यत्येतिमनिष करोति । ताञ्च सर्वधक्षेग्र्य्यतासुपन्तते। तथा च ग्र्य्यतथामन्यते खपन्नस्रयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मिताषाञ्चरत्रपगतमर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनिक् कारस्वृष्णाखलचणग्र्य्येतिमनिष करोति । ताञ्च खलचणग्र्य्यता-सुपलभते । तथाच ग्र्य्यतथामय्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मिताचाञ्चरत्रपगतयन्त्रीकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारस्तृब्वाऽनुपन्नभाग्र्न्येति मनसि करोति । ताञ्चाऽनुपन्नभाग्र्न्य-तासुपन्नभते । तथा च ग्रून्यतयामन्यते उपन्नभयोगेन ।

य प्रज्ञापार्गमतायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसि-कारसृष्णाऽभावग्र्र्न्येतिमनसि करोति। ताञ्चाऽभावग्र्न्यतासुप-स्त्रभते। तथा च ग्रुन्यतयामन्यते उपस्कायोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारस्रुष्णास्त्रभावग्र्रन्येति मनसि करोति । ताञ्च स्त्रभाव-ग्रून्यतासुपत्तमते । तथा च ग्रून्यतयामन्यते उपस्रभायोगेन ।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्त मनसि कारस्तृष्णाऽभावखभाव ग्रन्थेतिमनसि करोति । तासाऽभावखभाव ग्रन्थतासुपत्तमते । तथा च ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

पुनर्परं सुभृते बोधिसलोमहासलः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरसप-

गतसर्वाकार ज्ञताप्रतिभंयुक्तमनसिकार उपादानमधात्मशून्यमितिं सनसिकरोति । ताञ्चाधोत्मशून्यतासुपक्तभते । तथाच शून्यतया-मन्यते उपक्रमायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरन्नपगतमर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिक-कार उपादानं विद्वद्वांक्र्न्यमिति मनिस करोति। तस्च विद्वां-श्रन्यतासुपत्नभते। तथाच श्रन्यतया मन्यते उपत्नभयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतधर्वाकार्ज्ञता प्रतिषंयुक्तमनिक्ति कार खपादानमध्यात्मविहर्द्धाश्च्यमितिमनिष करोति । ताञ्चाऽ-ध्यात्मविहर्द्धाश्च्यतामुपचमते । तथा च श्च्यतया मन्यते खपचम्भ-धोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरच्चपगतसर्व्याकार्ज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिक् कार उपादानग्र्त्यताग्र्न्यमिति मनिष करोति । ताञ्च ग्रुन्यता-ग्रुन्यतासुपभते । तथा च ग्रुन्यतया मन्यते उपसम्भयोगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिष कार उपादानं महाग्र्न्यमितिमनिष करोति। ताञ्च महाग्र्न्यता-सुपलभते। तथा च ग्र्न्यतथा मन्यते उपलक्षयोगेन।

च प्रज्ञापार् नितायाञ्चरच्नपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तसन− विकार उपादानं पर्मार्थग्रन्यभितिसनिस करोति । ताञ्च पर्न मार्थग्रन्यतासुपलभते। तथा च ग्रन्थतयासन्यते उपलक्षयोगेन ।

च प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतमञ्जीकार्ज्ञताप्रतिमंयुक्तमनिक-कार्जपादानं संक्षतस्यमिति मनिष करोति। ताञ्च संक्षतस्या-सुपन्नभते। तथा च स्न्यतया मन्यते जपन्नभयोगेन। य प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्रमनिध-कार उपादानमसंस्कृतग्रन्यमितिमनिध करोति । ताञ्च असंस्कृत-ग्रन्थतासुपस्तभते । तथा च ग्रन्थतया सन्यते उपसम्भयोगेन ।

च प्रज्ञापार्मितायाञ्चरव्यपनसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्त मनसिकार उपादानमञ्चनग्र्त्यमितिमनसि करोति । ताञ्चाऽत्यन्त-ग्र्त्यतासुपत्रभते । तथा च ग्रत्यतयामन्यते उपस्रभयोगेन ।

य प्रज्ञापार्भितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतियंयुक्तमनसि-कार खपादान मनवरायग्रन्थमितिमनसि करोति। ताञ्चाऽनवराय-ग्रन्थतासुपस्रभते। तथा च ग्रुन्यतयामन्यते खपस्रभयोगेन।

ष प्रज्ञापारिभितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि~ कार खपादानमनवकारग्रस्थिमित मनसि करोति। ताञ्चाऽनवकार-ग्रस्थताञ्जपत्तभेते। तथा च ग्रस्थतया मन्यते खपत्रस्थयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतमर्थ्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिम-कार उपादानं प्रकृतिग्रन्यमितिमनिष करोति। ताञ्च प्रकृति-ग्रन्थतासुपत्तभते। तथा च ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रजापारिमितायाञ्चरस्रपगतधर्वकारज्ञताप्रतिष्युक्रमनिस-कार उपादानं सर्वधर्म ग्रन्यमितिमनिस करोति। ताञ्च सर्वधर्म-ग्रन्यतासुपस्रभते। तथा च ग्रन्यतयामन्यते उपस्रभयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरः च्रापातस्य विकासमानिक कार उपादानं खलचण्यः स्मिति करोति। ताञ्च खलचण्यः स्थलचण्यः स्थलचण्याः स्याः स्थलचण्याः स्याः स्थलचण्याः स्थलचण्याः स्थलचण्याः स्याः स्थलचण्याः स्थलचण्याः स्थलचण्याः स्थलचण्याः स्थलचण्याः स्थलचण्याः स्याः स्याः स्याः स

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरसपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-

कार खपादानमनुपचन्नग्रस्यमितिमनिस करोति। ताञ्चाऽनुपचन्न-ग्रस्यतासुपचभते। तथा च ग्रस्यतयामन्यते खपचन्नश्योगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाश्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कार उपादानमभावश्र्स्यमिति मनसिकरोति ताश्चाऽभावश्र्स्यता-सुपखभते। तथा च ग्रस्थतयामस्यते उपस्कायोगेन।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्नपगतसर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिस-कार उपादानं स्वभावश्चस्यमितिमनिसकरोति । ताञ्च स्वभाव-श्चस्यतासुपस्तभते । तथा च श्चस्यतयामन्यते उपस्रस्ययोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्नपगतसर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कार उपादानमभावस्त्रभावग्रन्यमितिमनसि करोति। ताञ्चाऽभाव-स्त्रभावग्रन्यतासुपत्तभते। तथा च ग्रन्थतयामन्यते उपलक्षयोगेन।

पुनरपरं सुभृते बोधिसलो महासलः प्रज्ञापारमितायाञ्चरच-पगतसन्त्राकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिषकारोभवोऽध्यातम शून्य इति मनिष करोति । ताञ्चाऽध्यातमशून्यतासुप्रज्ञभते। तथा च शून्य-तथामन्यते खपलसायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाश्चरच्चपगतस्र्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिक्ष-कारो भवो विद्धिर्वाग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताश्च विद्धिः-ग्रून्यतासुपचभते। तथा च ग्रून्यतयासन्यते उपचक्षस्रयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिक कारोभवोऽध्यात्मविस्क्रिंग्य्न्य इति मनिष करोति। ताञ्चाऽध्यात्म-विस्क्रिंग्य्न्यतासुपत्तभते। तथा च ग्रूत्यतथा मन्यते उपलक्षयोगेन। स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्त-मनिष कारोभवः ग्रन्थताग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्च ग्रन्थताग्र्न्थता-सुपलभते। तथा च ग्रन्थतया मन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरक्षपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोभव महाग्रून्य इति मनसि करोति। ताञ्च महाग्रून्यता-सुपख्मते। तथा च ग्रून्यतया मन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोभवः परमार्थे ग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्च परमार्थे ग्रन्यतासुपत्रभते। तथा च ग्रन्यतथा मन्यते उपत्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरव्यगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोभवः संक्रतग्र्न्यदित मनसिकरोति । ताञ्च संक्रतग्र्न्यता-सुपलभते । तथा च ग्रन्यतया मन्यते खपलभायोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिस कारोभवोऽसंकृतग्र्न्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंकृतग्र्न्यता सुपलभते। तथा च ग्रन्यतथा मन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मिताञ्चरन्नपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोभवोऽत्यन्तग्रन्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽत्यन्तग्रन्यता-सुपज्जभते। तथा च ग्रन्यतया मन्यते उपक्षभयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि कारोभवोऽनवरायग्रन्य दित मनसिकरोति । ताञ्चानवरायग्रन्य तासुपस्तमे । तथा च ग्रन्यतया मन्यते उपस्तस्योगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्रपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिनंयुक्तसनसि-कारोभवोऽनवकार श्रून्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवकार-श्रून्यतासुपस्ति। तथा च श्रून्यतथा मन्यते खपस्तक्षयोगेन। स प्रज्ञापारिमितायाञ्चर ज्ञपगतसर्ज्याकारज्ञताप्रतिसंशुक्तमनसि-कारोभवः प्रकृतिग्रन्य इति भनसि करोति। ताञ्च प्रकृति-ग्रुन्थतासुपस्त्रभते। तथा च ग्रून्थतया मन्यते उपस्काथोगेन।

स प्रजापार्मिताथाञ्चरत्नपगतसर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिस-कारोभवः सर्वधक्षेत्र्स्य इति मनिस करोति। ताञ्च सर्वधक्षेत्र्स्यता-सुपक्षभते। तथा च ग्रूत्यतथा मन्यते उपक्रमायोगेन।

य प्रज्ञापारिमितायाञ्चरकपणतभर्वाकारज्ञताप्रतिबंधुक्रमनिष कारोभवः खल्रचण्याच्य इति मनिष करोति। ताञ्च खल्रचण ग्रत्थतासुपल्रभते। तथा च ग्रत्थतथा मन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरः प्रणगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिषंयुक्तमनिष-कारोभवोऽतुपस्रक्षग्र्य इति मनिष करोति। ताञ्चाऽतुपस्रक्ष-ग्रस्थतासुपस्रभते। तथाच ग्रूस्थतया मन्यते उपस्रक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरकापगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंशुक्रकास-कारोभवोऽभावग्र्स्य इति मनसि करोति। ताञ्चाऽभावग्रस्थता-सुपलभते। ताञ्चाऽभाव ग्र्स्यतासुपलभते। तथा च ग्रस्थतथा मन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिष्युक्तमनिस कारोभवः खभावग्रन्य दति मनसिकरोति। ताञ्च खभावग्रन्यता-सुपलमते। तथा च ग्रन्यतया मन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरश्नपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिकारोभवोऽभावग्रन्य इति मनिष करोति। ताञ्चाऽभावस्त्रभाव-ग्रूत्यतासुपस्ते। तथा च ग्रूत्यतया मन्यते उपस्तक्ष्मयोगेन। पुनर्परं सुभृते बोधिसलो महासलः प्रज्ञापारिमतायाञ्चरत्र-पगतस्रव्योकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिकारोजातिरध्यात्मशूत्येति मनिस करोति। ताञ्चाऽध्यात्मशृत्यतासुपत्तभते। तथा च शृत्यतया मन्यते उपत्तम्ययोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतधर्याकारज्ञताप्रतिषंयुक्तमनिष कारो जातिविच्हिर्हा ग्रन्य इति मनिष करोति। ताञ्च विच्हिर्ग-ग्रन्यताश्चपत्तभते। तथा च ग्रन्यतया मन्यते खपत्तक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिस्युक्तमनसि-कारोजातिरध्यात्मविस्द्वांग्र्ल्य इति मनसिकरोति। ताञ्चाऽध्यात्म विस्द्वांग्र्ल्यतासुपच्चभते। तथा च ग्र्ल्यतथा मन्यते उपचक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारो जातिग्र्ज्यताग्र्ल्य इति मनसिकरोति। ताञ्च ग्र्ल्यता-ग्रुत्यतासुपचभते। तथा ग्रुत्यतया मन्यते उपचय्यथोगेन।

स प्रज्ञापार् िमताथाञ्चरस्रपगतथर्वाकारज्ञताप्रतिष्युक्तमनिष-कारो जातिमद्दाग्रस्य इति मनिष करोति। ताञ्च मद्दाग्रस्यता-सुपत्तभते। तथा च ग्रस्यतथा मन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मिताञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंधुक्तमनसि-कारोजातिः परमार्थग्रन्य इति मनसि करोति । ताञ्च परमार्थ ग्रुन्यतासुपचभते । तथा च ग्रुन्यतया मन्यते खपचस्थयोगेन ।

च प्रज्ञापारिमितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोजाति: संक्तृतश्र्न्यता मनसिकरोति। ताञ्च सक्तृतश्रन्यता∽ सुपत्तभते। तथा च श्रन्यतथा मन्यते उपत्तमभयोगेन। स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरच्यागतसर्वाकार्ज्ञताप्रतिषयुक्तमनसि-कारो जातिरसंक्षतग्र्स्येति मनसिकरोति । ताञ्चाऽभंक्षतग्र्स्यता-सुपत्तभते । तथा च ग्रुस्यतया मन्यते उपत्रस्थयोगेन ।

य प्रज्ञापारिमताताञ्चरस्रपगतमर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तवनिध-कारोजातिरत्यन्तग्रुव्येति मनिष करोति। ताञ्चात्यन्तग्रुव्यता-सुपलभते। तथा च ग्रूत्यतया मन्यते उपलक्षयोगेन।

य प्रज्ञापारिमतायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिस-कारोजातिर्नवराग्रग्र्त्येति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनवराग्रग्र्त्य-तासुपन्नते। तथा च ग्र्त्यतथामन्यते उपनक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारञ्जताप्रतिसंशुक्तमनिध-कारोजातिरनवकार शूल्येति मनिस करोति । ताञ्चाऽनवकार-शूल्यतासुपचमते । तथा च शूल्यतथा मन्यते खपलस्थयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोजातिः प्रज्ञतिग्रःचेतिमनसिकरोति । ताञ्च प्रज्ञतिग्रःचता-सुपत्तभते । तथा च ग्रःचतथा मन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयक्षमनसि-कारोजातिः सर्वधर्मग्रुत्येति मनसिकरोति। ताञ्च सर्वधर्म-ग्रुत्यतासुपलभते। तथा च ग्रुत्यतया मन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरन्नपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिस-कारोजातिः खलचणग्रस्यिति मनिस करोति । ताञ्च खलचण-ग्रस्यतासुपचते । तथा च ग्रस्यतयामन्यते उपचम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चर्चपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-

कारोजातिरसुपलक्षश्र्न्थेति मनिष करोति। ताञ्चाऽसुपलक्ष-श्रन्यतासुपलक्षते। तथा च श्रन्यतथामन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरच्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोजातिरमावश्रस्थेति सनसिकरोति। ताञ्चाऽभाव श्रूस्थता-सुपखभते। तथा च श्रूस्थतया सन्यते खपखस्रयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच्रपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोजाति: खभावग्र्त्यद्दित मनसि करोति। ताञ्च खभाव-ग्र्न्थतासुपखमते। तथा च ग्रून्थतया मन्यते उपखम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगत सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारोजातिरभावखभावग्रन्येति सनस्वितरोति। ताज्ञाऽभावखभाव-ग्रन्थतासुपखभते। तथा च ग्रन्थतया मन्यते खपखभायोगेन।

पुनरपरं सुभूते वोधियलोमहायलः स्पर्धः वेदना त्रण्या उपा-दानं भवं जातिः जरामरणं सृत्युपस्यानानि भावयति । तानि च सृत्युपस्यानान्युपस्रभते । तेस्य सृत्युपस्यानेर्मन्यते उपस्रभयोगेन । एवं, सम्यक् प्रहणानि च्हिस्पादान् दन्त्रियाणि वसानि । बोध्य-द्वानि त्रार्थाष्टाङ्गामागें त्रार्थ्यसत्यानि ध्यानानि त्रप्रमाणानि त्रारूष्यसमापत्तीः विमोचान् अतुपूर्वविद्यारसमापत्तीः शून्यता-निसत्ताप्रणिहितविमोचम् स्वानि त्रिभिद्याः समाधीन् धारणी-सुखानि तथागतवसानि वैशारद्यानि प्रतिसम्बदः महाकर्षणं त्रावेणिकयुद्धधर्मान् ।

स प्रज्ञापार्मिताञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमनिस-कारोजरामरणमध्यात्मशून्यमितिमनिसकरोति । ताञ्चाऽध्यात्म-शून्यतासुपज्ञभते। तथाच शून्यतथा मन्यते उपज्ञक्षयोगेन। स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तसनसि-कारो जरामरणं विद्वद्वीध्र्न्यमिति मनसि करोति। ताञ्च विद्वद्वी-ध्रन्यतासुपत्तभते। तथाच श्रन्यतथा मन्यते उपलक्षयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चलपगतसर्वाकारञ्जताप्रतिसंयुक्तमनसि-कारो जरामरणसथात्मविद्धिग्र्ग्यमितिमनसि करोति । ताञ्चा-ऽध्यात्मविद्धिग्र्ग्यतासुपलभते। तथाच ग्र्ग्यतया मन्यते उपलक्ष-योगेन।

य प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्रपगतमर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तसनिध-कारोजरामरणं ग्रून्यताग्रुन्यभितिमनिस करोति । ताञ्चग्रुन्यता-ग्रून्यतामुपस्तते। तथाच ग्रून्यतया मन्यते उपसम्भयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन्नपगतसर्वाकारज्ञताप्रतिषेपुक्रमनसि-कारोजरामरणं महाग्र्न्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च महाग्र्न्यता-सुपत्तमते । तथाच ग्रन्यतया मन्यते उपत्तमयोगेन ।

स प्रज्ञापार् मितायाञ्चरत्नपगतभर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणं परमार्थभ्रत्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च पर-मार्थभ्रत्यतासुपस्तभते। तथाच भ्रत्यतयामन्यते उपस्तक्षथोगेन।

स प्रज्ञापार् िमतायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिमंयुक्तमन-सिकारो जरामर्णं संक्षतग्र्न्यिमित मनसिकरोति । ताञ्च संक्षत-ग्र्न्यतासुपल्पमते । तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपल्पसयोगेन ।

य प्रज्ञापार मितायाञ्चरन्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणमसंक्षतग्रस्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽसंक्षत-ग्रस्यतामुपत्तमते । तथाच ग्रस्यतथामन्यते उपत्तकायोगेन। म प्रज्ञापारिमितायः धरस्यपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणमत्यन्तग्रून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽत्यन्त-ग्रून्थतासुपस्तभते । तथाच ग्रून्थतयामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरस्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणमनवराग्रश्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्चाऽनव-राग्रश्रत्यतासुपस्तमते । तथाच ग्र्त्यतयामन्यते खपस्तम्योगेन ।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतधर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणमनवकारग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चाऽनव-कारग्र्न्यतामुपत्रभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपत्रक्षयोगेन।

य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणं प्रक्रतिग्र्न्यमिति मनसिकरोति। ताञ्च प्रक्रति-ग्र्न्यतासुपुत्तभते। तथाच ग्र्न्यतयामन्यते उपत्तस्रजोगेन।

स प्रज्ञापार्मिताथाञ्चर्त्वपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणं सर्व्वधर्मग्रून्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च सर्व्व-धर्मग्रून्यतासुपस्तमते । तथाच ग्रून्यतयामन्यते खपसम्भयोगेन।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारो जरामरणं खलचणग्र्न्यमिति सनसिकरोति । ताञ्च खल-चणग्र्न्यतासुपलभते । तथाच ग्रुन्यतयासन्यते उपलक्षथोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरामरणमनुपलक्षश्च्यमिति मनसिकरोति। ताञ्चा-ऽनुपलक्षश्च्यतासुपलमते। तथाच श्च्यतयामन्यते उपलक्षथोगेन। स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन- सिकारो जरामर एम भावग्र्न्यमिति मन सिकरोति । ताञ्चाऽभाव-श्रत्यतासुप सभेते । तथाच श्रत्यतयामन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मिताथाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिषंयुक्तसन-सिकारो जरामर्णं खभावग्र्त्यमिति मनसिकरोति । ताञ्च स्वभावग्र्त्यतास्रुपस्तभते । तथाच ग्र्त्यतथामन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरचपगतसर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो जरासर्णसभावस्त्रस्थिति सनस्करोति । ताञ्चा-ऽभावस्त्रभावश्र्त्यतासुपस्त्रभते । तथाच श्रून्यतयामन्यते उपसन्ध-योगेन ।

पुनर्परं सुभृते बोधिसच्छो महासचः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरच-पगतसञ्चौकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमनसिकारः स्मृत्युपस्थानानि भाव-यति । तानि च स्मृत्युपस्थानान्युपस्तमते । तैश्च स्मृत्युपस्थानेर्भन्यते स्वपस्तभायोगेन ।

स प्रज्ञापार्भितायाञ्चरज्ञपगतसर्वाकारञ्चता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः सस्यक्पप्रहाणानि भावयति । तानि च सस्यक्पप्रहाणान्युप-स्रभते । तेञ्च सस्यक्पप्रहाणेर्भन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञाप्रारिमतायाञ्चरत्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः च्छिपादान् भावयति । तानि च च्छिपादानुपज्ञभते । तेच्च च्छिपादीर्मन्यते उपज्ञक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः इन्द्रियाणि भावयति । तानि चेन्द्रियान्युपस्तमते । तेश्व-न्द्रियोग्यते उपस्थयोगेन । स प्रज्ञापारिमतायाञ्चरज्ञपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो बसानि भावयति । तानि च बसान्युपस्तभते । तेञ्च बस्ती-र्मन्यते उपस्कायोगेन ।

स प्रज्ञापारिमताथाञ्चर स्वपगतसर्व्याकार जता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो बोध्यङ्गानि भावयति । तानि च बोध्यङ्गास्युपत्तभते । तैय बोध्यङ्गर्मस्यते उपलक्ष्ययोगेन ।

स प्रजापार्सितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारञ्चता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गं भावयति । तेश्चाऽर्थ्याष्टाङ्गमार्गसुपत्तभते । तेन चार्य्याष्टमार्गन मन्यते उपलक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरस्रपगतधर्याकारज्ञता प्रतिषंयुक्तमन-सिकार श्रार्थ्यसत्यानि भावयति । तानि चार्यसत्यान्दुपस्तभते । तैञ्च श्रार्थ्यसत्यैर्भन्यते उपसम्भयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्वाकारज्ञता प्रतिस्युक्तमन-सिकारो ध्यानानि भावयति । तानि च ध्यानास्युपचमते । तैय ध्यानेन मन्यते खपचस्रयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽप्रमाणानि भावयति । तानि चाप्रमाणान्युपज्ञभते । तैयाऽप्रमाणैर्मन्यते खपज्जभयोगेन ।

स प्रज्ञापार्भितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार त्राक्त्यसमापत्तीर्भावयति । ताञ्चाक्त्यसमापत्तीक्पसभते । ताभिञ्चाक्त्यसमापत्तिभिर्मन्यते उपस्वस्थोगेन ।

स प्रज्ञापार् नितायाञ्चर नपगतसर्वाकार ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-

सिकारो विमोचान् भावयति । ताच विमोचानुपचभते । तेच विमोचैर्मन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽत्तपूर्व्वविद्यारसमापत्तीर्भावयति । ताञ्चातुपूर्व्वविद्यारसमा-पत्तीरूपत्तभते । ताभिद्यानुपूर्व्वविद्यारसमापत्तिभिर्मन्यते खपत्तस-योगेन ।

स प्रज्ञापारसितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-सिकारः श्र्न्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि भावयति । तानि च श्र्न्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखान्युपलभते । तेथ श्र्न्यता-निमित्ताप्रणिहितमोचसुखैर्मन्यते उपलक्षयोगेन ।

ं स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरचपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारोऽभिज्ञाः भावयति । ताञ्चाऽभिज्ञा उपलभते । ताभिञ्चाभि-ज्ञाभिर्मन्यते उपलक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारः समाधीन् भावयति। तांच समाधीनुपन्नभते। तेच समाधिभिर्मन्यते उपन्नस्त्रयोगेन।

य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरत्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो धारणीसुखानि भावयति। तानि च धारणीसुखान्युप-खभते। तैञ्च धारणीसुखैर्मन्यते उपजभायोगेन।

स प्रज्ञापार्मिताचाञ्चरत्रपगतसर्व्याकार्ज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारस्वयागतवज्ञानि भावयति । तानि च तथागतवज्ञान्यप-जभते । तेञ्च तथागतवज्ञेर्मन्यते उपज्ञभयोगेन । ष प्रज्ञापारिमितायाञ्चरस्रपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो वैक्रारद्यानि भावचित । तानि च वैक्रारद्यान्युपस्तभते । तैञ्च वैक्रारद्यैर्मन्यते उपस्तक्षयोगेन ।

य प्रज्ञापार्भितायाञ्चरन्नपगतभर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तसन-यिकारः प्रतिसम्बदो भावयति । ताञ्च प्रतिसम्बद् उपस्रभते । ताभिञ्च प्रतिसम्बिद्धिर्भन्यते उपस्रक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापारिमितायाञ्चरत्नपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकारो महाकरुणासावयति । ताञ्च महाकरुणासुपलभते । तथाच महाकरुणयामन्यते उपस्तक्षयोगेन ।

स प्रज्ञापार्मितायाञ्चरस्वपगतसर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तमन-सिकार श्रावेणिकबुद्धधर्मान् भावयति । तांश्च बुद्धधर्मानुपस्तभते । तेश्च बुद्धधर्मिर्मन्यते उपस्तक्षयोगेन ।

एवं खबु सुभूते बोधिसक्तो महासक्तः प्रज्ञापारिमतायाञ्चरनतुपायकुणक इमं प्रज्ञापारिमतानिर्देशात् श्रुकोल्लखित सन्त्रक्षति
सन्त्रासमापद्यते । श्राह । कणभागवन् बोधिसक्तो महासक्तः पापमिचहक्षगतो भवति । येन पापिभिवेण परिग्रहीत इमं प्रज्ञापारिमतानिर्देशं श्रुकोल्लखित सन्त्रस्थति सन्त्रासमापद्यते । भगवानाह । इह सुभूते बोधिसक्तस्थ महासक्तस्थ पापिमवं यः प्रज्ञापारिमतायां चरक्तं विरेचयिति विक्रन्दयति । धानपारिमतायास्वरक्तं विरेचयिति विक्रन्दयति । वीर्व्यपारिमतायां चरक्तं विरेचयिति
विक्रन्दयति । चान्तिपारिमतायां चरक्तं विरेचयिति
विक्रन्दयति । श्रीकपारिमतायां चरक्तं विक्रन्दयति ।

हानपार्भितायाञ्चरन्तं विरे उचित विद्यन्ति । नाऽच णिचि-तयं। नैतन्त्रयागतभाषितं नैषधर्मी निवनयः। सुवितको एते सूचान्ताः नैते श्रोतव्याः नोडुकीतव्याः न धारयितव्याः न वाचयि-तव्याः न पर्थ्यवाप्तव्याः। न योनिग्रो मनिष कर्त्तव्याः नैतेपरेभ्यो देशयितव्याः। इत्ययं सुभूते वोधिष्ठसम्स महाग्रसम् पापिमनं वेदितव्यम्।

पुनर्परं सुभृते बोधिमत्तस्य महासत्तस्य पापिमं योऽसी
नमारकर्षाणुपदिभति। नमारदोषानाचष्टे दति। मारः पापीयान्
बुद्धवेषेनोपसंक्रम्य बोधिसत्तं महासत्तं षड्भः पार्मिताभ्यो विरेचयति विक्न्द्यति। किन्ते सुक्षपुच प्रज्ञापार्मितया भाषितया।
किन्ते ध्यानपार्मितया भाषितया। किन्ते वीर्थपार्मितया
भाषितया। किन्ते चान्तिपार्मितया भाषितया। किन्ते शीलपार्मितया भाषिताया। किन्ते दानपार्मितया भाषितया।
इत्येवं वोधिसत्तस्य महासन्तस्य पापिमंच वेदितयम्।

पुनरपरं सुद्धते मारः पापीयान् बुद्धक्षेण बोधिसन् महा-मन्त्रसुपसंकाय आवक प्रतिसंयुक्तस्त्रं गेथं व्याकरणं गायो दान-निदानत्युक्तकजातकनेषुच्याद्भृतधसीवदानोपदेगं देग्रयति । विद-णोति विभजते उत्तानीकरोति सस्यकाणयति । य दमान्येवं क्ष्पाणि मारकसीणि नाषष्टे न बोधयत्ययं सुद्धते बोधिसन्त्यः महासन्त्र्य पापनिनं वेदितय्य ।

पुनरपरं सुद्धते मारः पापीयान् बुद्धवेषेण बोधिसलं महा-सन्त्रमुपस्त्रस्थैवं बद्ति । न ते किञ्चित् कुलपुत्र बोधिचित्तं नापि लमवैविशिको न लं प्रकासनुत्तरां सम्यन्नसम्बोधिमभिसम्बोहुम् । य इमान्येवं रूपाणि मारकर्षाणि नाचष्टे न बोधयति । श्रयं समृते बोधिसलस्य महासलस्य पापिमचं बोधितस्यम् ।

पुनर्परं सुभृते मारः पापीयान् बुद्धवेषेण बोधिमचं महा-बत्तसुपमंत्राचेतं वदति। चतुः सुलपुत्र शूत्यमातानाताीचेन वा। श्रोचं शून्यमातानात्भीयेन वा। प्राणं शून्यमातानात्भीयेन वा। जिज्ञा शुन्यातानात्वीयेन वा। कायः शुन्य श्राह्मनात्वीयेन वा। मनः श्रूत्यमात्मनात्मीयेन वा । रूपं श्रूत्यमात्मवात्मीयेन वा । प्रब्दः शुन्य त्रातानात्वीयेन वा। गन्धः शुन्य त्रातानात्वीयेन वा। रमः शून्य त्रात्मनात्भीयेन वा। सर्गः शून्य त्रात्मनात्भीन वा। धर्मः श्च त्रातानात्मीयेन वा। चचुर्विज्ञानं श्च्यमातानात्मीयेन वा। श्रोचिवज्ञानं शुन्यमात्मनात्भीयेन वा । प्राणविज्ञानं शुन्यमात्मना-त्मीयेन वा। जिक्काविज्ञानं ग्रून्यमातानात्मीयेन वा। कायविज्ञानं शून्यमातानातायेन वा। मनोविज्ञानं शून्यमातानातायेन वा। चचः संखर्भः ग्रुत्य पातानात्मीयेन वा। श्रोनसंखर्भः शून्य श्राता-नात्भीचेन वा। प्राणमंखर्पः शून्य त्रात्मनात्भीचेन वा। जिज्ञा-संस्पर्भः शून्य त्रात्मनात्मीयेन वा । कायसंस्पर्भः शून्य त्रात्मनात्मीयेन वा। सनः संसर्भः शून्य श्रातमनातमीयेन वा। चतुः संसर्भप्रतयय-वेदनाश्चातानात्भीचेन वा। श्रोत्रसंसर्गप्रत्यवेदनाश्चातानात्भी-चेन वा । घाणधंस्पर्राप्रत्थयवेदनाशून्यातानात्मीयेन वा । जिज्ञा-संस्पूर्णप्रत्ययनेदनाग्रुत्यात्मनात्भीयेन वा । कायसंस्पर्णप्रत्ययमेदना-श्रुन्यात्मनात्भीचेन वा। मनःभंसाग्रंप्रव्ययवेदनाश्रुन्यात्मनात्भीचेन वा। पृथिवीधातः ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन वा। श्रव्यातः ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन वा। तेजो धातः ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन वा। वायु
धातः ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन वा। श्राक्षाश्रधातः ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन वा। विज्ञानधातः ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन वा। श्रविद्याग्रन्यात्मनात्मीयेन वा। संस्काराः ग्रन्या श्रात्मनात्मीयेन वा।
विज्ञानं ग्रन्यमात्मनात्मीयेन वा। नामकृषं ग्रन्यमात्मनात्मीयेन
वा। षष्ट्रायतनं ग्रन्यमात्मनात्मीयेन वा। स्थां ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन
वा। वेदनाग्रन्यात्मनात्मीयेन वा। क्ष्याग्रन्यात्मनात्मीयेन
वा। प्रपादानग्रन्यात्मनात्मीयेन वा। अवः ग्रन्य श्रात्मनात्मीयेन
वा। जातिरग्रन्यात्मनात्मीयेन वा। जरामर्णं ग्रन्यमात्मनात्मीयेन वा।

द्रानपार्मिताग्र्न्यात्मनात्भीयेन वा । भी चपार्मिताग्र्न्यात्म-नात्मीयेन वा । चान्तिपार्मिताग्र्न्यात्मनात्भीयेन वा । वीर्य-पार्मिताग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । ध्यानपार्मिताग्र्न्यात्मनात्भी-येन वा । भन्नापार्मिताग्र्न्यात्मनात्भीयेन वा ।

श्रधातमग्र्न्यतग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । विद्विश्र्य्यतग्र्न्यातम-नात्मीयेन वा । श्रध्यात्मविद्विश्र्यतात्मनात्मीयेन वा । ग्रन्यता-ग्र्न्यताग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । महाग्र्न्यतग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । परमार्थश्र्न्यतग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । संज्ञतग्र्न्यतग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । श्रमंज्ञतग्र्न्यत्मनात्मीयेन वा । श्रमंज्ञतग्र्न्यतग्र्न्यत्मनात्मीयेन वा । श्रम्यत्मात्मीयेन वा । श्रम्यत्मात्मीयेन वा । श्रम्यतग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । श्रम्यतग्र्न्यात्मनात्मीयेन वा । 27 191

क्रीयेन वा सर्वधर्मग्र्न्यताग्र्न्यातानात्मीयेन वा। खलचणग्र्न्यता-ग्र्न्यातानात्मीयेन वा। अनुपलस्मश्र्न्यताग्र्न्यातानात्मीयेन वा। अभावश्र्न्यताग्र्न्यातानात्मीयेन वा। खभावग्र्न्यताग्र्न्यातानात्मी-येन वा। खभावग्र्न्यताग्र्न्यातानात्मीयेन वा।

सृत्यापाखानानि शून्यान्यातानाताीयेन वा । सम्यक्षप्रहाणानि शून्यान्यातानाताीयेन वा। चहिंदुपादाः श्रन्या त्रातानाताीयेन वा। दिन्द्रयाणि शून्यान्यातानात्भीयेन वा। बन्नानि शून्यान्यातानातभी-येन वा । बोधज्ञानि श्रन्थान्यात्मनात्मीयेन वा । श्रार्याष्टाङ्गमार्गः शून्य त्रातानात्मीयेन वा । त्रार्थंपत्यानि शून्यान्यातानात्मीयेन वा । धानानि शुन्यान्यात्मनात्मीयेन वा । ऋप्रमाणानि शुन्या-न्यातानात्मीयेन वा। श्रारूषसमापत्तयः श्रन्या श्रातानात्मीयेन वा। विमोचाः ग्रुत्या त्रात्मनातमीयेन वा। त्रतुपूर्व्वविद्वारसमापत्तयः श्रन्या श्रात्मनात्मीयेन वा। श्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोच-मुखानि शुन्यान्यातानातायेन वा । श्रभिज्ञाः शून्या श्रातानाता-येन वा । समाधायः ग्रुन्या त्रात्मनात्भीयेन वा । धारणीमुखानि श्र्न्यान्यात्मनात्मीयेन वा। तथागतवलानि श्र्न्यान्यात्मनात्मीयेन वा । वैशार्द्यानि शुन्यान्यातानाताीयेन वा । प्रतिमन्बदः शुन्या श्रातमनात्मीयेन वा। महाकरूणाश्रन्यात्मनात्मीयेन वा। श्रावे-णिकवृद्धधर्माः ग्रन्या त्रात्मनात्मीयेन वा। किं करियनुत्तरां सम्यक्तसम्बोधिमभिसम्ब्ध ।

य इमान्येवं रूपाणि मारकर्माणि नाचष्टे नोपदिश्रत्ययं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य पापमित्रं वेदितस्यम्। पुनरपरं सुभते भारः पायीयान् बुद्धवेषेण नोपसंक्रस्य वोधि-सन्तं मदासन्तरेवं वदित । ग्रून्या कुलपुनपूर्व्यादिम्बुद्धेर्भगविद्ध-र्व्याधिसन्तेः श्रावकेश्व । वात्र बुद्धाः न बोधिसन्ताः न श्रावकाः । एवं ग्रून्या दिखिणदिक् पश्चिमा उत्तरा श्रधसाद्दुपरिष्टात् यावत् समन्ताद्यदिग्रः ग्रून्या वृद्धेर्भगविद्धिर्व्याधिसन्तेः श्रावकेश्व । नाऽत्र बुद्धा न बोधिसन्ता न श्रावकाः । य दमान्येवं रूपाणि मार-क्याणि नाचष्टे नोपदिशस्त्रयं बोधिसतस्य महासन्तस्य पापिमवं विदितस्यम् ।

पुनरपरं सुभ्रते मारः पापीधान् श्रावकविषेणोपभंकम्य वोधि-सन्धं महासन्तं सर्वाकारज्ञताप्रतिमंधुक्तमनसिकारेभ्यो विरेचयति । श्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिसंधुक्तमनसिकारेरवद्यानुगास्ति । य एवं रूपाणि मारकसाणि नाषष्टे नोपदिश्रत्ययं बोधिसलस्य महा-सलस्य पापभित्रं वेदितस्यम् ।

पुनरपरं सुश्चते मारः पापीयानुपाध्यायाचार्य्यवेषेणोपसंकत्य बोधिमत्वं महावत्वं बोधियत्तरव्याया विरेचयोः सर्वाकारज्ञता-प्रतिमंयुक्तमनसिकारेभ्यो विरेचयति । सृत्युपस्थानेषु नियोजयति । सम्यक्तप्रहाणेषु नियोजयति । स्टिह्मपादेषु नियोजयति । बलेषु नियोजयति । बोध्यक्षेषु नियोजयति । श्राव्याद्याङ्गमार्गेषु नियोज जयति । श्रार्थमत्येषु नियोजयति । ध्यानेषु नियोजयति । श्रम-माणेषु नियोजयति । श्रास्थ्यस्मापत्तिषु नियोजयति । विसो-चेषु नियोजयति । श्रनुपृथ्वविहारसमापत्तिषु नियोजयति । श्रम्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु नियोजयति । एवं लं सुस- पुत्रेमान् धर्मान् भाषिता श्रावकसूमिं साचात् कुर किं करिय-स्रतुत्तरया सत्यक्षस्वोधा । य एवं रूपाणि मारकमाणि नाचष्टे नेपदिशत्ययं सुस्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य पापिनत्रं वेदि-तयम् ।

पुनरपरं सुद्धते मारः पापीयान् मातः पिछवेषेणोपधंकस्य वोधिमलं महामलसेवं वदित यत्र कुलपुत्र स्रोत स्नापत्तिपत्त सावाित्तिया । स्वत्रागािमण्ड सावाित्तिया । स्रागािमण्ड सावाित्तिया । स्रागािमण्ड सावाित्तिया । स्रागािमण्ड सावाित्तिया । प्रत्येतवृङ्ग सावाितिया । तत्र योगमापद्यत । किन्तेऽतुत्तरया सम्बन्ध स्वाधाऽभिसमुद्ध्या । यस्याः कतेऽप्रमेया संख्याेचान् कत्यान् संग्रद्भपरिमाणान् इसापाद्- ग्रिरच्छेदानतुभविष्यिष । य दमान्येवं रूपाणि मारकसािण न वोधयित नापष्टे नोपदिग्रत्थयं सुभूते वोधिसचस्य महायनस्य पापिनवं वेदित्यम् ।

पुनर्परं सुभूते मारः पापीयान् भिचुवेषेषो वोधिसचं महा-सन्त प्रपक्षय अनात्मेति भान्तमिति भ्रूत्यमिति। अनिमन्तमिति अप्रणिहितमित्यनभिसंस्कारं इति विविक्तमित्युपक्षभायोगेनोपदि-भिति। वेदनाऽनित्येत्यतुपक्षभायोगेनोपदिभिति। वेदनादुःखेत्य-नात्मेति भान्तेति भ्रूत्येति अनिमन्तेति। अप्रणिहितेति भन्मि-संस्कारेति विविक्तेति उपक्षभायोगेनोपदिभिति। संघा अनित्ये-

<sup>\*</sup> रूपमितिव्यक्तित्वपत्तमयोगेनोपिदश्वित रूपदुःखिमिति उपलम्भ-योगेनोपिदिश्वतीति वाक्यभागः सर्वेच प्रयोक्तवः खादश्रीपुरूके न तथा विखितमस्ति। चादश्रीतुरूपमच विखितम्।

त्युपलक्षयोगेनोपदिशति। यंद्या दुःखेति त्रनात्मेति शक्तित श्रम्थिति त्रप्रिक्तित त्रप्रिक्षति श्रम्भियंक्षारेति विविक्रति त्रप्रक्षयोगेनोपदिशति। यंद्यार त्रिति त्रप्रक्षयोगेनोपदिशति। यंद्यार त्रित त्रप्रक्षयोगेनोपदिशति। यंद्यार द्रित त्रप्रम्थिता दित श्रम्भिया दित त्रित त्रप्रक्षयोगेनोपदिशति। विद्यान यंद्याय स्थाया स्थाया द्रम्भिया स्थाया द्रम्भिया स्थाया स

चनुरनित्यमित दुःखमित्यनात्मेति ग्रान्मिति ग्रुन्यमिति श्रन्यभिति श्रमिति । श्रायम्भान् सुस्रितिभैग-वन्तामेतद्वोचत् । वोधिस्वोमस्यम् इति भगवनुच्यते । कोऽख्य पदार्थः । एवसुक्ते भगवानायुश्रम्नं सुस्रितिमेतद्वोचत् । श्रपदार्थः स्वः । न हि सुस्रिते वोधीपदमित्वान्यस्व तस्ताद्यदार्थो वोधि-स्वपदार्थः । तत्वयापि नाम सुस्रिते श्राकाग्रेग्रकुनेः पदं न विद्यते । एवमेव वोधिस्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते खप्नेपदार्थे न विद्यते । एवमेव वोधिस्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते स्वप्रेपदार्थे न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते स्वप्रेपदार्थे न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते स्वप्रेपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते वोधिस्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते वोधिस्त्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते वोधिस्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रिते

खदकचन्द्रस्य पदं न विद्यते। एवमेव बोधिमन्तपदार्थी न विद्यते। तद्ययापि नाम प्रतिश्रृत्कायाः पदं न विद्यते । एवसेव बोधि-मन्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते प्रतिभाषस्य पदं न विद्यते । एवसेव बोधिसत्त्वपदार्थी न विद्यते । तद्यधापि नाम सुभूते प्रतिविम्बस्य पदं न विद्यते । एवसेव बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतनिर्मितस्य पदं न विद्यते। एवमेव बोधिमन्त्पदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते भूतकोखाः पढं न विद्यते । एवमेव बोधिमत्वपढार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सस्त्रते । तथतायाः पदं न विद्यते । एवमेव बोधिसत्तपदार्था न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते श्रवितथताथाः पढं न विद्यते । एवसेव बोधिसन्वपढार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते श्रनन्यतथतायाः पदं न विद्यते । एवमेव बोधिसत्तपदाधीं न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते धर्मातायाः पदं न विद्यते । एवमेव बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते धर्मधातोः पदं न विद्यते । एवमेव वोधिमलपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते धर्मसितितायाः पदं न विद्यते । एवमेव बोधिमत्तपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते धर्मानियामतायाः पदं न विद्यते । एवमेव बोधिसन्तपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषसा रूपे पदं न विद्यते । वेदनायां पदं न विद्यते संज्ञायां पदं न विद्यते संस्कारेषु पदं न विद्यते विज्ञाने पदं न विद्यते संस्कारेष पदं न विद्यते विज्ञानेपदं न विद्यते।

एवसेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपटायों न विद्यते । तद्ययापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य चनुषि पदं न विद्यते श्रोचे पदं न विद्यते प्राणेपदं न विद्यते जिज्ञायां पदं न विद्यते कांचे पदं न विद्यते मनसि पदं न विद्यते ।

एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारिमतायां परतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य चचुर्विज्ञानेपदं न विद्यते श्रोपविज्ञाने पदं न विद्यते श्रापविज्ञाने पदं न विद्यते जिङ्गाविज्ञानेपदं न विद्यते । सनोविज्ञाने पदं न विद्यते ।

एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रश्चापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य चचुः संस्पर्णे पदं न विद्यते श्रोचसंस्पर्णे पदं न विद्यते। श्राणसंस्पर्णे पदं न विद्यते। जिज्ञासंस्पर्णे पदं न विद्यते। कायसंस्पर्णे पदं न विद्यते। मनः संस्पर्णेपदं न विद्यते।

एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थां न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य चनुःसंस्पर्भ प्रत्यथवेद्यिते पदं न विद्यते औष-संस्पर्भप्रत्यथवेद्यिते पदं न विद्यते प्राणसंस्पर्भप्रत्यथवेद्यिते पदं न विद्यते पदं न विद्यते जिङ्कासंस्पर्भप्रत्यथवेद्यिते पदं न विद्यते पदं न विद्यते। सनःसंस्पर्भप्रत्यथवेद्यिते पदं न विद्यते।

WATER WITH THE PARTY OF THE PAR

एवमैन सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महापारिमतायां परतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते माथापुरुषस्वाविद्यायां पदं न विद्यते संस्कारेषु पदं न विद्यते विद्यते पदं न विद्यते स्व्यायां पदं न विद्यते त्यायां पदं न विद्यते उपादाने पदं न विद्यते अपादाने पदं न विद्यते अपादाने पदं न विद्यते । जातौ पदं न विद्यते जरामर्णे पदं न विद्यते।

एवमेव सुभृते बोधियत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां परतो बोधियत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य दानपार्मितायां परतः पदार्थो न विद्यते। तद्य-धापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य ग्रीलपार्मितायां परतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य चान्तिपार्-मितायाञ्चरतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य वौर्य्यपार्मितायाञ्चरतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य वौर्य्यपार्मितायाञ्चरतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य प्रज्ञापार्मिताः याञ्चरतः पदार्थो न विद्यते। विद्यते।

एवमेव सुभूते वोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञापार्मिताथा— श्वरतो वोधिमल पदार्था न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्थाधाता शून्यतायाश्चरतः पदार्था न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य विद्वर्गशून्यतायाश्चरतः पदार्था न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्थाधाता विद्वर्ग- श्रुन्यतायाञ्चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य ग्रन्थताग्रन्थतायाञ्चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य महाश्रुन्यतायाद्यरतः पदार्थी न विद्यते। तद्यापि नाम सुश्रते मायापुरुषस्य परमार्थ शून्यतायाञ्चरतः पदार्थी न विद्यते । तद्यधापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य रंस्कृत-ग्रन्यतायाञ्चरतः पढार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषसासंस्नृत ग्रुन्यतायाञ्चरतः पदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्थात्यन्तरायाञ्चरतः पदार्था न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्थानवराय ग्रन्थतायाञ्चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते माद्यापुरुषस्थानवकार-ग्रम्यतायाञ्चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते माया-पुरुषस्य प्रकृतिशून्यतायाञ्चरतः पदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य सर्वधर्षाग्रन्यतायाञ्चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य खनवण्यून्यतायाञ्चरतः पदार्थी न विद्यते । तदायापि नाम सुभृते माथापुरुषस्थाऽनुप-जमाग्रन्यतायाञ्चरतः पदार्थां न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषसाभाव ग्रून्यतायाञ्चर्तः पदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य स्वभाव शून्यतायाश्चरतः पटार्थी न . विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायाप्रक्षसाभावस्त्रभावग्रन्थ-तायाञ्चरतः पदार्थी न विद्यते ।

् एवमेव सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमिताचाञ्च-रतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यचापि नाम सुभृते माथा- पुरुषस्य स्मृत्युपस्यानेषु चरतः पदायों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते मायापुरुषस्य सम्यक् प्रहाणेषु चरतः पदायों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते मायापुरुषस्योद्धि चरतः पदायों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते मायापुरुषस्येन्द्रियेषु चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते मायापुरुषस्य बलेषु चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते मायापुरुषस्य बलेषु चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते मायापुरुषस्य बोध्य- क्ष्मु चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते मायापुरु- पस्यार्थाष्ट्राङ्गमार्गं चरतः पदार्थो न विद्यते ।

एवमेव सुभूते वोधिषचस्य महासचस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो वोधिषचपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते माया- पुरुषस्यार्थस्योषु चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य ध्यानेषु चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य प्रमाणेषु चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य प्रमाणेषु चरतः पदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य प्रमाणेष च चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य प्रमाणेष च चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य प्रमाणेष विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य प्रमाणेष विद्यति । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य प्रमाणेष विद्यति । जिज्ञाऽनित्यति प्रान्ति प्रान्ति प्रमाणेष विद्यति । जिज्ञाऽनित्योति दुःख्यानात्मेति प्रान्ति प्रस्य द्यानि नायोऽनित्य दति दुःख द्यानात्मेति प्रान्त दति प्रस्य द्यानि मित्त द्यापिहित द्यापिहित द्यापिहित द्यापिहित द्यापिहित द्यापिहित द्यापिहित प्रस्य प्रमाणिहित द्यापिहित द्यापिहित द्यापिहित प्रस्य स्थानि

यून्यमित्यनिमित्तमित्यप्रणिहितमित्यनभिषंखार इति विविधः-मित्युपचक्षयोगेनोपदिगति।

क्पमित्यमिति दुःखिमयानासिति ग्रान्तिनित ग्रान्तिनित ग्रान्तिनित्त प्राप्तिनित्त प्राप्ति । ग्रव्द मित्य मिति दुःखिमयानासिति ग्रान्तिनित द्राप्ति । ग्रव्द मित्य मिति दुःखिमयानासिति ग्रान्तिनित्त प्राप्ति । ग्रव्द मित्य मिति दुःखिमयानासिति ग्रान्ति मित्य मिति ग्राप्ति । ग्रव्दे प्रति दिःखि द्राय्य दिति दिःखि द्राय्य दिति द्राय्य द्रति विविक्त द्राय्य मिति ग्रान्त द्रति ग्रव्य द्रय द्रव्य द्रव्य द्रय द्रव्य द्रव्य द्रव्य द्रव्य द्रव्य द्रव्य द्रव्य द्रव्य द्

चनुर्विज्ञानमनित्यमिति दुःखिमिति श्रनात्मेति श्रान्तमिति श्रत्यमिति श्रनिमित्तमिति श्रप्रणिहितमिति श्रनिभिष्कार इति विविक्तमित्युपचम्भयोगेनोपदिशति। श्रोचित्रानमनित्यमिति दुःखिमिति श्रनात्मेति श्रान्तमिति श्र्त्यमिति श्रनिमित्तमिति। श्रपणिहितमिति श्रनभिषंकार इति विविक्तमित्युपचम्भयोगेनोप-

<sup>\*</sup> प्रब्दशब्दस्य पंतिके प्रयोगीयृक्षः खादर्भपुक्तके नपंसकेन निर्दिष्टं।

दिशति। घाषविज्ञानमनित्यमिति दुःखमिति चनात्मेति ग्रान्नमिति ग्रूत्यमिति चनिमत्तमिति चप्रिविह्निमिति। चनिमसंख्कार इति विविक्तमित्युपस्कथयोगेनोपिद्गति। जिङ्काविज्ञानमनित्यमिति दुःखमिति चनिमत्तमिति ग्रान्तमिति ग्रान्तमिति चनिमत्तमिति चनिमत्ति। नायविज्ञानमनित्यमिति दुःखमिति चनात्मेति ग्रान्तमिति ग्रान्तमिति चनिमत्तमिति चनिमत्तमिति चनिमत्तमिति चनिमत्तमिति चनिमत्तमिति चनिमत्तमिति चनिमत्ति चनिमत्तमिति चनिमत्तमिति चनिमति चनिमत्तमिति चनिमति चनिमत्तमिति चनिमति चनिमति चनिमत्तमिति चनिमति चनिमति चनिमति चनिमत्तमिति चनिमति चनिमत्ति चनिमति च

चनुःसंख्योऽनित्य इति दुःख इति अनात्मेति मान्त इति श्रूत्य इति अनिमित्त इति अप्रणिहित इति। अनिभसंकार इति विविक्त इत्युपक्षभयोगेनोपिहगति। ओषसंख्योऽनित्य इति दुःख इति। अनात्मेति मान्त इति श्रूत्य इति अनिमित्त इति अप्रणिहित इति अनिभित्त इति अप्रणिहित इति अनिभित्त इति दुःख इति । अनात्मेति मान्त इति श्रूत्य इति । अनात्मेति मान्त इति श्रूत्य इति । अनात्मेति मान्त इति श्रूत्य इति निमित्त इति अप्रणिहित इति अनिभसंकार इति विविक्त इत्युपक्षभयोगेनोपिहगति।

जिज्ञाकंस्योगीऽनित्य इति दुःख इति श्रनाकोति ग्रान्त इति श्रूत्य इति श्रनिमित्त इति श्रप्रिचित इति श्रनिमंस्कार इति । विविक्त इत्युपस्तक्षयोगेनोपदिगति । कायसंस्योगीऽनित्य इति दुःख इति श्रनात्मा इति ग्रान्त इति श्र्त्य इति श्रनिमित्त इति

श्वप्रणिहित इति श्रनिसंख्तार इति विविक्त इति उपलक्षयोगे-नोपिदिप्रति। सनःसंख्योोऽनित्य इति दुःख इति श्रनात्मेति प्रान्त इति ग्रन्य इति श्रनिसत्त इति श्रप्रणिहित इति श्रनिसंस्कार इति विविक्त इति उपलक्षयोगेनोपदिग्रति।

चनुः संस्पांप्रत्ययवेदितमित्यमिति दुःखमिति श्रनासिति प्रान्तमिति श्रन्यमिति श्रनिमित्तमिति श्रपणिहितमिति श्रनमिन्सिति श्रपणिहितमिति श्रनमिन्सिति श्रपणिहितमिति श्रनमिन्सिति श्रपणिहितमिति । श्रोनसंस्पापि प्रत्यविदितमिति दुःखमिति श्रनासिति श्रान्तमिति श्रत्यिति। श्रानिमित्ति श्रपणिहितमिति श्रनमिस्ति द्रापणिहितमिति श्रति। श्राणसंस्पाप्रत्ययवेदितमिति श्रपणिहितमिति श्रान्तमिति श्रपणिहितमिति श्रनिमित्तन्ति श्रपणिहितमिति श्रनिमित्तन्ति श्रपणिहितमिति श्रनिमित्ति श्रपणिहितमिति श्रनिमित्ति श्रपणिहितमिति श्रविमित्ति ।

कायसंखर्भप्रत्ययवेदितमनित्यमिति दुःखमिति श्रनात्मेति श्रान्तमिति श्र्त्यमिति श्रनिमित्तमिति श्रपणिहितमिति श्रनभि-संस्कार इति विविक्तमिति उपस्थायोगेगोपदिगति। मनः संस्थर्भ-प्रत्ययवेदितमनित्यमिति दुःखमिति श्रनात्मेति श्रान्तमिति श्रत्यमिति श्रनिमित्तमिति श्रपणिहितमिति श्रनिम्संस्कार इति विविक्तमिति उपस्थायोगेनोपदिगति।

प्रिविशेषात्र नित्य इति दुःख इति अनात्मेति शाना इति

यून्य दित यनिमित्त इति यप्रणिहित इति यनिभयंस्कार इति विविक्त इति उपल्यस्थांगेनोपदिग्रति। यवधातुरनित्य इति दुःख इति यनिमित्त इति यप्रणिहित इति यनिमित्त इति यप्रणिहित इति यनिमित्त इति यप्रणिहित इति यनिमित्त इति विविक्त इति उपलक्षथांगेनेगेपदिग्रति। तेजोधातुरनित्य इति दुःख इति यनिमित्त गान्त इति यून्य इति यनिमित्त इति यप्रणिहित इति यन्भिसंस्कार इति विविक्त इति यनिमित्त इति यप्रणिहित इति यन्भित्त इति दुःख इति यनिमित्त इति यून्य इति यनिमित्त इति यून्य इति यनिमित्त इति यून्य इति यनिमित्त इति यून्य इति यनिमित्त दित यूनमिसंस्कार इति विविक्त इति यनात्मित्त यान्त इति युन्य इति यनिमित्त इति यमिसंस्कार इति विविक्त इति यनिमित्त इति यनिमित्त इति यमिसंस्कार इति विविक्त इति यनिमित्त इति यमिसंस्कार इति विविक्त इति यनिमित्त इति यमिसंस्कार इति विविक्त इति यसिसंस्कार योगिसंसित।

विज्ञानधात्रतित्य इति दुःख इति अनात्मेति प्रान्न इति 
प्रत्य इति अनिमन्न इति अप्रणिहित इति अनिमसंस्कार इति
विविक्त इति उपस्थायोगेनोपिह्णति । अविद्याऽनिखेति दुःखेति
अनात्मेति प्रान्तेति प्रत्येति अनिमन्तेति अप्रणिहितेति अनिमसंख्वार इति विविक्तेति उपस्थायोगेनोपिह्णति । संस्कारा
अनित्या इति दुःखा इति अनात्मान इति ग्रान्ता इति ग्रत्या
इति अनिमित्ता इति अप्रणिहिता इति अनिमसंस्कारा इति
विविक्ता इत्युपस्थायोगेनोपिह्णति । विज्ञानमनित्यमिति दुःखमिति अनात्मेति ग्रान्तमिति ग्रत्यमिति अनिमन्तमिति अप्रणिहितमिति अनिसंस्कार इति विविक्तमिति उपस्थायोगेनोप-

दिश्रति । नामरपमनित्यमिति दःखमिति श्रनातमिति शानतमिति श्रुत्यमिति श्रनिमित्तमिति श्रप्रणिहितमिति श्रनिभंस्कार इति विविक्तमिति उपसम्योगेनोपदिशति । षड्यतनमनित्यमिति दःखिमिति अनात्मेति ग्रान्तिमिति ग्रन्यिमिति अनिमित्तिमिति श्रप्रणिहितमिति श्रनभिसंस्कार इति विविक्तमिति उपलक्षयोगे-नोपदिशति । साभोऽनित्य इति दःख इति श्रनात्मेति शान्त इति ग्रुन्य दति श्रनिमित्त दति । श्रप्रणिहित दति श्रनिभसंस्कार इति विविक्त इति उपलक्षयोगेनोपदिशति। वेदनाऽनिलेति द्:खेति अनात्मेति प्रान्तेति शून्येति अनिमित्तेति । अप्रणिहितेति अनिभंस्कार इति विविक्तेति उपलक्षयोगेनोपदिशति । त्या-(नित्येति दःखेति अनात्मेति भानोति भ्रत्येति अनिमित्तेति अप्रणिहितेति अन्भिसंस्कारा इति विविक्तति खपलसःयोगेनोप-दिशति। उपादानमनित्यभिति दःखमिति श्रनात्मेति शान्तमिति श्चामिति अनिमित्तमिति अप्रणिहितमिति अनिभएंकार इति विविक्तमिति उपलम्भयोगेनोपदिश्वति । भवोऽनित्य इति दःख इति अनात्मीत प्रान्त इति शुन्य इति अनिमित्त इति अप्रणिहित इति श्रनभिसंख्वार इति विविक्त इति उपलक्षयोगेनोपदिशति । जातिरनित्येति दःखेति अनात्मिति ग्रान्तेति ग्रुत्येति अनिमित्तेति अप्रणिहितेति अन्भिसंस्कार इति विविक्तेति उपलक्षयोगेनोप-दिशति। जरामरणमनित्यमिति दुःखमिति श्रनात्मेति शानामिति शुन्यमिति अनिमित्तमिति अप्रणिहितमिति अनिभसंस्कार इति विविक्तमिति उपसम्भयोगेनोपदिशति।

दानपारिमताऽनित्येति दुःखेति श्रनासोति श्रान्नेति श्रन्थेति
श्रनिमित्तेति श्रपणिहितेति श्रनिभंस्कार इति विविक्रोति
अपन्यस्थोगेनोपदिश्रति। श्रीखपारिमताऽनित्येति दुःखेति श्रनासोति
ग्रान्नेति श्रूत्येति श्रनिमत्तेति श्रपणिहितेति श्रनिभंस्कार इति
विविक्रेति खपन्यस्थोगेनोपिद्श्रति। चान्निपारिमताऽनित्येति
दुःखेति श्रनासोति श्रान्तेति श्रूत्येति श्रनिमत्तेति श्रपणिहितेति
श्रनिभंस्कार इति विविक्रेति खपन्यस्थोगेनोपिद्श्रति। वीर्थपारिमता श्रनित्येति दुःखेति श्रनिभंस्कारा इति विविक्रेति खपन्यस्थागेनोपिद्श्रति। श्रान्नेति श्रपणिहितेति श्रनिमत्तेति श्रपण्यस्थेति । ध्यानपारिमता श्रनित्येति दुःखेति श्रनासेति
ग्रान्तेति श्रूत्येति निमत्तेति श्रपणिहितेति श्रनिभंस्कारा
इति विविक्रेति खपन्यस्थोगेनोपिद्श्रति। प्रज्ञापारिमताऽनित्येति
दुःखेति श्रनासोति ग्रान्तेति श्रप्तिनित्ति श्रमिसंस्कारा
इति विविक्रेति श्रनासोति ग्रान्तेति श्रपणिहितेति
श्रनभिसंस्कारा इति विविक्रेति उपन्यस्थोगेनोपिद्गिति।

श्रधात्मग्रत्यताऽनित्येति दुःखेति श्रनात्मेति ग्रानेति ग्रत्येति श्रनिमित्तेति श्रपणिहितेति श्रनिमंख्तारा इति विविकेति अपस्मित्येक्तारा श्रनित्येति दुःखेति श्रनात्मेति ग्रान्तेति ग्रत्येति श्रनिमित्तिति श्रपणिहितेति श्रनिम्संक्तारा इति विविकेति श्रनिम्संक्तारा इति विविकेति अपस्मयोगेनोपिद्ग्रिति। श्रधात्मविह्द्यान् ग्रन्थिति दुःखेति श्रनात्मेति ग्रान्तेति ग्रत्येति श्रनिम्नेति श्रपणिहितेति श्रनिम्नेति श्रपणिहितेति श्रन्थिति श्रन्थिति दुःखेति श्रन्थिति द्रार्वेति श्रपणिहितेति श्रन्थित्यारा इति विविकेति उपस्मयने

ग्रानिति ग्रुखेति श्रनिमित्तेति अप्रणिहितेति श्रनिमंखारा इति उपलक्षयोगेनोपदिगति । महाग्रस्यता अनित्येति दःखेति अनात्मेति धानतेति शूत्येति अनिमित्तेति अप्रणिहितेति श्रनभिसंस्कारा इति विविकति उपलक्षयोगेनोपदिगति। परमार्थ-शून्यता अनित्येति दुःखेति अनात्मेति शान्तेति शून्येति अनिमि-निति अप्रणिहितेति अन्भिसंस्कारा इति विविक्तेति उपलम्भयोगे-नोपदिग्रति । संस्नुतग्रून्यता अनित्येति दःखेति अनात्मेति प्रान्तित शुन्ति अनिमित्तेति अपणिहितेति अनिभसंस्कारा इति विविक्रीति उपलम्भयोगेनोपदिशति । असंख्वतश्च्यता अनित्वेति इ:खेति अनात्मेति ग्रान्तेति ग्रुन्येति अनिमिन्तेति अप्रणिहितेति श्रनिसंस्कारा इति विविक्तति उपलक्षयोगेनोपदिशति। श्रायन्त श्चिता अनित्येति दुःखेति अनात्मेति शानति श्चेति अनिमि-त्तीत अप्रिक्षितिति अन्भिसंस्कारा इति विविक्षति उपल्यायोगे नोपदिश्वति । अनवरायशून्यता अनित्येति दःखेति अनात्मेति ग्रान्तेति श्रून्येति श्रनिमित्तेति श्रप्रणिहितेति श्रनिभंस्कारा इति विविक्रीत उपस्रभायोगेनोपदिश्रति । अनवकारश्चन्यता अनिलेति दःखीत श्रनात्मेति शानोति श्रत्येति श्रनिमित्तेति श्रप्रणिहितेति श्रनभिसंस्कारा इति विविक्तेति खपलस्थयोगेनोपदिश्रति । प्रक्ति-श्चाता अनित्येति दःखेति अनात्मेति शानति श्रूचेति अनिमि-नेति अप्रणिहितेति अनिभसंस्कारा इति विविक्तेति उपलस्थ-योगेनोपदिश्वति । सधर्वर्मग्रन्थता श्रनित्येति दुःखेति श्रनारमेति मानीति मुन्येति श्रनिमिन्तेति अप्रणिहितेति श्रनिसंस्कारा दति

विविक्तेति उपलक्षयोगेनोपदिशति। खललण्युन्यता श्रनिद्योति दुःखेति श्रनात्मेति श्रान्तिति ग्रन्येति श्रनिमत्तिति श्रपणिहितेति श्रनिभंस्कारा इति विविक्तेति अनात्मेति श्रान्तिति श्रुपण् लक्षय्यगेनोपदिशति। श्रुपण् लक्षय्यग्यता श्रनिद्योति दुःखेति श्रनात्मेति श्रान्तिति श्रूप्यति श्रनिमत्तेति श्रपणिहितेति श्रनभिसंस्कारा इति विविक्तेति उपलक्षयोगेनोपदिशति। श्रुभावश्रूप्यता श्रनिद्यति श्रनिभ्निस्कारा इति विविक्तेति श्रनिमत्तिति श्रपणिहितेति श्रनिमत्ति श्रपणिहितेति श्रनिमत्ति श्रपणिहितेति श्रनिमत्ति श्रप्यति श्रविद्यति। स्त्रभाव श्रूप्यता श्रनिद्यति दुःखेति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रनिमत्तिति श्रमित्ति श्रानिमत्ति श्रानिमत्ति श्रमित्ति श्रानिमत्ति श्रानिमत्ति श्रानिमत्ति श्रपणिहितेति श्रनिमसंस्कारा इति विविक्तेति श्रनिमसंस्कारा इति विविक्तेति श्रनिमसंस्कारा इति विविक्तेति श्रमिसंस्कारा इति विविक्तेति श्रमसंस्कारा इति विविक्तेति श्रमसंस्कारा इति विविक्तेति अपलक्षयोगेनोपदिशति।

स्रखुपस्थानानि अनित्यानीति दुःसानीति अनातानीति भान्तानीति भ्रूत्यानीति अनिमित्तानीति अपिहितानीति अनिभसंस्कारा इति विविक्तानीति उपस्यस्थोगेनोपिद्मिति। सम्यक् प्रहाणान्यनित्यानीति दुःसानीति अनातानीति भान्ता-नीति भ्रूत्यानीति अनिमित्तानीति अपिहितानीति अनिभ-संस्कारा इति विविक्तानीति उपस्यस्थोगेनोपिद्मिति। ऋद्विपादा अनित्या इति दुःसाइति अनातान इति भान्ता इति भ्रूत्या इति अनिमित्ता इति अपिहिता इति अनिभसंस्कारा इति विविक्ता इति उपस्यस्थोगेनोपिद्मिति। इन्द्रियान्यनित्यानीति दु:खानीति अनात्मानीति प्रान्तानीति प्रत्यानीति अनिमित्ता-नीति **त्रप्रणिहितानीति श्रनभिमंस्कारानी**ति\* विविकानीति खपत्तक्षयोगेनोपदिप्रति । वत्तान्यनित्यानीति दुःखानीति श्रना-त्मानीति ग्रान्तानीति ग्र्त्यानीति अनिमित्तानीति अप्रणिहिता-नीति श्रनभिसंस्कारानीति विविक्तानीति उपसम्भयोगेनोपदिप्रति। बोध्यङ्गान्यनित्यानीति दुःखानीति श्रनात्मानीति प्रान्तानीति ग्रूत्यानीति श्रनिमित्तानीति श्रप्रणिहितानीति श्रनभिषंस्कारानीति विविक्तानीति उपलम्भयोगेनोपदिमति। श्रार्थाष्टाङ्गमागीऽनित्य इति दुःख इति त्रनात्मेति ग्रान्त इति श्र्स इति त्रनिमित्त इति अप्रणिहित इति अनिभसंस्कार इति विविक्त इति उपलक्षयोगे-नोपरिमति । श्रार्थमत्यान्यनित्यानीति दुःखानीति श्रनातानीति ग्रान्तानीति ग्रन्यानीति श्रनिमित्तानीतिश्रप्रणिहितानीति श्रनिभ-संस्कारानीति विविक्तानीति उपलक्षयोगेनोपदिणति। ध्यानान्य-नित्यानीति दुःखानीति श्रनात्मानीति प्रान्तानीति ग्रून्यानीति त्रनिमित्तानीति त्रप्रणिहितानीति त्रनिभसंस्कारानीति विविक्ता-नीति उपसम्भयोगेनोपदिमति । ऋप्रमाणान्यनित्यानीति दुःसाः नीति त्रनात्मानीति ग्रान्तानीति ग्र्न्यानीति त्रनिमित्तानीति श्रप्रणिहितानीति श्रनिभसंस्कारानीति विविक्तानीति उपसभ-योगेनोपदिमति । श्रार्णसमापत्तयोऽनित्या इति दःखा इति श्रनात्मान इति भानता इति श्रन्या इति श्रनिमित्ता इति

मूळें सर्वचानेभिसंख्लारा इति पाठः इच तु अनिभसंख्लारानौति
 विश्वेद्यविद्यभागितया निर्दिष्टं एवं परचापि।

अप्रणिहिता इति अन्भिसंस्कारा इति विविक्त इति उपलक्षयोगे-नोपदिश्वति। विमोचा श्रनित्या दति दुःखा दति श्रनात्मान दति गान्ता इति ग्रन्या इति श्रनिमित्ता इति श्रप्रणिहिता इति श्रनिभ-संस्कारा इति विविका इति उपलक्षयोगेनोपदिग्रति। अनुपूर्व-विचारसमापत्तयोऽनित्या इति दुःखा इति अनातान इति माना इति शून्या इति श्रनिमित्ता इति श्रप्रणिहिता इति श्रनभिसंख्वारा इति विविक्ता इति उपलक्षयोगेनोपदिश्रति । श्रूत्यतानिमित्ता-प्रणिहितविमोचमुखान्यनित्यानीति दःखानीति अनात्मानीति प्रान्तानीति श्रन्यानीति अनिमित्तानीति अप्रणिहितानीति श्रनभिसंस्कारानीति विविकानीति उपस्रभयोगेनोपदिगति। श्रभिज्ञा श्रनित्या इति दुःखा इति श्रनात्मान इति ग्रान्ता इति शून्या इति अनिमित्ता इति अप्रणिहिता इति अनिभग्नेखारा इति विविका इति उपलक्षयोगेनोपदिशति। समाधयोऽनित्या इति इ:खा इति अनात्मान इति मानता इति मून्या इति अनिमित्ता दति अप्रणिहिता दति अनिभसंस्कारा दति विविक्ता दति खपलसायोगेनोपदिगति।

धारणौसुखानि श्रनित्यानि दुःखानि श्रनात्मानि प्रान्तानि श्रत्यानि श्रनिमित्तानि श्रपणिहितानि श्रनिभधंस्कारानीति विविक्तानीति उपलक्ष्ययोगेनोपिद्गति। तथागत बलानि श्रनित्यानीति दुःखानीति श्रनात्मानीति प्रान्तानीति श्रत्यानीति श्रनिमत्तानीति श्रपणिहतानीति श्रनिभक्तारानीति विविकानीति उपलक्षयोगेनोपिद्गिति। वैग्रारद्यानि श्रनित्यानीति

दःखानीति श्रनात्मानीति प्रान्तानीति ग्रन्थानीति श्रनिमत्ता-नीति अप्रणिहितानीति अनिभग्नंस्कारानीति विविकानीति उप-लमायोगेनोपदिमति । प्रतिषम्बिदौऽनित्या इति दुःखा इति श्रनात्मान इति ग्रान्ता इति ग्रुन्या इति श्रनिभित्ता इति श्रप्रणि-हिता इति अनिभसंस्कारा इति विविक्ता इति उपलक्षयोगेनोप-दिशति। महामैची श्रनित्या इति दुःखा इति श्रनातानित भान्तेति मुन्वेति अनिमित्तेति अप्रणिहितेति अनिभदंकारेति विविक्तति अपलभायोगेनोपदिमति । महाकर्णा प्रनित्येति दःखेति अनातानित शान्तेति श्रूकेति अनिमित्तेति अप्रणिहितेति भ्रनभिभंस्कारेति विविक्तेति उपलक्षयोगेनोपदिभति । श्रावेणिक-बुद्धभयी अनित्या इति दुःखा इति अनात्मान इति प्रान्ता इति शून्या इति अनिमित्ता इति अप्रणिहिता इति अनिमिधंस्कारा इति विविक्ता इति उपलक्षयोगेनोपदिशति। य एक रूपाणि मार्ककाणि नाचष्टे नोपदिप्रत्ययं बोधियच्छ महासत्तछ पापमिचं वेदितव्यं। एवं हि सुभूते बोधिसत्तेन महासत्तेन पापिमचाणि वेदितवानि । विदिलाच परिवर्ज्जयितवानि ॥ ० ॥

ग्रतसाहस्त्रां प्रज्ञापार्मितायाः षष्ठः परिवर्तः ॥

NATIONS TO THE

## श्रय सप्तमः वरिवर्त्तः।

श्रयायुषान् सुभृतिभंगवनामेतदवीचत् । वीधिमची महासच इति भगवल्यते, कोऽस पदार्थः। एवसुक्ते भगवानायुग्रनं सुभूतिसेतद्वोचत् । अपदार्थः सुभूते बोधिसचपदार्थः । तत्कस्य हेतोर्तुत्पादो बोधिर्तुत्पादः सत्तः । निह सुभृते बोधौपदमसि नवासचे तसादपदाथीं बोधिसचपदार्थः तद्यथापि नाम सुस्ते श्राकाग्रेग्रजुनेः पदं न विद्यते । एवसेव बोधिसत्तपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम खप्तेपदं न विद्यते । एवमेव बोधिसच-पदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायायाः पहं न विद्यते । एवमेव बोधिमन्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मरीचाः पदं न विद्यते । एवसेव बोधिसत्त्वपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते खदकचन्द्रस्य पदं न विद्यते। एवमेव बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते प्रतिश्रुत्कायाः पदं न विद्यते। एवमेव बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुऋते प्रतिभाषस्य पदं न विद्यते । एवमेव बोधियन्तपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते विख्य पहं न विद्यते । एव-मेव बोधिसन्वपदार्थी न विद्यते। तद्ययापि नाम सुभू ने तथा-गतनिर्मितस्य पदं न विद्यते । एवसेव बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते । नाम सुभूते मायापुरुषस्थार्याष्टाङ्गमार्गेचरतः तद्यथापि पदार्थी न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुऋते मायापुरुषस्थार्य्यष्ठेषु चरतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य धानेष् चरतः पदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्थाऽप्रमाणेषु चरतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते माया-पुरुषस्थारूयसमापत्तिषु चरतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्थाष्टसुविमोचेषु चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य नवस्ततुपूर्व्वविद्वार्समापत्तिषु चरतः पदं न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरुषस्य शून्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचेषु चरतः पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते मायापुरूषसाऽभिज्ञासु चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते मायापुरुषस्य ममाधिषु चरतः पदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते माद्यापुरुष स्व धारणी-सुखेषु चरतः पदार्थो न विद्यते । एवसेव सुभूते बोधियन्त्रस् महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते।

तद्यथापि नाम सुस्रते मायापुरुषस्य तथागतबलेषु चरतः
पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रते मायापुरुषस्य वैग्रारहोषु चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रते मायापुरुषस्य प्रतिसम्बित् चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम
सुस्रते मायापुरुषस्य महामैद्यां चरतः पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रते मायापुरुषस्य महाकरुणायां चरतः पदार्थो न
विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रते मायापुरुषस्यवेशिक बुद्धधर्मीषु

चरतः पदार्था न विद्यते । एवमेव सुक्षते वोधिसचस्य महास-चस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिसचपदार्था न विद्यते ।

तद्ययापि नाम सुभृते तयागतकाईतः सम्यक् सम्बुद्धक रूपेपरं न विद्यते । तत्कक्ष हेतोरविद्यमानलाक्तकः रूपकः । एवमेव सुभूते वोधिसक्तकः महासक्तकः प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसक्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतकाईतः सम्यक् सम्बुद्धकः वेदनायां पदं न विद्यते । तत्कक्षः हेतोरविद्यमानलाक्तकः वेदन्वायाः । एवमेव सुभूते वोधिसक्तकः महासक्तकः प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसक्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतकाईतः सम्यक् समुद्धकः संज्ञायां पदं न विद्यते । तत्ककः हेतोरविद्यमानक्ताक्तकः संज्ञायाः । एवमेव सुभृते वोधिसक्तकः महासक्तकः प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसक्तवः प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसक्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतकाईतः सम्यक् समुद्धकः संस्कारेषु पदं न विद्यते । तत्ककः हेतोरविद्यमानलाक्त्रणं संस्काराणां ।

एवमेव सुभृते बोधिमलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्गमतायां चरतो बोधिसलपदार्थो न विद्यते । तद्ययापि नाम सुभृते तथागतस्यार्हतः सम्यन् सम्बुद्धस्य विज्ञानेपदं न विद्यते । तत्सस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य विज्ञानस्य । एवमेव सुभृते बोधिमलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्रामतायां चरतो बोधिसलपदार्थो न विद्यते । तद्ययापि नाम सुभृते तथागतस्यार्हतः सम्बुद्धस्य चनुषिपदं न विद्यते । तत्सस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य चनुषः । एवमेव सुभृते बोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्मितायां परतो बोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसलस्य स्था

न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतसाईतः सम्यक् सम्बद्धस श्रोचेपदं न विद्यते । तलस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य श्रोचस्य । एवमेव सुभृते बोधिसलख महासलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसचपदार्थो न विद्यते। तद्ययापि नाम सुस्रते तथागतस्यार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्य प्राणेपदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानला-त्तस्य प्राणस्य । एवसेव सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापार-मितायां चरतो बोधिमचंपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्याईतः सम्यक् सम्बद्धस्य जिक्कायां पदं न विद्यते । तत्वस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्या जिज्ञायाः। एवमेव सुभूते बोधि-मलस महामलस प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिमलपदायीं न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्याईतः सम्यक् समुद्धस्य कायपढं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य कायस्य । एवसेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्रते तथागतसाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य मनसिपदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य मनसः। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महा-सलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसलपदार्थी न विद्यते।

तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्वाईतः सम्यक् सम्बुद्धस्य स्वे पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य रूपस्य एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसन्त पदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्वाईतः सम्बक् सम्बुद्धस्य प्रब्दे पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवा-

त्तस्य ग्रब्दस्य । एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम
सुभूते तथागतस्याईत सम्यक् समुद्धस्य गन्धे पदं न विद्यते ।
तत्तस्य हेतोरविद्यमानत्नात्तस्य गन्धस्य । एवमेव सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसत्तपदार्थो न
विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतस्याईतः सम्यक् सनुद्धस्य
रसे पदं न विद्यते । तत्तसस्य हेतोरविद्यमानत्नात्तस्य रसस्य । एव
मेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो
वोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतस्याईतः सम्यक् समुद्धस्य स्पर्भे पदं न विद्यते । तत्तसस्य हेतोरविद्यमानतात्तस्य स्पर्भेस्य । एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसत्तपदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुम्रते तथागतस्यार्हतः सस्यक् सम्बुद्धस्य धर्मेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तेषां धर्माणां। एवमेव सुम्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिस-त्तपदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुस्ते तथागतस्यार्कतः सम्यक् समुद्धस्य चनु-विज्ञाने पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य चनुर्वि-ज्ञानस्य। एवमेव सुस्ते वोधिसत्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थों न विद्यते । तद्यधापि नाम सुस्ते तथा-गतस्यार्कतः सम्यक् समुद्धस्य श्रोचविज्ञाने पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य श्रोचविज्ञानस्य। एवमेव सुस्ते बोधि-

मत्त्रस्य महामत्त्रस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिमत्त्रपदाधीं न विद्यते । तद्ययापि नाम सुभूते तथागतस्यार्रतः सम्यकु सम्बद्धस्य प्राणविज्ञाने पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य प्राण-विज्ञानसः। एवसेव सुभूते बोधिसत्तसः महासत्तसः प्रज्ञापारिम-तायां चरतो बोधिसत्त्वपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्य जिङ्गाविज्ञाने पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य जिक्काविज्ञानस्य । प्रवसेव सुस्रते बोधिमत्वस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिमत्वपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य कायविज्ञाने पढं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य काय-विज्ञानस्य। एवमेव सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञापारमि-तायां चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्य मनोविज्ञाने पदं न विद्यते । तत्कख इतोर्विद्यमानलात्तख मनोविज्ञानख। एवमेव सुभूते बोधिमलख महामलख प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमलपदार्थी न विदाते।

तचयापि नाम सुभूते तथागतखाईतः सम्यक् समुद्धस्य चनुः संस्पर्भे परं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य चनुःसंस्पर्भेद्य। एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रचापारमितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्या-ईतः सम्यक् समुद्धस्य श्रोचसंस्पर्भेद्य। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महा-विद्यमानवात्तस्य श्रोचसंस्पर्भस्य। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महा- मलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिमलपदार्था न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य प्राण्यंस्पर्भ पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य प्राणमंखर्पस्य । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसचपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतस्था-र्हतः सम्बद्धस्य जिक्कासंस्पर्भे पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमा-नवात्तस्य जिक्वासंस्पर्भस्य। एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसच्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतस्थाईतः सम्यक् सब्दुस्य कायसंसर्भे पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य कायमंस्पर्भस्य । एवमेव सुभूते बोधिमलख महामलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधि-सन्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागृतसाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य मनः संस्पर्भे पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्य-मानवात्तस्य मनः संस्पर्भस्य। एवमेव सुस्रते बोधिसन्वस्य महा-सत्तस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतो बोधिसत्त्वपदार्थी न विद्यते।

तद्ययापि नाम सुभूते तथागतस्वार्धतः सम्यक् सम्बुद्धस्य चतुः-संस्पर्भे पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य चतुःसंस्पर्भ-प्रत्ययवेदितस्य। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापार्-मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्वार्धतः सम्यक् सम्बुद्धस्य श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदिते पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदिन तस्य । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम युभ्रते तथागतस्वाईतः सम्यक् समुद्धस्य घाणसंस्पर्भप्रत्ययवेदिते पदं न विद्यते ।
तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य घाणसंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्य । एवसेव
सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्ययापि नाम सुभ्रते तथागतस्वाईतः
सम्यक् समुद्धस्य जिङ्कासंस्पर्भप्रत्ययवेदिते पदं न विद्यते । तत्कस्य
हेतोरविद्यमानलात्तस्य जिङ्कासंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्य ।

एवमेव सुस्ते वोधिमत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिमत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्ते तथागतस्यार्षतः सम्मृक् समुद्धस्य कायसंस्थाप्रत्ययवेदिते पदं न विद्यते । तत्त्रस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य कायसंस्थाप्रत्ययवेदितस्य । एवमेव सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुस्ते तथागतस्यार्षतः सम्यक् समुद्धस्य मनःसंस्थाप्रत्ययवेदिते पदं न विद्यते । तत्त्रस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य मनःसंस्थाप्रत्ययवेदितस्य । एवमेव सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधि-सत्त्रपदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभ्रते तथागतस्यार्हतः सम्यक् समृद्धस्थाऽवि-द्यायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्य श्रविद्यायाः। एवसेव सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतस्था-र्हतः सम्यक् समृदुस्य संस्कारेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर- विद्यमानलात्तेषां मंस्काराणाम्। एवमेव सुभूते वोधिमलख महासलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसलपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभू ते तथागतस्याईतः सम्यक् सम्बद्धस्य विज्ञाने पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य विज्ञानस्य । एवमेव सुभूते वोधिसलस महासलस प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिस-चपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्वार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्य नामरूपे पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमान-लात्तस नाम रूपस। एवमेव सुभूते बोधिसलस महामलस प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसन्वपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते तथागतसाईतः सम्यक् समुद्धस घडायतने पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्य पडायतनस्य । एवमेव सुभूते बोधिमलख महामलख प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधि-मलपदार्घी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्य स्पर्भे पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानला-त्तस सर्प्रस्य। एवमेव सुभूते बोधिमत्तस महामत्तस प्रज्ञापार-मितायां चरतो बोधिसलपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थार्हतः सम्यक् सम्बुद्धस्य वेदनायां पदं न विद्यते। तत्कसः हेतोरविद्यमानलात्तसा वेदनाया। एवमेव सुभूते वोधि-सत्तकः महामत्तकः प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतसाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य **ढणायां पदं न विद्यते । तत्क्**ख हेतोरविद्यमानलात्तस्थाः विषायाः। एवसेव सुभृते वोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्य प्रज्ञापार्मि- तायां चरतो वोधियत्तपदार्थों न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते
तयागतस्वार्धतः सम्यक् सम्बुद्धस्वोपादानेपदं न विद्यते। तत्कस्य
हेतोरविद्यमानलात्तस्वोपादानस्य। प्रवमेव सुभूते वोधियत्तस्य
महायत्तस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतो वोधियत्तपदार्थों न विद्यते।
तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्वार्धतः सम्यक् सम्बुद्धस्य भवे पदं न
विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य भवस्य। एवमेव सुभूते
वोधियत्तस्य महायत्तस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतो वोधियत्तपदार्थां
न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्वार्धतः सम्यक् सम्बुद्धस्य
जातो पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्याजातेः।
एवमेव सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतो
वोधियत्तपदार्थों न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थाहेतः सम्यक् सम्बुद्धस्य जरामर्षे पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्य जरामर्षस्य। एवमेव सुभूते वोधियत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतो वोधियत्त्वपदार्थों न विद्यते।

तद्यथिपि नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यक् सम्बुद्धस्य दान-पारिमितायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरिवद्यमानलात्तस्य दानपारिमितायाः। एवमेव सुभूते नोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञा-पारिमितायां सरतो नोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथिपि नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यक् सम्बुद्धस्य भीन्तपारिमितायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरिविद्यमानलात्तस्याः भीन्तपारिमितायाः । एवसेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारिमितायां स्रतो नोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथिपि नाम सुभूते तथागतस्था-

NAMILEINE

and the transfer of the same

र्षतः सम्यक् सम्बद्धस्य चान्तिपारिमतायां पदं न विद्यते। तत् कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्थाः चान्तिपारमितायाः। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्याईतः सम्यक् समृद्धस्य वीर्य्यपारमितायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तस्या वौर्य्यपार्मितायाः। एवमेव सुमृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञा-पार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्वार्हतः सम्यक् सम्बुद्धस्य ध्यानपारमितायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्या ध्यानपारमितायाः । एवसेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्था-र्इतः सम्यक् सम्बद्धस्य प्रज्ञाषार्मितायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्थाः प्रज्ञापार्मितायाः। एवमेव सुकृते बोधि-मलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिसलपदार्थी न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्वतः सम्यक् सम्बुद्धस्या-ध्यात्मश्र्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानला-त्तस्य श्रध्यात्मश्र्यताथाः । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महाप-त्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसत्त्वपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्वतः सम्यक् सम्बुद्धस्य विद्यते-श्र्यताथां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्या विद्यति श्र्यताथाः । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिमचपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्ताईतः मम्यक् मन्ध्यात्मवहिद्धाग्रन्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्या श्रधात्मवहिद्धाः ग्रन्थतायाः । एवमेव सभूते बोधिसलख महासलख प्रज्ञापार-मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्याईतः सम्यक्तसम्बद्धस्य श्रन्यता श्रन्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तस्याः ग्रून्यता ग्रून्यतायाः । एवमेव सुभूते बोधिमलख महामलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्त्रपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्य महाग्रुन्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर-विद्यमानलात्तस्या महाश्र्-यतायाः । एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महामत्त्रस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिमत्त्रपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुम्हते तथागतस्वार्हतः सम्यक्तसम्बद्धस्य पर्मार्थ ग्रुन्थतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तस्याः परमार्थग्रन्यतायाः। एवसेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतसाईतः सम्यक्षमञ्द्रस्य संस्तृतश्चनायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानचात्तस्याः संस्क्रतग्रन्य-तायाः। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्-मितायाञ्चरतो बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्हतः सम्यन्तसम्बद्धस्याऽसंस्कृतशून्यतायां पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोर्विद्यमानचात्तस्या श्रमंक्षुतश्च्यतायाः। ण्वमेव सुभूते बोधिमलस महामलस प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसच्चपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथा-गतसाईतः सम्यक्षसम्बद्धस्यात्यन्तग्र्न्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य चेतोरविद्यमानलात्तस्थाः ऋत्यन्तग्र्न्यतायाः। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभ्रते तथागतस्यार्हतः सम्यक्-सम्बद्धस्थानवरायशून्यतायां पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमान-श्रनवरायश्रन्यतायाः। एवसेव सुभूते बोधिसत्त्रस्थ महासत्त्रस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्त्रपदार्था न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्याईत सम्यक्षम्बद्धस्यानवकार्-शून्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलत्तस्थानव-कारग्रन्यतायाः। एवसेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञा-पार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्याईतः सम्यक्षसम्द्रस्य प्रकृतिग्र्न्यतायां पदं न तत्कस्य देतोर्विद्यमानत्तत्तस्याः प्रकृतिशून्यतायाः। एवसेव सुभूते बोधिसलख महासलख प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्ययापि नाम सुस्रते तथागतस्वा-र्हतः सम्यक्षसमुद्धस्य सर्वधर्माशून्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानालात्तस्याः सर्व्धर्माश्चन्यतायाः। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्यमतायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते । तद्ययापि नाम सुभृते तथागतस्यार्हतः सम्यन् सम्बुद्धस खन्नचण्यस्यतायां पदं न विद्यते। तत्नस्य हेतोरविद्यमान-



चात्तस्याः खलचण्य्य्यतायाः। एवमेव सुभृते वोधिसत्तस्य महासत्तसः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतसार्हतः सम्यन् सम्बद्धसाऽनुपत्तभ-ग्र्न्यतायां पदं न विद्यते । तत्वस्य हेतोर्विद्यमानचात्तस्या ऽनुपलमाग्र्न्यतायाः। एवमेव सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमलपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतसाईतः सम्यक्षमम्द्रसाभावग्रन्यतायां पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतोरविद्यमानलात्तस्याः श्रभावशून्यतायाः। एवसेव सुभूते बोधिसलख महामलख प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमत्तपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागत-स्थाईतः सम्यन् मम् द्वस्य स्वभावग्रन्यतायां पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानचात्तस्याः स्वभावश्चन्यतायाः। एवसेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधि-सत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतसाईत: सम्यक् सम्बद्ध स्थाभावस्त्रभावश्रुत्यतायां पदं न विद्यते। तत्कस्य हेतो-र्विद्यमानन्वात्तस्या श्रभावस्वभावशून्यतायाः।

तद्यथि नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यन्सम्बुद्धस्य स्मृत्युपस्थानेषु पदं न विद्यते । तत्सस्य हेतोरविद्यमानस्वात्तेषां स्मृत्युपस्थानानां । एवमेव सुभूते वोधिसस्तस्य महासस्तस्य प्रज्ञा-पारमितायास्वरतो वोधिसस्वपदार्थां न विद्यते । तद्यथािप नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यन्समृद्धस्य सस्यन्प्रहार्षेषु पदं न विद्यते । तत्सस्य हेतोरविद्यमानस्वातेषां संयन्प्रहाणानां । एवसेव

सुभ्ते बोधिमत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधि-सत्त्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्ह्तः सम्यक् सम्बुद्धस्य स्वद्धिपादेषु पदं न विद्यते । तत्त्वस्य हेतो-रिवद्यमानवात्तेषास्वद्धिपादानां । एवमेन सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्त्वपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थार्ह्तः सम्यक् सम्बुद्धस्य दुन्द्रियेषु पदं न विद्यते । तत्त्वस्य हेतोरविद्यमानत्त्वत्वामामिन्द्रयाणां ।

एवमेव सुभूते बोधियत्तस महास्त्रस प्रज्ञापार्मिताया-झरतो बोधिसन्वपदार्था न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थार्हतः सम्यक् सम्बद्धस्य बलेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य इतोर्विद्यमानवात्तेषां बलानां। एवमेव सुभूते बोधिमत्त्वस् महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभाते तथागतस्याईतः सम्यक् सम्बद्धस्य बोध्यङ्गेषु पदं न विद्यते। तत्कस्य हितोरविद्यमानचान्तेषां बोध्यङ्गानां। एवसेव सुभूते बोधिसलख महासलख प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमत्त्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्था-र्हतः सम्यक् सल्दुस्य मार्गेपदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्य-मानलात्तस्य मार्गस्य। एवमेव सुभृते बोधिमलस्य महासलस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसच्चपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथामतस्यार्हतः सम्यक् सम्बद्धसार्यस्योषु पदं न विद्यते । तत्कस्य देतोर्विद्यमानत्तान्तेषामार्थ्यमत्यानां । एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्भितायाञ्चरतो बोधिसत- पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यकः सम्बद्धस्य धानेषु पदं न विद्यते । तत्वस्य हेतोर्विद्यमानला तेषां धानानां। एवसेव सुभूते बोधिसत्तख महासत्तख प्रज्ञापार्सि-तायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सभक्षते तथागतसाईतः सम्बक् सम्बद्धसाप्रमाणेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तेषामप्रमाणानां । एवसेव सुसृते वोधिसत्तस्य महासल्ख प्रज्ञापार्मिताचाञ्चरतो बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभरते तथागतस्वाईतः सम्यक् सम्बद्धस्वाद्धयसमा-पत्तिषु पदं न विद्यते। तत्कस्य द्वेतोर्विद्यमानलात्तास्थामारूष-समापत्तीनां । एवमेव सुभूते बोधियत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार-मितायाञ्चरतो बोधिमचपदार्थो न विद्यते। तद्यशापि नाम सुभृते तथागतस्थाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य विमोचेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानवात्तेषां विमोचाणां। एवमेव सुभूते बोधि सन्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापार्यमतायाञ्चरतो वोधिसन्तपदार्थी **न** विद्यते । तद्ययापि नाम सुभूते तथागतसाईतः सम्यक् सम्बद्धसा-नुपूर्वविद्यारसमापत्तिषु पदं नविद्यते । तत्वस्य द्वेतोरविद्यमान-चत्तासामनुपूर्वविद्यार्यमापत्तिनां। एवमेव सुभूते वोधिसत्तस महामलख प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिमलपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुश्दते तथागतसाईतः सम्यक् संबद्धस्य ग्रून्यतानि-मित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरवि-द्यमानलात्तेषां ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचाणां। एवमेव सुभूते बोधिमलख महामलख प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमलपदार्थी

न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्यार्हतः सम्यक् सम्ब-द्धस्थाभिज्ञानुपदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवात्तासा-मभिज्ञानां। एवनेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमि-तायां चरतो बोधिमत्त्वपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सभते तथागतस्थाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य समाधिषु पदं न विद्यते । तत् क्ख हेतोरविद्यमानवात्तेषां समाधीनां। एवसेव सभूते बोधि-सत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्यभतायां चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुखते तथागतस्वाईतः सम्यक सम्बद्धस्य धारणीसुखेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानवान्तेषां धारणी ग्रखानां । एवसेव सुभृते बोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञा-पार्भितायां चरतो बोधिसत्त्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागतखाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य तथागतवलेष् पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोर्विद्यमानलात्तेषां तथागतवस्तानां । एव-मेव सुभृते बोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिमत्त्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तथागत-स्वार्हतः सम्बक् सम्बुद्धस्य चतुर्षृत्वैग्रारद्येषु पदंन विद्यते । तत्-कस्य हेतोरविद्यमानलात्तेषां वैग्रारद्यानां।

एवनेव सुश्रते वोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिमत्त्रपदार्थों न निद्यते । तद्यथापि नाम सुश्रते तथागतस्यार्हतः सस्यक् सम्बद्भस्य चतस्य प्रतिसम्बिस्य पदं न निद्यते ।
तत्कस्य हेतोरनिद्यमानवात्तासां प्रतिसम्बिदां । एवनेव सुश्रते
वोधिमत्त्रस्य महासत्त्रस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिमत्त्रपदार्थो

न विद्यते । तद्यपि वाम सुभूते तथागतस्वाईतः सस्यक् सस्युह्रस्य महाकरणयां पर्दं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलातस्या महाकरणयाः । एवनेव सुभूते वोधिवत्तस्य महाग्रनस्य
प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधियत्तपदायों न विद्यते । तद्यपापि
नाम सुभूते तथागतस्वाईतः सम्यक्त मबुद्धस्याद्याद्यावेणिकवृद्धधर्मेषु पदं न विद्यते । तत्कस्य हेतोरविद्यमानलाक्तेषामावेणिकबुद्धधर्माणां । एवमेव सुभूते वोधियत्तस्य महाम्रनस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधियत्तपदार्थों न विद्यते ।

तथ्यापि नाम सुभ्रतेऽसंक्षतधातौ संक्षतधात पदं न विद्यते।
संक्षतधातवसंक्षतधातपदं न विद्यते। एवसेव सुभ्रते बोधिसन्तथः
महामन्तथः प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते।
तथ्यापि नाम सुभ्रतेऽत्तत्पादे पदं न विद्यते। एवसेव सुभ्रते
बोधिसन्तथः महासन्तथः प्रज्ञापारमितायां चरतो वोधिसन्तपदार्थो
न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभ्रतेऽ ऽनिरोधेपदा न विद्यते।
एवसेव सुभ्रते बोधिसन्तथः महासन्तथः प्रज्ञापारमितायां चरतो
बोधिसन्तपदं न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभ्रतेऽसंक्षेणाऽध्यवदाने
पदं न विद्यते। एवसेव सुभ्रते बोधिसन्तथः महासन्तथः प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसन्तथः पदं न विद्यते। तद्यथापि नाम
सुभ्रतेऽनिमसंस्कारे पदं न विद्यते। एवसेव सुभ्रते बोधिसन्तथः
महासन्तथः प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसन्तथः प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसन्तथः महासन्तथः प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसन्तथः महासन्तथः प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसन्तथः स्वयते।

न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूतेऽतुपक्को पदं न दिद्यते । एवसेव सुभूते बोधिमलक्य महासक्त्य प्रज्ञापारसितायाञ्चरतो बोधिसक्त्यपदार्थो न विद्यते ।

श्राह । कस्य भगवन्तुत्यादे पदं न विद्यते । कस्यापिरोधे पदं न विद्यते । कस्थासंक्षेत्रात्यवदाने पदं न विद्यते । कस्था-ऽप्रादर्भावे पदं न विद्यते । कस्वाऽनिभगंस्कारे पदं न विद्यते । कस्वाऽनुपलको पदं न विद्यते । भगवानाह । रूपस्य सुभृतेऽनु-त्यादे पदं न विद्यते । रूपसाऽनिरोधे पदं न विद्यते । रूपसा-ऽसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । रूपसाऽनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । रूपसाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । रूपसाऽनुपस्के पदं न विद्यते । वेदनायाः सुभृते ऋनुत्यादे पदं न विद्यते । वेदनाया अनिरोधे पदं न विद्यते । वेदनाया असंक्षेणा स्ववदाने पदं न विद्यते । वेदनाया अनिभरंस्कारे पदं न विद्यते । वेद-नाया अप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । वेदनाया अनुपलको पदं न विद्यते । यंज्ञायाः सुम्हतेऽनुत्पंदे पदं न विद्यते । यंज्ञाया श्रनि-रोधे पदं न विद्यते । संज्ञाया ऋषंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । संज्ञाचा अनिसंस्कारे पदं न विद्यते । संज्ञाचा अप्रादर्भावे पदं न विद्यते । संज्ञाया अनुपलमे पदं न विद्यते । संस्काराणां सुभृतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । संस्काराणामनिरोधे पदं न विद्यते । संस्काराणामसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । संस्कारा-णामनिभसंस्कारे पदं न विद्यते । संस्काराणामप्राद्भवि पदं न विद्यते । संस्काराणामनुपक्तभो पदं न विद्यते । विज्ञानस सुभतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । विज्ञानस्थानिरोधे पदं न विद्यते । विज्ञानस्थाऽसंक्षेत्राध्यवदाने पदं न विद्यते । विज्ञान-स्थानभिसंस्कारे पदं न विद्यते । विज्ञानस्थाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । विज्ञानस्थाऽनुपलस्थे पदं न विद्यते ।

चचुषः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । चचुषोऽनिरोधे पदं न विद्यते । चच्षोऽसंक्षेप्राव्यवदाने पदं न विद्यते । चच्षोऽनिस संस्कारे पदं न विद्यते । चच्चोऽपादुर्भावे पदं न विद्यते । चचुषोऽतुपलको पदं न विद्यते । श्रोचस सुभूतेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । श्रोचखाऽनिरोधे पदं न विद्यते । श्रोचखाऽसंक्षेणाव्यव-दाने पदं न विद्यते । श्रोचसाऽनिभसंस्कारे पदं न विद्यते । श्रोच-खाऽप्राद्भावे पदं न विद्यते। श्रोचखाऽनुपन्नसे पदं न विद्यते। घाणस सुभतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। घाणसानिरोधे पदं न विद्यते। प्राणखाऽसंक्षेप्राव्यवदाने पदं न विद्यते। प्राणखाऽनिभ-संस्कारे पदं न विद्यते । द्राणखाऽप्राद्भीवे पदं न विद्यते । व्राणसाऽनुपलको पदं न विद्यते । जिज्ञायाः सुभ्रतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। जिज्ञाचा श्रनिरोधे पदं न विद्यते। जिज्ञाया श्रमंक्षे भाव्यवदाने पदं न विद्यते । जिक्काया श्रनभिमंस्कारे पदं न विद्यते। जिक्काया भ्रप्राद्भवि पदंन विद्यते। जिक्काया भ्रनु-पलमो पदं न विद्यते । कायस सुभ्द्रतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । कायसाऽनिरोधे पदं न विद्यते। कायसाऽसंक्षेप्राव्यवदाने पदं न विद्यते । कायखाऽनिभिषंस्कारे पदं न विद्यते । कायसाऽप्रा-दुर्भावे पदं न विद्यते । कायस्वाऽत्तपन्तमे पदं न विद्यते । मनसः

सुभ्द तेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । सनसोऽनिरोधे पदं न विद्यते । सनसोऽसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । सनसोऽनिससंस्कारे पदं न विद्यते । सनसोपादुर्भावे पदं न विद्यते सनसोऽनुपस्समे पदं न विद्यते ।

रूपस सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । रूपसाऽनिरोधे पदं न विद्यते । रूपसाऽमंक्षेत्रायवदाने पदं न विद्यते । रूपसाऽनिभ-मंस्कारे पदं न विद्यते। रूपस्थाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते। रूपसाऽनुपलको पदं न विद्यते । प्रब्दस सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । प्रब्दखाऽनिरोधे पदं न विद्यते । प्रब्दखाऽसंक्षेप्राच्यन-दाने पदं न विद्यते । प्रब्दछानभिसंस्कारे पदं न विद्यते । शब्दस्थाऽप्राद्भवि पदं न विद्यते। शब्दस्थाऽनुपत्तको पदं न विद्यते । गन्धस्य सुभः तेऽतुत्यादे पदं न विद्यते । गन्धस्याऽनिरोधे पदं न विद्यते । गन्धस्याऽसंक्षेत्राऽव्यवदाने पदं न विद्यते । गन्ध-खाऽनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । गन्धखाऽप्राद्भावे पदं न विद्यते । गन्धसाऽनुपस्का पहं न विद्यते । रमस्य सुभःतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । रसखाऽनिरोधे पदं न विद्यते । रसखाऽसंक्षेणा-व्यवदाने पदं न विद्यते। रमसाऽनिभसंस्कारे पदं न विद्यते। रसस्याप्रादर्भावे पदं न विद्यते । रसस्याऽनुपस्तको पदं न विद्यते । स्पर्भसः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । स्पर्भसाऽनिरोधे पदं न विद्यते । सार्भसाऽसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । सार्भसाऽनिभ-संस्कारे पदं न विद्यते । सार्प्रस्थाऽभादुर्भावे पदं न विद्यते । स्पर्भस्याऽनुपलको पदं न विद्यते । धर्माणां सुस्तेऽनुत्पादे पदं न

विद्यते । धर्माणामनिरोधे पदं न विद्यते । धर्माणामण्केशास्त्रव-दाने पदं न विद्यते । धर्माणामनभिषंकारे पदं न विद्यते । धर्माणामप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । धर्माणामनुपद्यको पदं न विद्यते ।

चव्रिज्ञानस्य सुभ्रतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । चव्रिज्ञान-खाऽनिरोधे पदं न विद्यते । चच्चित्रानखाऽधंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । चचुर्विज्ञानस्वाऽनभिषंस्कारे पदं न विद्यते । चचुर्वि-ज्ञानसाऽप्राद्भवि पदं न विद्यते । चनुर्विज्ञानसाऽनुपन्ने पदं न विद्यते । श्रोचविज्ञानस्य सुभूतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । श्रोचविज्ञानखाऽनिरोधे पदं न विद्यते । श्रोचविज्ञानखाऽसंक्षेणा-व्यवदाने पदं न विद्यते । श्रोचविज्ञानस्याऽनिभमंस्कारे पदं न विद्यते । श्रोचविज्ञानखाऽप्राद्भवि पदं न विद्यते । श्रोचविज्ञान-खानुपलको पदं न विद्यते । घाणविज्ञानख सुक्षतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । प्राणविज्ञाणस्याऽनिरोधे पढं न दिद्यते । प्राणविज्ञान-खाऽमंक्कोशाव्यवदाने पदं न विद्यते । प्राणविज्ञानखाऽनिभमंख्कारे पदं न विद्यते। न्नाणविज्ञानस्याऽप्राद्भवि पदं न विद्यते। घाणविज्ञानखाऽतुपलको पदं न विद्यते । जिङ्गाविज्ञानस्य सुभूते उत्तरपादे पदं न विद्यते । जिज्ञाविज्ञानखाऽनिरोधे पदं न विद्यते । जिक्काविज्ञानखाऽसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । जिक्काविज्ञान-खाऽनभिमंखारे पदं न विद्यते । जिक्वाविज्ञानसाऽप्रादर्भावे पदं न विद्यते। जिज्ञाविभानस्याऽन्तपस्ते पदं न विद्यते। काय-विज्ञानस सुभूतेऽतुत्पादि पदं न विद्यते । कायविज्ञानसाऽनि-

रोधे पदं न विद्यते । कायविज्ञानस्थाऽसंक्षेणाव्यवदाने पदं न विद्यते । कायविज्ञानस्थाऽनिसिसंस्कारे पदं न विद्यते । कायवि-ज्ञानस्थाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । कायविज्ञानस्थाऽत्पक्षभे पदं न विद्यते । सनविज्ञानस्थ सुभूतेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । सनविज्ञानस्थाऽकिरोधे पदं न विद्यते । सनविज्ञानस्थाऽक्षेणा-स्थवदाने पदं न विद्यते । सनविज्ञानस्थाऽनिसमंस्कारे पदं न विद्यते । सनविज्ञानस्थाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । सनविज्ञानस्था-ऽनुपक्षभे पदं न विद्यते ।

चनुःसंसर्पाय सुभ्रतेऽत्तादि पदं न विद्यते । चनुःसंसर्पायाः ऽनिरोधे पदं न विद्यते । चनुःसंसर्पायाः उनिरोधे पदं न विद्यते । चनुःसंसर्पायाः उनिरोधे पदं न विद्यते । चनुःसंसर्पायाः उन्तरादे पदं न विद्यते । चनुःसंसर्पायाः उन्तरादे पदं न विद्यते । चनुःसंसर्पायाः उन्तरादे पदं न विद्यते । अपेष-संसर्पायाः उन्तराधे पदं न विद्यते । अपेष-संसर्पायाः उन्तराधे पदं न विद्यते । अपेष-संसर्पायाः उन्तरादे पदं न विद्यते । अपेष-संसर्पायाः उन्तरादे पदं न विद्यते । अपेष-संसर्पायाः उन्तरादे पदं न विद्यते । प्राण्यस्यार्थाः उन्तरादे पदं न विद्यते । जिङ्कास्स्यार्थाः उन्तरादे पदं न विद्यते । जिङ्कास्स्यार्थाः उन्तरादे पदं न विद्यते । जिङ्कास्स्यार्थाः जारादे पदं न विद्यते । जारादे स्वयं न विद्य

स्वाऽपंक्षेत्रायवदाने पदं न विद्यते । जिज्ञायंखर्यच्यानभियंद्धारे पदं न विद्यते । जिज्ञायंखर्यच्याऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । जिज्ञायंखर्यस्थारनुपत्रको पदं न विद्यते ।

कायधंस्पर्भस्य सुभ्रतेऽत्तादि पदं न विद्यते। कायधंस्पर्भस्याऽिनरोधे पदं न विद्यते। कायधंस्पर्भस्याऽसंक्षेणायवदाने पदं न
विद्यते। कायधंस्पर्भस्याऽनिभधंस्कारे पदं न विद्यते। कायधंस्पर्भस्थाऽपादुभावे पदं न विद्यते। कायधंस्पर्भस्याऽतुपस्का पदं न
विद्यते। मनःसंस्पर्भस्य सुभ्रतेऽतुत्पादे पदं न विद्यते। मनःसंस्पर्भस्याऽनिरोधे पदं न विद्यते। मनःसंस्पर्भस्याऽस्पर्भक्षाः पदं न
विद्यते। मनःसंस्पर्भस्याऽनिभसंस्कारे पदं न विद्यते। मनःसंस्पर्भस्याऽपद्भावे पदं न विद्यते। मनःसंस्पर्भस्याऽसुपस्का पदं
न विद्यते।

चनुःसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्य सुम्दतेऽत्तत्तादे पदं न विद्यते।
चनुःसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्याऽनिरोधे पदं न विद्यते। चनुःसंखाप्रप्रत्ययविदितस्याऽनिससंस्कारे पदं न विद्यते। चनुःसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्याऽनिससंस्कारे पदं न विद्यते। चनुःसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्याऽप्रपत्रस्य पदं न विद्यते। चनुःसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्याऽप्रपत्तस्य पदं न विद्यते। स्रोचसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्याऽत्प्रपत्तस्य पदं न विद्यते। स्रोचसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्याऽनिरोधे पदं न विद्यते। स्रोचसंखाप्रप्रत्ययवेदितस्याऽसंक्षेप्रात्ययवेदितस्याऽसंक्षेप्राय्यवदितस्याऽसंक्षेप्राय्यवदितस्याऽसंक्षेप्राय्यवदितस्याऽसंक्षेप्राय्यवदितस्याऽसंक्षेप्राय्यवदितस्याऽसंक्षेप्राय्यवदितस्याऽसंक्षेप्रप्रत्यवदितस्याऽसंक्षेप्रयावदितस्याऽसंक्षेप्रयावदितस्याऽसंक्षेप्रयावदितस्याऽसंक्षेप्रयावदितस्याऽसंक्षेप्रयावदितस्याऽसंक्षेप्रयावदितस्याऽमानसंस्यप्रेप्तरायवदितस्याऽमानसंस्यप्रेप्तरायवदितस्याऽमानसंस्याप्तिस्यविद्यतस्याऽमानसंस्यप्तिस्यविद्यतस्याऽमानसंस्यप्तिस्यविद्यस्याऽसाउत्पत्तस्याः

पदं न विद्यते । घाण्मंस्पर्धप्रत्ययवेदितस्य सुस्रतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते। प्राणसंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्वाऽनिरोधे पदं न विद्यते। ष्राणमंस्पर्मप्रत्ययवेदितस्वाऽमंक्षेत्रास्यवदाने पदं न विद्यते । प्राणमं-स्पर्भप्रत्ययवेदितस्थाऽनिभसंस्कारे पढं न विद्यते । प्राणसंस्पर्भप्रत्य-यवेदितस्वाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते। त्राणसंखर्भप्रत्ययवेदितस्वाऽनु-पनमे पदं न विद्यते । जिक्रासंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्य सुभूतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते। जिङ्कासंखर्भप्रत्ययवेदितस्वाऽनिरोधे पदं न विद्यते। जिज्ञासंस्पर्भप्रत्यथवेदितस्वाऽसंक्षेत्राय्यवदाने पदं न विद्यते । जिज्ञा-संसार्गप्रतायवेदितस्वाऽनिभसंस्कारे पदं न विद्यते । जिज्ञासंसार्ग-प्रत्ययवेदितस्वाऽपाद्भवि पदं न विद्यते । जिज्ञासंखर्पप्रत्ययवेदि-तस्वाऽनुपत्तको पदं न विद्यते । कायमंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्य सुभृते-ऽनुत्पादे पदं न विद्यते । कायसंखर्भप्रत्ययवेदितस्वाऽनिरोधे पदं न विद्यते । कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्याऽसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । कायमं सर्प्रप्रप्रत्ययवे दितस्या उनिभ संस्कारे पदं न विद्यते । कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदितस्वाऽप्राद्भावे पदं न विद्यते । कायसंस्पर्भ-प्रत्ययवेदितस्वाऽनुपत्तम्भे पदं न विद्यते । मनःसंसर्गप्रत्ययवेदि-तस्य सुभ्रतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । मनःसंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्या-ऽनिरोधे पदं न विद्यते । मनःसंस्पर्भप्रत्ययवेदितस्याऽसंक्षेणव्यवदाने पदं न विद्यते । मनःसंखर्णप्रत्ययवेदितस्वाऽनिभसंस्कारे पदं न विद्यते । मनः संस्पर्भप्रत्ययवेदितस्या अप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । मनः संस्पर्भप्रत्ययवे दितस्याऽत्तपस्मे पदं न विद्यते।

पृथिवीधातोः सुभ्रतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । पृथिवीधातो-

रिनरीधे पदं न विद्यते । पृथिवीधातोरमंक्कोशास्यवदाने पदं न विद्यते। पृथिवीधानोरनभिसंस्कारे पदं न विद्यते। पृथिवीधानोर-प्राद्भवि पदं न विद्यते । पृथिवीधातोरनुपन्न भी पदं न विद्यते । श्रव्यातोः सुभूतेऽनुत्वादे पदं न विद्यते । श्रव्यातोर्निरोधे पदं न विद्यते । त्रव्धातोर्मक्केणाव्यवदाने पदं न विद्यते । त्रव्धातोर-निभमंस्कारे पदं न विद्यते । श्रन्थातौरप्राद्भवि पदं न विद्यते । श्रमातोरनुपलको पदं न विद्यते । तेजोधातोः सुभूतेऽनुत्पादि पदं न विद्यते । तेजोधातोर्निरोधे पदं न विद्यते । तेजोधातो-रमंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । तेजोधातोरनिभसंस्कारे पदं न विद्यते। तेजोधातोरपाद्भवि पदं न विद्यते। तेजोधातोर्तुपलको पदं न विद्यते। वाय्धातोः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। वायुधातोर निरोधे पदं न विद्यते । वायुधातोर संक्षेणा व्यवहाने पदं न विद्यते । वायुधातोरनिभसंस्कारे पदं न विद्यते । वायुधातो-रप्राद्भावे पदं न विद्यते । वायुधातोरनुपलस्ये पदं न विद्यते । श्राकामधातोः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । श्राकामधातोर्नि-रोधे पदं न विद्यते । श्राकाणधातीर्संक्षेणाव्यवदाने पदं न विद्यते। श्राकामधातीरनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । श्राकामधातीरमाद्-र्भावे पदं न विद्यते । श्राकाशधातौरनुपत्तको पदं न विद्यते ।

विज्ञानधातोः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । विज्ञानधातो-रिनरोधे पदं न विद्यते । विज्ञानधातोरसंक्षेणात्यवदाने पदं न विद्यते । विज्ञानधातोरनिभसंस्कारे पदं न विद्यते । विज्ञानधा-तोरपादुर्भावे पदं न विद्यते । विज्ञानधातोरनुपक्षभ्ये पदं न

41300

विद्यते । ऋविद्याद्याः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । श्रविद्याद्या श्रनिरोधे पदं न विद्यते। श्रविद्याया श्रमंक्के प्राचवदाने पदं न विद्यते । अविद्याया अनिभग्नंस्कारे पदं न विद्यते । अविद्याया श्वप्राद्भवि पदं न विद्यते। श्रविद्याया श्रनुपलको पदं न विद्यते । संस्काराणां सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । संस्कारा-णामनिरोधे पदं न विद्यते। संस्काराणामसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । संस्काराणामनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । संस्कारा-णासप्रादर्भावे पदं न विद्यते। संस्काराणामनुपलकी पदं न विद्यते । विज्ञानस्य सुभूतेऽनुत्पादे परं न विद्यते । विज्ञान-खानिरोधे पदं न विद्यते। विज्ञानखाऽमंक्षे प्राचवदाने पदं न विद्यते । विज्ञानस्थानिभसंस्कारे पदं न विद्यते । विज्ञानस्था-ऽप्राद्भावि पदं न विद्यते । विज्ञानस्थानुपलम्भे पदं न विद्यते । नामक्पस्य सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । नामक्पस्याऽनिरोधे पदं न विद्यते। नामक्षपस्थाऽमंक्षे प्रायवदाने पदं न विद्यते। नामरूपसाऽनिभगंस्कारे पदं न विद्यते। नामरूपसाऽपाद्-भावे पढं न विद्यते । नामरूपस्थाऽनुपत्तमो पदं न विद्यते । षड़ायतनस्य सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । षड़ायतनस्याऽनिरोधे पदं न विद्यते । पड़ायतनखाऽभंक्षेत्राखवदाने पदं न विद्यते । षड़ायतनस्थानभिसंस्कारे पदं न विद्यते । षड़ायतनस्थाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । षड्यातनस्वाऽनुपलमी पदं न विद्यते । स्वर्भस्व सुभातेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । सार्प्रसाऽनिरोधे पदं न विद्यते । स्पर्भसाऽमंक्षी प्राच्यवदाने पदं न विद्यते । स्पर्भसाऽनिभमंस्कारे पदं न विद्यते । सार्पसापादभावि पदं न विद्यते । सार्पसाऽनुपलको पदं न विद्यते । वेदनायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । वेदनाया ऋनिरोधे पदंन विद्यते । वेदनाया ऋमंक्की प्रात्यवदाने पदं न विद्यते । वेदनाया अनिभिषंस्कारे पदं न विद्यते । वेद-नाया ऋपादुर्भावे पदंन विद्यते। वेदनाया ऋतुपस्तको पदंन विद्यते । त्वष्णायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । त्वष्णाया श्रनिरोधे पदं न विद्यते। त्रणाया श्रमंक्षे प्राव्यवदाने पदंन विद्यते। त्वणाया अनिभगंस्कारे पदं न विद्यते। त्वणाया अप्राद्भीवे पदं न विद्यते । तृष्णाया अनुपन्नस्मे पदं न विद्यते । खपादानख सुभःतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । खपादानखाऽनिरोधे पदं न विद्यते । उपादानस्वाऽमंत्रो प्राध्यवदाने पदं न विद्यते । खपादानखाऽनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । खपादानखाऽपादभवि पदं न विद्यते । उपादानस्थाऽनुपलको पदं न विद्यते । भवस्य सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । भवस्याऽनिरोधे पदं न विद्यते । भवसाऽमंक्ते प्राचावादाने पदं न विद्यते । भवस्थाऽनिभमंस्कारे पदं न विद्यते । भवस्थाऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । भवस्थाऽनुपलसे पढं न विद्यते । जातेः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । जातेर-निरोधे पदं न विद्यते । जातेरसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । जातिर्निभिषंस्कारे पदं न विद्यते । जातेर्प्राद्भवि पदं न विद्यते । जातेरनुपलको पदं न विद्यते । जरामरणस्य सुभृतेsनुत्वादे पदं न विद्यते । जरामरणखाऽनिरोधे पदं न विद्यते । जरामर्णखाऽमंक्को प्रायवदाने पदं न विद्यते । जरामर्णखाऽन- भिसंस्कारे पदं न विद्यते। जरामरणस्याऽप्रादुर्भावे पदं न विद्यते। जरामरणस्याऽनुपलको पदं न विद्यते।

दानपार्मिताचाः सुभृतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । दान-पारमिताचा अनिरोधे पदं न विद्यते। दानपारमिताचा श्रमंक्षे प्राचिवदाने पदं न विद्यते। दानपार्मिताया श्रनभि-संस्कारे पदं न विद्यते । दानपार्मिताया श्रपाद्भावे पदं न विद्यते । दानपारमिताचा अनुपलमे पदं न विद्यते । भील-पारमिताया: सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। ग्रीलपारमि-ताया अनिरोधे पढंन विद्यते। भीखपारमिताया असंक्षेणा-व्यवदाने पदं न विद्यते। ग्रीलपार्मिताया अनिभसंस्कारे पदं न विद्यते। श्रीखपारमिताया ऋपादुर्भावे पदं न विद्यते। शीलपारमिताचा श्रनुपलको पदं न विद्यते। चान्तिपार-मितायाः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । चान्तिपारमिताया श्रनिरोधे पढं न विद्यते । चान्तिपारमिताया श्रमंक्षे ग्रायवढाने पदं न विद्यते । चान्तिपार्मिताया अनिभषंस्कारे पदं न विद्यते । चान्तिपार्मिताया श्रप्रादर्भावे पदं न विद्यते। चान्तिपार-मिताया श्रनुपलमे पदं न विद्यते । वीर्य्यपार्मितायाः सुभूतेऽन-त्यादे पढं न विद्यते। वीर्व्यपार्मिताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते। वीर्यपार्मिताया श्रमंक्षे ग्राव्यवदाने पदं न विद्यते। वीर्यपार-मिताया अनिभगंकारे पदं न विद्यते । वीर्य्यपारमिताया श्रप्राद्भावि पदं न विद्यते । वीर्च्यपारिमताया श्रनुपन्नभे पदं न विद्यते । धानपारमितायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । धान- पारसिताया अनिरोधे पदं न विद्यते । धानपारसिताया असंक्षेत्र प्राध्यवदाने पदं न विद्यते । धानपारसिताया अनिसंस्कारे पदं न विद्यते । धानपारसिताया अप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । धान-पारसिताया अनुपत्तस्मे पदं न विद्यते । प्रज्ञापारसितायाः सुस्रते उनुत्यादे पदं न विद्यते । प्रज्ञापारसितायाः अनिरोधे पदं न विद्यते । प्रज्ञापारसितायाः असंक्षेत्राध्यवदाने पदं न विद्यते । प्रज्ञापारसितायाः अनिसंस्कारे पदं न विद्यते । प्रज्ञापारसि-तायाः अप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । प्रज्ञापारसितायाः अनुपत्तस्मे पदं न विद्यते ।

## सप्तमपरिवर्त्तः।

3,855

ताया अपादभावे पदं न विद्यते। अधात्मविद्धांशून्यताया अनु-पन्नक्षे पदं न विद्यते । शुन्यताशुन्यतायाः सुभूतेऽन्तरादे पदं न विद्यते । ग्रून्यताग्रून्यताया श्रनिरोधे पढं न विद्यते । ग्रून्यता-शून्यतायाः असंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । शून्यताशून्यताया श्रनभिमंस्कारे पदं न विद्यते । ग्रान्यताग्रान्यताया श्रप्राद्भवि पदं न विद्यते । ग्रून्यताग्रून्यताया अनुपत्तको पदं न विद्यते । महा-श्रन्यतायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । महाग्रन्थताया श्रान-रोधे पदं न विद्यते । महाग्रुत्यताया असंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । महाग्रुन्यताया श्रनभिषंस्कारे पदं न विद्यते । महा-शुन्यताया अप्रादर्भावे पदं न विद्यते । महाशुन्यताया अनुपन्नभी पद न विद्यते। परमार्थश्चन्यतायाः सुक्षतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। परमार्थश्चन्यताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते । परमार्थश्चन्यताया श्रमंक्षे प्राच्यवदाने पढं व विद्यते । परमार्थश्रन्यताया अनिभरं-स्कारे पढ़ं न विद्यते। परमार्थग्रन्थताया अप्राद्भवि पढं न विद्यते । परमार्थश्चन्यताया श्रनुपलको पहं न विद्यते । संस्तृत-श्रुन्यताया सुभूतेऽतृत्पादे पदं न विद्यते । संख्वतश्रून्यताया श्रन-रोधे पदं न विद्यते । संख्वतश्रून्यताया ऋषंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । संक्षतग्र्न्यताया अनिभसंस्कारे पदं न विद्यते । संक्ष-तश्चनाया चप्राद्भवि पदं न विद्यते । संस्कृतश्चनाया चनुप-लमे पदं न विद्यते । अधंक्षतग्र्न्यतायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । असंस्कृतग्रुन्यताया अनिरोधे पदं न विद्यते । असं-स्त्रतश्चनाया अमंत्रे भाव्यवदाने पदं न विद्यते। अमंस्त्रतश्चनाया



श्रनभिसंस्कारे पदंन विद्यते। श्रमंस्नुतश्र्त्यताद्या श्रपाद्भवि पदं न विद्यते। श्रमंस्क्वतश्र्न्यताया श्रनुपत्तको पदं न विद्यते। श्रत्यन्तग्र्न्यतायाः सुभ्द्रतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । श्रत्यन्तग्र्न्य-ताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते। श्रत्यन्तश्र्न्यताया श्रमंक्के शाव्यव-दाने पदं न विद्यते । श्रत्यन्तग्र्न्यताया श्रनभिमस्कारे पदं न विद्यते । श्रायन्तग्रस्यताया श्राप्त्रभवि पदं न विद्यते । श्रायन्त-शून्यताया त्रनुपलक्षे पदं न विद्यते । त्रनवराग्रश्चनायाः सुभू तेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । श्रनवरागश्च्यताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते । ऋनवरागग्रूच्यताया ऋमंक्षेणाय्यवदाने पदंन विद्यते । श्रनवराग्रशून्यतायाः श्रनभिमंस्कारे पदं न विद्यते । श्रनवराग्र-शूत्यताया अपाद्भवि पदं न विद्यते । अनवरायशूत्यताया अनुप-सभी पदं न विद्यते । अनवकारशूत्यतायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। श्रनवकारग्रून्यताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते। श्रनवकार शुन्यताया ऋषंक्षे शायवदाने पदं न विद्यते। ऋनवकारशुन्यताया अनभिसस्कारे पदं न विद्यते । अनवकार्श्-यताया अपाद्भवि पदं न विद्यते । श्रनवकार श्रून्यताया श्रनुपत्तको पदं न विद्यते। प्रकृतिश्र्न्यतायाः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । प्रकृतिश्र्न्यताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते । प्रकृतिशूत्यताया श्रमंक्को प्राव्यवदाने पदं न विद्यते । प्रकृतिग्र्न्यताचा श्रनभिषंस्कारे पदं न विद्यते । प्रकृतिश्रुन्यताया श्रप्राद्भवि पदं न विद्यते । प्रकृतिश्र्न्यताया अनुपन्नभो पदं न विद्यते । सर्वधर्माश्च्यतायाः सुभूतेऽनुत्पादे परं न विद्यते । सर्वधर्माग्र्न्यताचा श्रनिरोधे परं न विद्यते । सर्व-

धर्मा शुन्यताचा ऋषंक्षे प्राच्यवदाने पदं न विद्यते। सर्वधर्माश्चन्यताचा श्रनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । सर्वधर्माश्रन्यताया श्रप्राद्भावे पदं न विद्यते । सर्वधर्मग्रस्थताया ऋनुपलको पदं न विद्यते । खल-चणश्चायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । खन्नचणशूच्यताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते । खलचणग्रन्यताया श्रमंक्षेणायवदाने पदं न विद्यते । खन्नचणश्रुन्यताया श्रनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । खनचण्यान्यताया अपादभावि पदं न विद्यते । खन्नचण्यान्यताया श्रनुपन्नमे पदं न विद्यते । श्रनुपन्नभग्र्न्यताचाः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । अनुपलक्षाग्र्न्यताया अनिरोधे पदं न विद्यते । अनुपन्नसाग्रत्यताचा अमंजी प्राव्यवदाने पदं न विद्यते। अनुपन्नसा-श्रुन्यताया अनिभंस्कारे पदं न विद्यते । अनुपलस्थश्रुन्यताया श्रप्राद्भावि पदं न विद्यते। श्रनुपलमाश्रून्यताया श्रनुपलमो पदं न विद्यते । श्रभावग्र्न्यतायाः सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । श्रभावश्र्-यताया श्रनिरोधे पदं न विद्यते। श्रभावश्र्-यताया श्रमंत्रो प्राय्यवदाने पदं न विद्यते । श्रभावग्रून्यताया श्रनिमंस्कारे पदं न विद्यते । श्रभावश्च्यताया श्रप्राद्भावे पदं न विद्यते । श्रभावग्रुन्यताया श्रनुपलक्षे पदं न विद्यते । खभावग्रुन्यतायाः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । स्वभावशून्यताचा श्रनिरोधे पदं न विद्यते । स्वभावग्र्रस्थताया श्रमंक्षे ग्रायवदाने पदं न विद्यते । खभावश्रुन्यतायाः श्रनभिसंस्कारे पदं न विद्यते। खभावश्रुन्यताया श्रप्रादर्भावे पदं न विद्यते । खभावश्रुन्यताया श्रनुपलमे पदं न विद्यते । श्रभावस्त्रभावग्रुन्यतायाः सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । श्रभावस्तभावग्र्त्यताया श्रमिरोधे पदं न विद्यते । श्रभावस्त्रभावग्र्-न्यताया श्रमंक्षे ग्राय्वदाने पदं न विद्यते । श्रभावस्त्रभावग्र्त्यताया श्रमभिषंस्कारे पदं न विद्यते । श्रभावस्त्रभावग्र्त्यताया श्रप्रदुर्भावे पदं न विद्यते । श्रभावस्त्रभावग्र्त्यताया श्रन्तपत्तस्त्रे पदं न विद्यते ।

सृत्युपस्थानानां सुभूतेऽतृत्यादे पदं न विद्यते । सृत्युपस्थानानामनिरोधे पदं न विद्यते । सृत्युपस्थानानामभंक्को प्राध्यवदाने पदं न विद्यते । सृत्युपस्थानानामनिरोधे पदं न विद्यते । सृत्युपस्थानानामनिर्माके प्राध्यवदाने पदं न विद्यते । सृत्युपस्थानानामनुपन्सके पदं न विद्यते । सम्यन्ग्रहाणानां सुभृतेऽतुत्यादे पदं न विद्यते । सम्यन्ग्रहाणानामनिरोधे पदं न विद्यते । सम्यन्ग्रहाणानामनिर्माके प्रदे न विद्यते । स्वत्यन्ग्रहाणानामनिर्माके पदं न विद्यते । स्वद्धिपादानामनिरोधे पदं न विद्यते । स्वद्धिपादानामनिरोधे पदं न विद्यते । स्वद्धिपादानामनिर्माके पदं न विद्यते ।

दिन्द्रियाणां सुभूतेऽत्तायादे पदं न विद्यते । दिन्द्रियाणामनि-रोधे पदं न विद्यते । दिन्द्रियाणाममंक्षे प्रायवदाने पदं न विद्यते । दिन्द्रियाणामनिभमंस्कारे पदं न विद्यते । दिन्द्रियाणामप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । दिन्द्रियाणामनुपत्तको पदं न विद्यते । वस्तानां सुभ्देतेऽत्तरपादे पदं न विद्यते । वस्तानामनिरोधे पदं न विद्यते ।

W. 41 25 M. 34 ...

बलानामसंक्षे प्राव्यवदाने पदं न विद्यते। बलानामनिसंस्कारे पदं न विद्यते । बलानामपादुर्भावे पदं न विद्यते । बलानामनुप-लभे पदं न विद्यते । बोध्यङ्गानां सुभ्रतेऽनुत्यादे पदं न विद्यते । बोधाङ्गानामनिरोधे पदं न विद्यते। बोधाङ्गानाममंक्के प्रायवदाने पदं न विद्यते । बोध्यङ्गानामनभिषंस्कारे पदं न विद्यते । बोध्य-ङ्गानामप्राद्भावि पदं न विद्यते । बोधङ्गानामनुपत्तको पदं न विद्यते। श्रार्थाष्टाङ्गमार्गस्य सुभ्रतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। श्रार्याष्टाङ्गामार्गसानिरोधे पदं न विद्यते। श्रार्याष्टाङ्गमार्गसा-मंक्षे गाव्यवदाने पदं न विद्यते। श्रार्व्याष्टाङ्गामार्गस्थानिभमंस्कारे पदं न विद्यते । श्रायां द्याङ्गमार्गस्थापाद्भावे पदं न विद्यते । श्रायां-ष्टाङ्गमार्गखाऽनुपलको पदं न विद्यते । श्रार्थ्यासळानां सुभूते-ऽनुत्यादे पदं न विद्यते । श्रार्थामत्यानामनिरोधे पदं न विद्यते। श्रार्थ्यां मत्यानाममंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । श्रार्थ्यामत्यानाम-निसंस्कारे पदं न विद्यते । श्रार्थासत्यानामप्रादर्भावे पदं न विद्यते । श्रार्थापत्यानामनुपलमे पदं न विद्यते । धानानां सुभ्द्रतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । धानानामनिरोधे पदं न विद्यते । ध्वानानाममंक्कीप्राच्वदाने पदं न विद्यते । ध्वानानाम-निभरंकारे पदं न विद्यते । ध्वानानामप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । धानानामनुपन्ने पदं न विद्यते । श्रप्रमाणानां सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। अप्रमाणानामनिरोधे पदं न विद्यते। अप्रमाणाना-मसंक्षे गाव्यवदाने पदं न विद्यते । श्रप्रमाणानामनिसंस्कारे पदं न विद्यते । श्रप्रमाणानामप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । श्रप्रमाणाना- मत्रपत्नको पदं न विद्यते। श्रारूपसमापत्तीनां सुकृतेऽत्तत्वादे पदं न विद्यते । श्रारूषममापत्तीनामनिरोधे पदं न विद्यते । श्रारूषममापत्तीनामसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । श्रारूषममा-पत्तीनामनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । त्रारूपसमापत्तीनामगद-र्भावे पदं न विद्यते । श्रारूपसमापत्तीनामन्तपत्तको पदं न विद्यते। विमोचाणां सुभूतेऽनुत्पदे पदं न विद्यते। विमोचाणाम-निरोधे पदं न विद्यते । विमोचाणामसंक्षे प्राव्यवदाने पदं न विद्यते । विमोचाणामनभिषंखारे पदं न विद्यते । विमोचाणाम-प्रादर्भावे पदं न विद्यते । विमोचाणामनुपन्नमे पदं न विद्यते । त्रतपर्व्वविद्वारसमापत्तीनां सुभृतेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । त्रनु-पूर्वविद्वार्यमापत्तीनामनिरोधे पदं न विद्यते। श्रनुपूर्वविद्वार्य-मापत्तीनाममंक्षे प्राच्यवदाने पदं न विद्यते । त्रनुपूर्वविद्यारसमाप-त्तीनामनभिषंखारे पदं न विद्यते । श्रनुपूर्वविद्यारसमापत्ती-नामग्रादर्भावे पदं न विद्यते । श्रनुपूर्व्वविद्यार्थमापत्तीनामनुपलको पदं न विद्यते । शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुद्यानां सुभूते-ऽत्तत्यादे पदं न विद्यते। ग्रुन्यतानिभित्ताप्रणिहितविभोचमुखाना-मनिरोधे पदं न विद्यते । शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोद्यस्खाना-मसंज्ञे गाव्यवदाने पदं न विद्यते । ग्रन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमी-चसुखानामनभिसंस्कारे पदं न विद्यते ग्रून्थतानिमित्ताप्रणिहित-विमोचसुखानामप्राद्भावे पदं न विद्यते । श्रून्यतानिमित्ताप्रणि-हितविमोचसुखानामनुपलसे पढं न विद्यते। श्रभिज्ञानां सस्ते-ऽत्तरपादे पदं न विद्यते। श्रभिज्ञानामनिरोधे पदं न विद्यते। श्रभिज्ञानामसंक्षे प्राचवदाने पदं न विद्यते । श्रभिज्ञानामन्भिसं-स्कारे पदं न विद्यते । श्रभिज्ञानामपादुर्भावे पदं न विद्यते । श्रभिज्ञानामत्रपत्रक्षे पढं न विद्यते । समाधीनां सस्ते (तत्यादे परं न विद्यते । समाधीनासनिरोधे परं न विद्यते । समाधीना-मस्क्षी प्राव्यवदाने पदं न विद्यते। समाधीनामनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । समाधीनामप्राद्रभावे पदं न विद्यते । समाधीनामनुप-लभे पदं न विद्यते । धारणी सुखानां सुभृतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । धारणीसुखानामनिरोधे पदं न विद्यते । धारणीसुखा-नामसंक्षे प्राच्यवदाने पदं न विद्यते । धारणीसुखानामनभिसंस्कारे पदं न विद्यते । धारणीसुखानामप्राद्भावे पदं न विद्यते । धार-णीसुखानामनुपलसी पद न विद्यते। तथागतबलानां सुसते-ऽनुत्पादि पदं न विद्यते । तथागतवल्लानामनिरोधे पदं न विद्यते । तथागतवजानामसंक्षे प्राध्यवदाने पदं न विद्यते । तथा-गतवज्ञानामनभिमंस्कारे पदं न विद्यते । तथागतवज्ञानामग्राद-भीवे पदं न विद्यते । तथागतवलानामनुपलको पदं न विद्यते । वैगारद्यानां सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते । वैगारद्यनामनिरोधे पदं न विद्यते । वैशारद्यानामसंक्षेत्राव्यवदाने पदं न विद्यते । वैपारदानामनभिमंस्कारे पदं न विद्यते । वैपारदानामपाद्भवि पदं नं विद्यते । वैभारद्यानामनुपन्नभी पदं न विद्यते । प्रतिस-म्बिदां सुभूतेऽनुत्पादे पदं न विद्यते। प्रतिसम्बिदासनिरोधे पदं न विद्यते । प्रतिसम्बिद्रामसंक्षे प्राध्यवद्राने पदं न विद्यते । प्रति-मिनदामनिमंखारे पदं न विद्यते । प्रतिसम्बिदामप्रादुर्भावे पदं न विद्यते । प्रतिमिध्याम्यप्रकाभे पदं न विद्यते । महानेश्वाः सुभृतेऽत्तपादे पदं न विद्यते । महामेश्वाः श्रमितः पदं न विद्यते । महामेश्वाः श्रमितः पदं न विद्यते । महामेश्वाः श्रमितः पदं न विद्यते । महामेश्वाः श्रमादुर्भावे पदं न विद्यते । महामेश्वाः श्रमादुर्भावे पदं न विद्यते । महामेश्वाः श्रमुपक्षभे पदं न विद्यते । महाक-रूपायाः सुभृतेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । महाकर्रणायाः श्रम्तेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । महाकर्रणायाः श्रम्तेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । महाकर्रणायाः श्रम्तेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । श्रावेषिकवुद्धधर्माणां सुभृतेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । श्रावेषिकवुद्धधर्माणां सुभृतेऽतुत्पादे पदं न विद्यते । श्रावेषिकवुद्धधर्माणामनिरोधे पदं न विद्यते । श्रावेषिकवुद्धधर्माणामनुपक्षभे पदं न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभूते रूपस्थात्यन्तविग्रुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । वेदनाया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । संज्ञाया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । संस्काराणामत्य-न्तविग्रुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । विज्ञानस्थात्यन्तविग्रुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । एवमेव सुभृते वोधिमनस्य महासन्स्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो वोधिमनस्य पदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभूते चचुषोऽत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रोचेखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । ब्राणसा- त्यन्तिवायुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । जिज्ञाया श्रत्यन्तिवायुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । कायस्यात्यन्तविद्यद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । मनसोऽत्यन्तविद्यद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । एवमेव सुभ्रते बौधिसत्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधि-सत्त्वपदार्थो न विद्यते ।

तद्यथि नाम सुभूते रूपखायन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । प्रव्यखायन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । गन्ध-खायन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । रमखायन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । स्पर्भखायन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । धर्माणामयन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते वोधिसत्त्वस्य मद्दासत्त्वस्य प्रज्ञापार्गमतायाञ्चरतो वोधिसत्त्वः पदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभूते चनुर्विज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । श्रोचविज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । प्राण्विज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । जिज्ञाविज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । कायविज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । मनोविज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । मनोविज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । एवमेव सुभृते वोधिसत्त्रख्य महासत्त्रख्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो वोधिसत्त्रप्रदार्थो न विद्यते ।

तद्ययापि नाम सुभूते चचुःसंस्कर्भसात्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । श्रोचसंस्कर्भसात्यन्तविग्रुद्धौ परं न विद्यते । प्राण्सं-स्कर्भसात्यन्तविग्रुद्धौ परं न विद्यते । जिज्ञासंस्कर्भविज्ञानसात्यन-



विग्रद्धौ पदं न विद्यते । कायमंखर्भविज्ञानखात्यन्तविग्रद्धौ पदं न विद्यते । मनःसंखर्भखात्यन्तविग्रद्धौ पदं न विद्यते । एवसेव स्रभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधि-सत्तपदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुस्ते चनुःसंस्पर्णप्रव्ययवेदनाया श्रह्यन्तविशुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । श्रोवसंस्पर्णप्रह्यवेदनाया श्रह्यन्तविशुद्धौ पदं न विद्यते । श्राषसंस्पर्णप्रह्यवेदनाया श्रह्यन्तविशुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । जिङ्कासंस्पर्णप्रह्ययवेदनाया श्रह्यन्तविशुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । कायसंस्पर्णप्रह्ययवेदनाया श्रह्यन्तविशुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । सन्दः संस्पर्णप्रह्यवेदनाया श्रह्यन्ति विशुद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । एवमेव सुस्ते बोधियन्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापारस्रितायाञ्चरतो बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते ।

तद्यणि नाम सुभूते पृथिवौधातोर्त्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । अभातोरत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । तेनोधातोरत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । वाधुधातोर्त्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । आकागधातोरत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । आकागधातोरत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । विज्ञानधातोरत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते परं न विद्यते । एवमेव सुभूते वोधिषत्त्रस्य महासत्त्रस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिषत्त्रपरं न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभ्रते श्रविद्याथा श्रत्यन्तविद्यद्वौ निमित्ते परं न विद्यते । संस्काराणामत्यन्तविद्यद्वौ निमित्ते परं न विद्यते । विज्ञानस्थात्यन्तविद्यद्वौ निमित्ते परं न विद्यते । नामक्षपस्थात्यन्त- विग्रद्धौ परं न विद्यते। षड़ायतनस्वात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते। स्पर्भसात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते। वेदनाया श्रत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते। व्रणाया श्रत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते। स्पादानस्वात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते। स्पादानस्वात्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते परं न विद्यते। स्वाते स्वाते स्वाते स्वाते स्वाते स्वाते स्वाते स्वते स्वाते स्वाते स्वाते स्वते स्वते स्वाते स्वते स्वति स्वते स्वते स्वते स्वते स्वते स्वते स्वति स्वत्ये स्वति स्वत्ये स्वति स्वति ।

तद्यथापि नाम सुभृते दानपार्मिताया श्रायन्तिक्र हुतै निमिन्ते पदं न विद्यते । श्री कपार्मिताया श्रायन्तिक्र हुतै निमिन्ते पदं न विद्यते । चान्तिपार्मिताया श्रायन्तिक्र हुतै निमिन्ते पदं न विद्यते । वीर्व्यपार्मिताया श्रायन्तिक्र हुतै निमिन्ते पदं न विद्यते । श्रापार्मिताया श्रायन्तिक्र हुतै निमिन्ते पदं न विद्यते । श्रापार्मिताया श्रायन्तिक्र हुतै निमिन्ते पदं न विद्यते । एवमेक सुभूते बोधिसन्तस्य महायन्त्रस्य प्रशापार्मितायाश्चरतो बोधिसन्त-पदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभूते श्रथात्मश्र्स्यताया श्रत्यन्तविग्रह्रौ निमित्ते पदं न विद्यते । विद्विश्चित्र्यताया श्रत्यन्तविग्रह्भौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रधात्मविद्विश्चार्यन्ताया श्रत्यन्तविग्रह्भौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्र्र्यताश्चन्यताया श्रत्यन्तविग्रह्भौ निमित्ते पदं न विद्यते । महाश्च्न्यताया श्रत्यन्तविग्रह्भौ निमित्ते पदं न विद्यते । पर्मार्थश्चन्यताया श्रत्यन्तविग्रह्भौ निमित्ते पदं न विद्यते । पर्मार्थश्चन्यताया श्रत्यन्तविग्रह्भौ निमित्ते पदं

न विद्यते । संक्षतग्र्स्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमंक्षतग्र्स्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रत्यन्तग्र्स्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रत्यन्तराग्र्स्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रन्यवक्तारग्र्स्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रव्यन्धिग्रुस्त्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रव्यन्धिग्रुस्त्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रव्यन्धिग्रुस्त्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमावन्धग्रुस्त्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमावन्धग्रस्त्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रभावश्रस्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रभावश्रस्यताया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रभावश्रस्यत्याया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रभावश्रम्यन्तया श्रत्यन्तविग्रुद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रभावस्त्रभावन्तवाग्रस्त्र निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमावस्त्रभावन्तवाग्रस्त्र निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमावस्त्रभावन्तवाग्रस्त्र निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमावस्त्रभावन्तवाग्रस्त्र निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमावस्त्र निमित्ते पदं न विद्यते । श्रमावस्त्र मावस्त्रस्ति विद्यते । विद्यते । विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुम्हते स्वत्युपस्थानानामत्यन्तविग्रद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । सम्यक्षप्रदाणानामत्यन्तविग्रद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । स्वत्यक्षपद्यानामत्यन्तविग्रद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । दिन्द्रयाणामत्यन्तविग्रद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । वक्षानामत्य-न्तविग्रद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । वोध्यङ्गानामत्यन्तविग्रद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गस्यात्यन्तविग्रद्धौ निमिन्ते पदं न विद्यते । एवसेव सुभूते वोधिष्ठसम्बस्य महासम्बस्य प्रज्ञा-पारमितायाञ्चरतो वोधिसम्बपदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभृते श्रार्व्यवाद्यानामत्यन्ति इद्धी निमिन्ते पदं न विद्यते । श्रानामायान्ति द्राद्धी निमिन्ते पदं न विद्यते । श्राम्पणानामत्यन्ति द्राद्धी निमिन्ते पदं न विद्यते । श्राम्पणानामत्यन्ति द्राद्धी निमिन्ते पदं न विद्यते । श्राम्पणानामत्यन्ति द्राद्धी निमिन्ते पदं न विद्यते । श्रमुष्ट्वे विद्यते । विभोजानामत्यन्ति द्राद्धी निमिन्ते पदं न विद्यते । श्रमुष्ट्वे विद्यते । श्रमज्ञानामत्यन्ति वर्द्धि निमिन्ते पदं न विद्यते । समाधीनामत्यन्ति वर्द्धि निमिन्ते पदं न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभूते तथागतवलानामतः निवग्न है निमित्ते पदं न विद्यते । वैगारद्यानामत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । प्रतिसम्बद्धामत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । प्रतिसम्बद्धामत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । महाकर्ष्या श्रत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । महाकर्ष्याया श्रत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । श्रवेणिकनुद्धधमी-णामत्यन्तविग्रद्धौ निमित्ते पदं न विद्यते । एवमेव सुभृते बोधि-सन्तस्य प्रज्ञापार्रामतायाञ्चरतो बोधिसन्तपदार्थो न विद्यते ।

तद्यथापि नाम सुभूते श्रातमात्यन्तिविद्युद्धी पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते वोधिसत्त्वस्य महासत्त्वस्य प्रश्नापार्मितायाञ्चरतो वोधिसत्त्वपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते सत्त्वात्यन्त-

विश्रद्धौ पदं न विद्यते । सलासत्तासुपादाय । एवसेव सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरतो बोधिसलपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते जीवात्यन्तविद्युद्धौ पदं न विद्यते । जीवामत्तामुपादाय । एवमेव सुभृते बोधिसत्तस्य महा-मलख प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसलपदार्थो न विद्यते । तद्य-थापि नाम सुस्ते पोषात्यन्तविश्रद्धौ पदं न विद्यते । पोषास-त्तास्पादाय। एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार-मितायाञ्चरतो बोधिमचपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते पुरुषात्यन्तविग्रङ्कौ पदं न विद्यते । पुरुषामत्तासुपादाय । एवमेव सुभृते वोधिमलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमचपदार्थों न विद्यते। तद्ययापि नाम सुभूते पुद्रानात्य-नाविग्रङ्को पदं न विद्यते । पुद्राचासत्तासुपादाय । एवसेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते मनुजात्यनाविग्रुद्धौ पदं न विद्यते । मनुजासत्तासुपादाय । एवसेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम चुम्द्रते मानवात्यन्तविग्रङ्कौ पदं न विद्यते। मानवासत्तासुपादाय । एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते कारकात्यनाविशुद्धौ पदं न विद्यते। कारकासत्ता-सपादाय । एवसेव सुभूते बोधिमलस्य महासलस्य प्रजापार्सि-नायाञ्चरतो बोधिसत्त्वपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते

वेदकात्यन्तविश्रद्धौ पदं न विद्यते । वेदकासत्तासुपादाय । एवसेव सुभ्रते वोधिमलस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरतो वोधिसत्त-पदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभ्रते जानकात्यन्तविद्युद्धी पदं न विद्यते । जानकसत्तासुपादाय । एवसेव सुस्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभः ते पथ्यकात्यन्तविग्रङ्कौ पदं न विद्यते। पश्य-कासत्तासुपादाय । एवसेव सुस्रते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञा-पार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम चुस्ते सूर्क्षमण्डलेऽस्युद्गक्किति ऋत्यकारे पदं न विद्यते। एवसेव चुस्रते बोधियलस्य महासलस्य प्रज्ञापारिमतायाञ्चरतो बोधियल-पदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभुते कन्योदाहेवर्त्तमाने यर्व्यंस्कारगतानां पदंन विद्यते। एवमेव सुभ्दते वोधिमलस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्सितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते तथागतस्थाईतः सम्यक् समुद्धस भीलदौः ग्रीचे पदं न विद्यते। एवमेव सुभ्द्रते बोधियत्तस्य महासन्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभृते तथागतस्थाईतः सम्यक् सन्दुस्य समाधौ विमाचे पदं न विद्यते। एवमेव सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्-मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभते तथागतस्थाईतः सम्यक् सम्बद्धस्य प्रज्ञायां दौष्पञ्जे पदं न विद्यते। एवमेव सुभृते बोधिमलस्य महायलस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसर्चपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभृते तथागतस्वार्हतः

सस्वक् सम्बुद्धस्य विसुक्तौ पदं न विद्यते। एवसेव सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधियत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुस्ते तथागतस्वार्षतः सम्बन्ध् सम्बुद्धस्य विसुक्तिज्ञान-दर्भने पदं न विद्यते। एवसेव सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुस्ते सुर्याचन्द्रमसोः प्रभायाः पदं न विद्यते। एवसेव सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुस्ते यहमणिरव्यविद्युञ्चोतिषां प्रभायाः पदं न विद्यते। एवसेव सुस्ते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो वोधिसत्तम्य निद्यते।

तद्यथापि नाम सुभूते चातुर्महाराजकाथिकानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थां न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते चायित्वंगानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थों न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते तुषितानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते निर्माण्याः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिन्तस्य स्वानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिन्तस्य स्वानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिन्तस्य

मलख महायखस प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसलपदार्थे न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते परनिर्मितकावर्त्तानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बौधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिमचपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते ब्रह्मकायिकानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमन्तपदार्थों न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते ब्रह्मपुरोहि-तानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिय-चस महासचस प्रज्ञापार मितायाञ्चरतो बोधिसचपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते ब्रह्मपार्षद्यानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापा-रमितायाञ्चरतो बोधिसचपदार्थो न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते महाब्रह्माणां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवसेव सुभूते बोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिस-चपार्थी न विद्यते । तद्यशापि नाम सुभूते श्राभानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभृते बोधिमलख महामलख प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिमत्तपदार्थो न विद्यते। तद्ययापि नाम सुभते परीत्ताभानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिसत्तपदार्थो न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते अप्रमाणा भानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिम-लख महामलख प्रज्ञापार्मितायाञ्चरतो बोधिमलपदार्थी न

विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते श्रभाखराणां देवानां प्रभायाः पढं न विद्यते । एवसेव सुभूते वोधिसत्त्वस महासत्तस प्रज्ञापा-रमितायाञ्चरतो बोधिमत्वपदार्थी न भवति। तद्यथापि नाम सुभूते प्रामानां देवानां प्रभाषाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिमलस महामलस प्रज्ञापारमितायाञ्चरतो बोधिमलपदायी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते परीत्तप्रभानां देवानां प्रभाषाः पदं न विद्यते । एवमेव सुभूते बोधिमलस महामलस प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसचपदार्थां न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते अमाण्याभानां देवानां प्रभावाः पदं न विद्यते। एवमेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते ग्रामकत्तानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते । एवसेव सुभृते वोधिसत्तस्य महामलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो वोधिमलपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुस्ते दृहाणां देवानां प्रसायाः पदं न विद्यते। एवमेव सुभूते बोधिसत्तव अहायत्तव्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते। तद्ययापि नाम सुस्रते परीत्तव-हाणां देवानां प्रभाषाः पदं न विद्यते । एवसेव सुस्रते बोधिस-लख महामलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो बोधिमलपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुभूते ऽप्रमाणदृहानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते। एवमेव सुभृते बोधिमलस्य महासलस्य प्रज्ञापार-मितायां चरतो बोधिसत्तपदार्थी न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते वहत्पालानां देवानां प्रभाषाः पदं न विद्यते । एवसेव सुसूते

१२५०

बोधिमलख महामलख प्रजापारिमतायां चरतो बोधिमलपदायों न विद्यते। तद्यथापि नाम सुभूते ग्रुद्धावामकायिकानां देवानां प्रभायाः पदं न विद्यते। एवसेव सुभूते बोधिमलख महामलख प्रजापारिमतायां चरतो बोधिमलपदायों न विद्यते।

तद्यथापि नाम सुभूते बोधिसत्तानां महासत्तानां प्रभायाः पटं न विद्यते। एवसेव सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञा-पार्मितायां चरतो बोधिमलपदार्थी न विद्यते । तद्यथापि नाम सुऋते तथागतानामईता सन्यक् सम्बद्धाना प्रभायाः पदं न विद्यते। एवमेव सुभूते वोधिमत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो बोधिसलपदार्थी न विद्यते। तत्कस्य हेतोः तथाहि या च बोधिर्यस बोधिमत्ता यस बोधिमत्तापदार्थः मर्व्यन ते धर्मा न संयुक्ताः परिसंयुक्ताः श्रद्धिपणोऽनिदर्भना श्रप्रतिघालकाचणा। थर्ताऽलचणाः। सर्वधर्माणां सुभूते बोधिसलेन महासलेनासङ्घत-तार्या ग्रिचितयं। सर्वधर्माञ्च बोधिसलेन महासलेनाऽवबोद्ध्याः। श्राह । कतमे भगवन् सर्वधर्माः । कयं भगवन् बोधिसत्त्वेन महामचेनाऽमञ्जततायां भिचित्यं। कथञ्च बोधिमचेन महामचेन सर्वधवा अवबोद्ध्याः । भगवानार । सर्वधवाः सुभृते उचान्ते कुणवायाकुणवायाकता व्याकताय वीकिकाय वोकोत्तराय सात्रवाद्यानात्रवाद्य । संक्षताद्याऽमंकृताद्य सावद्याद्याऽनावद्याद्य । माधारणाञ्चामाधारणाञ्च । इसे सुभूते उचाने कुणलाधर्माः । एवां बोधिमलेन महामलेन मर्वधमाणाममत्तायां शिचितवां। दमे सुभूते वोधिमलेन महामलेन मर्वधर्मा श्रवबोद्धवाः।

त्राह कतसे भगवन् सुप्रसाधमा सौकिकाः। भगवानाहः। क्रमजाः सभते जीकिकाधर्मा उच्चने मात्रज्ञता पित्रज्ञता श्रामखता ब्राह्मखता कुलच्चेष्ठानुपालिता। दानमयं पुर्क्षिक्या-वन्त्, शीलमयं पुष्टिकियावन्तु, भावनामयं पुष्टिकियावन्तु, वैद्या-वृत्तसहगतमीषधिकं द्यासुप्रालाः कर्मप्रयाः स्नीकिकानवसंज्ञाः। यद्तव्याचित्तकसंज्ञा, निरुत्तमकसंज्ञा, विपूत्तिकसंज्ञा । विलोहि-तक्षंज्ञा, विलीनक्षंज्ञा, विवादिक्षंज्ञा, विचिप्तक्षंज्ञा, श्रीस-मंज्ञा, विदग्नकसंज्ञा, खौकिकानिचलारिधानानि । चलार्थप्रमा-णानि । चतस्र श्रारूप्यसमापत्तयः । पञ्चाऽभिज्ञाः लौकिकादणा-नुस्तियः। यद्तव्द्वाऽनुस्तिः, धर्माऽनुस्तृतिः, संघाऽनुस्तिः, शीबाऽनुस्रतिः, त्यागाऽनुस्रुतिः, देवाऽनुस्रुतिः, त्रानापानाऽनु-स्रुतिः । कायगतानुस्रुतिः । उद्देगाऽनुस्रुतिः । मर्णाऽनुस्रुतिः । इसे उच्चते सुमृते सुग्रलालौ किकाधर्माः । श्राइ । कतसे भगव-नतुप्रजाजौतिकाधर्माः। भगवानाह । द्याऽतुप्रजाः कर्मप्रघाः। यद्तप्राणातिपातः सुभूतेऽकुप्रकोक्षौिककोधर्मः। श्रदत्तादानं सुस्तेऽलुगलोको निकोधर्मः । काममिय्यावादः सुस्तेऽलुगलो-लौकिकोधर्मः । म्हणावादः सुभूतेऽकुणलोखौकिकोधर्मः । पारुखं सुभूतेऽतुप्रकोकोकिकोधर्मः । श्रभिष्या सुभूतेऽतुप्रकोकोकिको-धर्मः । वापादं सुभृतेऽसुग्रलोसौ किकोधर्मः । सिव्यादृष्टिः सुभृते ऽसुग्रसोसोकिकोधर्मः । क्रोध उपनाहोप्रद्यः प्रदोग्रोविहिंसा ईस्था-मासर्थं मदोमिष्यामानः । इसे उचने सुभृते (सुप्रसोसीकि-काधमाः। श्राप्त कतमे भगवच्याकताधमाः। भगवानास्। श्रव्याकृतं कायकर्म, श्रव्याकृतं वाद्यमे । श्रव्याकृतं मनस्कर्म । श्रवाक्तानि चलारि महाभृतानि। श्रवाक्तानि पञ्चेन्द्रियाणि। श्रवाकृतं षडायतनं । श्रवाकृताश्चतस्य श्रारूपसमापत्तयः । श्रवाकृताः स्कन्धाः । श्रवाकृताधातवः । श्रवाकृतान्यायतनानि । श्रवाह्नतः सर्वोविपाकः । इसे उच्चन्ते श्रवाह्नताधर्माः । श्राह । कतमे भगवन् खौकिकाधर्याः । भगवाना । खौकिकाधर्याः सुभूते उच्चने । पञ्चस्वन्था दाद्यायतनानि । स्रष्टाद्याधातवः । दशक्रश्राचाः कर्मपथाः । चलारिधानानि । चलार्थ्यप्रमाणानि । चतस्र श्रारूयसमापत्तयः । पञ्चाऽभिज्ञाः । कोकोत्तराश्च धर्मान खापयिवा ये तदन्येधर्माः । इसे उचने जौकि।धर्माः । श्राइ। कतमे भगवन् खोकोत्तराधर्माः । भगवानात्त । खोकोत्तराधर्माः सुभूते उचाने चलारिस्त्व्यपस्थानानि। चलार्थ्यप्रमाणानि। चतार ऋद्विपादाः । पञ्चेन्द्रियाणि । पञ्चरसानि सप्तबोधकानि । श्रार्व्याष्टाङ्गोमार्गः। ग्रुन्यताविमोचमुखलानिमित्तविमोचमुखमप्रणि-हितविमोचमुखं। श्रनाज्ञातमाज्ञास्थामीतीन्त्रयं। श्राज्ञेन्त्रियं। श्राज्ञातावीन्द्रयं। सवितर्कः सविचारः समाधिः। श्रवितर्का-ऽविचारः समाधिः । विद्याविसुक्तिसंप्रजन्धं योनिग्रोमनसिकारः । श्रष्टोविमोचाः । कतमेऽष्टौ रूपौरूपाणि पछत्ययं प्रथमोविमोचः। श्रधातारूपं मंज्ञीवहिद्धांरूपाणि पग्यत्ययं दितीयोविमोचः। ग्रुभलचा विस्ताभवत्ययं हतीयोविमोचः । म मर्व्यभोद्धपमंज्ञानां समतिकमान् प्रतिपद्यसंज्ञानामन्तंगमाञ्चानालसंज्ञानाममनसिकारा-दनन्तमाकामित्याकामानन्यायतनसुपसमय विहरत्ययं चतुर्थी- विमोचः । स सर्वाग्रत्याकाग्रापन्यायनं धमितकमादननां विज्ञान-मिति विज्ञानानन्यायतनसुपसम्य विद्दरतीत्ययं पञ्चमोविमोचः । स सर्वाग्रीविज्ञानानन्यायतनसमिकमा नास्ति किञ्चिदित्याकिञ्च न्यायतनसुपसम्यद्य विद्दरतीत्ययं षष्ठोविमोचः । स सर्वाग्र श्राकिञ्च-म्यायतनसमितकमान्नेव संज्ञानासंज्ञायतनसुपसम्यद्य विद्दरतीत्ययं सप्तमोविमोचः । स सर्वग्रानेवसंज्ञानासंज्ञायतनसमितकमात्संज्ञावेद-नायितिश्वरोधसुपसम्यद्य विद्दरतीत्ययमष्टमोविमोचः । इमेऽष्टौ विमोचाः ।

नवातुपूर्वविद्यारममापत्तयः । कतमा नव । स विविक्तं कामैः विविक्तं पापैकैरलुग्रन्नधर्मः । स्वित्वकं सविचारं विवेक्तजं प्रीतिसुखं प्रथमं धानसुपमण्य विद्यति । स्वित्वकं स विचाराणां खुल्पग्रम्माद्धात्मसम्प्रमादाञ्चेत स एकोतीभावाद्वितकं मविचारं समाधिजं प्रीतिसुखं दितीयं धानसुपमण्यविद्यति । सप्रीतिर्वरागादुपेचको-विद्यति । स्वृतिमान् संप्रजानः सुख्झ काषेन प्रतिमंबेद्यति । धत्तदार्था श्राचवते । उपेचकः स्वृतिमान् सुखविद्यति । धत्तदार्था श्राचवते । उपेचकः स्वृतिमान् सुखविद्यति । धत्तदार्था श्राचवते । स्वर्षेच्यत् च प्रद्यामात् पुरुवस्य च प्रद्याणात् पूर्वमेव च सौमनस्य दौर्मनस्यानामस्यक्रमाददुःखासुख-सुपेचा स्वृतिपरिग्रद्धिञ्चतुर्थधानसुपस्यय विद्यति । स सर्वभो स्पर्भवानां समितकमान् प्रतिपद्य संज्ञानामस्वक्रमाद्यानस्वानामम् स्वर्भवानामस्वक्रमाद्यानामम् विद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यद्य विद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यद्य विद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यद्यविद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यद्यविद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यद्यविद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यव्यविद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यव्यविद्यति । स सर्वभो विद्यानानन्त्यायतनसुपस्यविद्यति ।

नन्यायतनसमितिकमास्त्रास्ति किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतनसुपसम्यद्य विहर्ति । स सर्वेग्र श्राकिञ्चन्यायतनसमितिकमास्त्रेव संज्ञाना-संज्ञायतनसुपसम्यद्य विहर्ति । स सर्वेग्रोनैव संज्ञानासंज्ञायतन-समितिकमात् संज्ञावेदयति निरोधसुपसम्यद्य विहर्ति । एता नवानुपूर्वविहार समापत्त्रयः ।

अधात्मग्रन्यता विद्धिंग्रन्यता अधात्मविद्धिंग्रन्यता ग्रन्यता-ग्रन्यता महाग्रन्यता परमार्थग्रन्यता संख्वतग्रन्यता असंख्वतग्रन्यता अत्यन्तग्रन्यता अनवराग्रग्रन्थता अनवकारग्रन्यता प्रकृतिग्रन्थता सर्वधर्मग्रन्थता खखचणग्रन्यता अनुपखक्षग्रन्थता अभावग्रन्थता खभावग्रन्यता अभावखभावग्रन्थता । द्यत्रणागतवलानि चलारि-वैधारद्यानि चतस्वः प्रतिसम्बिद्रोऽष्टाद्मावेणिकागुद्धधर्माः इसे खचने खोकोत्तराः धर्माः।

भगवानाइ। साअवाधमां इति सुभूते यदुतपञ्चस्कानाः दाद्गायतनानि। श्रष्टाद्ग्रधातवः। चलारि धानानि। चलार्यः प्रमाणानि। चतस्य श्राह्ण्य समापत्तयः। पञ्चाऽभिज्ञाः। इसे उच्चन्ते साअवाधमाः। भगवानाइ। चलारि सृत्युपस्वानानि। चलारि स्वत्युपस्वानानि। चलारि स्वत्युपस्वानानि। चलारि स्वत्युपस्वानानि। चलारि स्वत्युपस्वानानि। चलारि स्वत्युप्रसानि। चलारि धिन्त्रयाणि। पञ्चरसानि। चलारिधानानि। श्रष्टौ विमोचाः। चवान्तपूर्व्यविहार-समापत्तयः। ग्रुन्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखानि। द्यातथा-गतवस्वानि। चलारि वैगार्थानि। चतसः प्रतिष्मिदः। महा-मेची। महाकर्णा। श्रष्टादशाविणिकानुद्वधमाः। इसे उच्चन्ते

अनाअवाधसाः । आह । कतमे भगवन् संस्कृताधसाः । भगवानाह । संस्कृताधसाः सुभृते उच्चने कामधाद्ध रूपधातुरारूपधादः । येऽपि तद्ये केचित् संस्कृतधातुपर्यापकाधसाः । यान्यपि चलारि सृत्युपस्थानानि । चलारि सम्यक् प्रहाणानि । चलार च्हिपादा । पञ्चन्द्याणि । पञ्चवत्तानि । सप्तयोधङ्गानि । आर्थाष्टाङ्गमार्गः । चलार्यार्थसत्यानि । चलारि धानानि । चलार्यप्रमाणानि । चतस्य आरूय समापत्तयः । अष्टीविमोत्ताः । नवाऽतुपूर्वविद्यारसमापत्तयः । प्रत्यतानिमत्ताऽपणिहितविमोत्तसुखानि । पञ्चाऽभिज्ञाः । षट्-पार्मिताः । सर्वयुत्यताः । सर्वसमाधयः । सर्वधारणीसुखानि । द्यात्यागतवत्तानि । चलारि वैपारणानि । चतसः प्रतिसिबदः । मद्यमेची । महाकदणा । अष्टाद्यावेणिकानुद्धधर्मा । दमे उच्यने संस्वताधर्माः ।

त्राह । कतमे भगवन्त्रसंक्ष्तताधर्माः । भगवानाह । त्रसंक्षता-धर्मा उच्चन्ते । यस्य नीत्पादीनव्याया न स्थितेरन्यथालं रागचयो देवचयो मोहचयः । तथता वितयताऽनन्यतथता धर्मता । धर्म-धातः । धर्मस्थितिता । धर्मिनियामता । श्रचिन्यधातुर्भतकोटि-रयसुच्यतेऽसंक्षतोधर्मः । श्राह । कतमे भगवन् साधारणा-धर्माः । भगवानाह । चलार्यं प्रमाणानि । चतस्र श्रारूपस्त्र-पन्तयः । पञ्चाऽभिज्ञाः । दमे सच्चन्ते साधारणाधर्मा पृथगजनैः ।

श्राह । कतमे भगवन्त्रसाधारणाः । भगवानाह । चलारिस्स-त्युपखानानि । चलारिसम्बक् प्रहाणानि । चलार ऋद्विपादाः । पञ्चित्र्याणि । पञ्चवत्तानि । सप्तवोधक्वानि । श्रार्थ्वोधक्वानीः। चलार्थ्यार्थ्यस्वानि। श्रष्टोविमोचाः। नवाऽत्तुपूर्वविद्यार्यमापन्तयः। 
ग्रून्वता श्रनिमिन्तमप्रणिहितं सर्व्यममध्यः। सर्व्यधारणीसुखानि।
द्यातथागतवलानि। चलारिवेधारद्यानि। चतस्वः प्रतिसम्बदः।
महामेची। महाकष्णा। श्रष्टाद्याविणिकावृद्धधर्माः। इमे उच्चन्ते
श्रसाधारणाधर्माः।

तच बोधिसलेन महासलेन प्रज्ञापार्मितायाञ्चरता खलचण-श्चातानु धर्वधर्मीषु न सञ्जितव्यमक त्यनत्या सर्वधर्माणामदययो-गेन सर्वधमा श्रवबोद्धयाः । श्रकस्पनाविकस्पनातासुपादाय । श्रथायुग्नान् सुभूति भेगवन्तमेतद्वोत्तत् । यत् पुनरिदं भगवन्त्-चाते बोधिसली महासल इति केन कारणेन भगवन् बोधिसली महायत्व दृत्युच्यते । भगवानाह । महतः सुभूते यत्वराप्रर्णियत-म्याग्रीतां कार्यियति तेनार्थंन बोधिसचो महासचो दत्यृचते । श्राह! कर्त्तम भगवन् महायत्तराभिनियतः। यस्य वोधियत्तो महासत्त्वोऽश्रुतां कार्यिय्यते । भगवानाह । महासत्त्वराग्निरिति सुभूते गोचभूरष्टमकः श्रोत श्रापनः सकदागास्यईन् प्रत्येकवृद्धः प्रथमचित्तोत्पादिको बोधिमत्तो महामत्तो यावद्वैवर्त्त्यंस्म-खितो वोधिसलो महासलोऽयसुचाते सुभूते महासलरागिनि-यतः। यस बोधिमलो महामलोऽश्रुतां कार्यियति। यत्र बोधियत्त्रेन महायत्त्रेन वज्रोपमित्तसुत्पाद्य महतः सत्तराप्रीत्त-यतस्याऽत्रृतां कार्यितया । श्राह । कतमो भगवन् वज्रोपमञ्चि-त्तीत्यादः । भगवानात्त । इत्त सुभूते वीधिमत्ती महामत्तो एवं चित्तमुत्पादयः। परिमिते मया संसारेमन्नाइः सम्बद्धयः। सर्व- सत्तानां कृते सर्वेखत्यापिनामया भवितवं। सर्वेसत्तानामिनाके-मया समित्तसुत्पाद्यितयं। सर्वसत्ता मया त्रिभिर्याणैः परि-निर्वापयितयाः। धर्वसत्तानपि परिनिर्वापनकश्चित्सत्तः परि-निर्वापितो भवत्यनुत्पादो निरोधो मया मर्व्वधर्मानामववोद्भयः। श्रयकीर्णेन मया मर्व्याकार्ज्ञता चित्तेन षट्पार्मितासुचरितयं। सर्वेचाऽनुगतायाधर्मप्रतिवेधनिव्यन्यां मया प्रिचितव्यं । एकनि-यतनिर्हारोमयाधमाणां प्रतिबोद्धवाः । यावदपरिमितनिर्हार-प्रतिबोधाय मया धर्माणां प्रिचितवां। त्रयं सुभृते बोधिमचस महामृत्यस्य वज्रोपमिश्चनोत्पादः । यत्र स्थिला बोधिमलो महा-सत्तो सदतः सत्तराभेनियतस्थात्रतां कारिययति । तचाऽन्यसम-योगेन । प्रनरपरं सुभूते बोधिमचो महामचः एकचित्तसुत्पाद-यति। यावनाः सत्तानैरियका वा तैर्थ्यायोनिका वा यामकौ-किका वा द:खवेदनां वेदयन्ति । तेषामर्थायाचं ता द:खावेदना वेद्येयं। तत्र बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेनात्तर्यवं "चित्तसुत्पादियतयं। एकैकस्थाइं मलस्य क्वते कस्पकोटीनियुत्रयतमहस्राणि नामैवयिक-दुःखमनुभवेयं। यावत्रमत्त्वोऽनुपरिग्रेषनिर्व्याणधातौ परिनिर्वा-पितो भवेत्। एवमेवोपायेन सर्वसत्त्वानां क्रते तिसर्थिकं दुःख-मनुभवेयं। यावन पर्व्यस्ता अनुपविशेषे निर्व्याणधातौ परिनिर्वा-पियताभवेयुः। पश्चादसमात्मनः कते कुण्रजमूजान्यवरोष्य कच्य-कोटीनियुतप्रतमस्सेरनेकान् वोधिमंस्कारान् सम्भवाऽनुत्तरां

चात्तार्जविभिति पाठोयुक्तः प्रतिभाति ।

सम्बक् सम्बोधिमभिषम्बुधेयं। श्रयं सुभूते बोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य वज्रोपमञ्चित्तोत्पादः। यत्र स्थिता बोधिसत्त्रो महासत्तोमहतः सत्तराभिनियतस्त्राग्रतां कार्शियति।

तचाऽल्पबस्थायोग । एतरपरं सुश्रुते बोधियलेन सहामलेन सत्तसितसुदारिक्त भवितद्यं। विनोदारिक्त सर्वस्त्रा नामद्यतां कारिवस्त्रति । त्रेषं बोधियल्य महामलेशित्रारिक्त सर्वस्त्रता । वर्णप्रवेमिक्ति। त्रेषं बोधियल्य महामलेशित्रारिक्त नाता । चत् पूर्वमिक्तित्रिपाद्य । न रागिक्तसुत्पादयति । न विश्विमसुत्पादयति । न विश्विमसुत्पादयति । न विश्विमसुत्पादयति । न प्रतेक्षकुद्धिक्तसुत्पादयति । न त्रावकिक्त सुत्पादयति । न प्रतेक्षकुद्धिक्तसुत्पादयति । दयं बोधियलस्य महासल्यसोदारिक्तता । चया सर्वस्त्रतामप्रदेशते बोधि-सलेश । तथाकोदारिक्तत्रत्यानमक्तयं । पुनरपरं सुश्रुते बोधि-सलेश महासल्यस्त्रिकस्यिक्तिम भवितयं । तथेयं बोधियलस्य महासल्यस्त्रक्ष्यक्तिता । चोऽयं सर्वाकारक्रत्यक्तिता । स्या सर्वस्त्रत्वामनता। द्यं बोधियल्य महासल्याप्रकश्यक्तिता । स्या सर्वस्त्रत्वानमस्यता । स्या सर्वस्त्रत्वानमस्यता कारिवस्त्रति । तवाऽनुपलस्योगेन ।

पुनरपरं सुभ्रते वोधिसलेन महासलेन सर्वसलानामितिके हितसुखित्तता। या सर्वसलानामाणाता सर्व्यस्ताना परित्यागिता तथाचामनता। इयं सुभ्रते वोधिमलस्य महासलस्य हितसुखित्तता। या सर्वमलानाचाणता सर्व्यस्तानां परित्यागिता तथाचामनता। इयं सुभ्रते वोधिमलस्य महासलस्य हितसुखित्तता यथा मर्व्यस्तानामग्रतां कार्यियति। तचाउत्तपलक्षयोगेन। पुनरपरं सुभ्रते वोधिमलेन महासलेन सत्तस-

मितधर्षकासेन भवितवं। धर्मरतेन धर्मरामेण धर्मरासताथोगानुयुक्तेन भवितवं। तच कतमो धर्मी वः सर्वधर्माणामककसदः।
श्रयसुच्यते धर्मः। तच कतमाधर्मकामता या धर्मेच्छाऽभिजाषः।
दय सुच्यते धर्मकामता। तच कतमाधर्मरितः। याच धर्मे रितरिभरितिरियसुच्यते धर्मरितः। तच कतमाधर्मारामता। यद्धर्मगुणानुशंसाद्र्यनियसुच्यते धर्मारामता। तच कतमाधर्मारामतायोगमनुयुक्तता। यस्वेव धर्मन्य भावनतावज्ञज्ञीकरण्यता द्रयसुच्यते
धर्मारामताथोगमनुयुक्तता। एवं खजु सुभूते बोधिसच्चेन महासच्चेन प्रज्ञापारिमतायाञ्चरता महतः सच्चराश्ररच्यता कारियतथा। तचाऽनुपक्तभयोगेन।

पुनरपरं पुभते वोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापारमिताया
श्वरताऽधाताग्र्यतायां खिला वहिङ्गंग्र्यतायां खिला प्रधात्मवहिङ्गंग्र्यतायां खिला ग्रत्यताग्र्यतायां खिला महाग्र्यतायां खिला परमार्थग्र्यतायां खिला कंक्षतग्र्यतायां खिला

प्रमंक्षतग्र्यतायां खिला प्रत्यताग्र्यतायां खिला प्रनवरागग्र्यतायां खिला प्रनवकारग्र्यतायां खिला प्रकृतग्र्यतायां खिला

पर्वधक्षग्र्यतायां खिला खलचणग्र्यतायां खिला प्रनुपक्षभ
ग्र्यतायां खिला प्रभावग्र्यतायां खिला खभावग्र्यतायां खिला

प्रभावखभावग्र्यतायां खिला महतः मत्तराग्रिक्वत्थायतां

कारियतया ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तेन महायत्तेन प्रज्ञापार्गिताया-सरता स्टायुपस्थानेषु स्थिला सम्यक् प्रहाणेषु स्थिला स्टिह्नपादेषु खिला दिन्द्रियेषु खिला बचेषु खिला बोधक्केषु खिला क्रार्या-छाङ्गमार्गे खिला अन्यसत्येषु खिला धानेषु खिला अप्रमाणेषु खिला आरूपसमापत्तिषु खिला विमोचेषु खिला अतुपूर्वेति-हारसमापत्तिषु खिला ग्रन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचेषुखेषु खिला समाधिषु खिला धारणीसुखेषु खिला तथागतवत्रेषु खिला वैग्रारचेषु खिला धारणीसुखेषु खिला तथागतवत्रेषु खिला वैग्रारचेषु खिला प्रतिसम्बद्ध खिला महामैद्यां खिला महाकर्णायां खिला अष्टाद्गावेणिकगृद्धधर्मेषु खिला महतः सन्तराग्रेनियतस्थाय्यता कार्यित्या। तचाऽनुपलस्थायोगेन।

पुनरपरं सुभृते वोधिषलेन महासलेन प्रज्ञापारसितायाज्ञरता ग्रूरङ्गमसमाधी खिला रत्नसुद्रायां समाधी खिला सिंहविक्रीड़ित समाधी खिला सुचन्द्रसमाधी खिला चन्द्रधजममाधी
खिला सर्वधमांद्रतेसमाधी खिला सर्वधमांसुद्रायां समाधी खिला
विक्रोकितम् (र्हूममाधी खिला धमाधात्तियतेसमाधी खिला
नियतध्वजकेती समाधी खिला वज्ञोपसे समाधी खिला सर्वधमाँप्रवेगसुद्रायां समाधी खिला समाधिराजसुप्रतिष्टिते समाधी
खिला वज्ञ्यूह्ममाधी खिला समुद्रते समाधी खिला वित्वकांकित समाधी खिला अधिवचनमं प्रवेग समाधी खिला दिनिकांकित समाधी खिला आधारसुद्रायां समाधी खिला असम्मोषे
समाधी खिला सर्वधमांसनवसरणसागरसुद्रायां समाधी खिला
आकांग्रसुरणे समाधी खिला वज्ञमण्डले समाधी खिला ध्वजायकेयूरे समाधी खिला इन्द्रकेत्समाधी खिला आवेतीऽनुगते समाधी
खिला सिंहविक्रीड़िते समाधी खिला बाक्रके समाधी खिला

रणंज हे समाधी स्थिला वैरोचने समाधी स्थिला श्रामिसेवससाधी खिला अनिनेतस्विते समाधी स्थिला निस्ते समाधी स्थिला विम-लप्रदीपे समाधी खिला अनन्तप्रभे समाधी खिला प्रभावरे समाधी खिला समनावभाषे समाधी खिला ग्रहावभाषे समाधी खिला विमलप्रभे ममाधी खिला रतिकरे ममाधी खिला विद्यादीपे समाधी स्थिता अवये समाधी स्थिता अवये समाधी स्थिता तेजी-रक्षां समाधी खिला चयादागतसमाधी खिला श्रनिन्होसमाधी खिला विवर्णे समाधी खिला सर्व्यपदीपे समाधी खिला चन्द्रवि-मले यमाधा खिला प्रज्ञापदीचे यमाधा खिला ग्रहाप्रतिभाषे समाधी खिला त्राखोककरे समाधी खिला काराकारे समाधी खिला ज्ञानकेत्समाधी खिला वज्ञोपमे समाधी खिला चित्त-खितिसमाधी खिला समनाखोने समाधी खिला सप्रतिष्ठिते षमाधी खिला रत्नकोटिसमाधी खिला वरधर्भसुद्रायां समाधी खिला सर्वधर्मसभायां समाधी खिला रतिञ्च हेसभाधी खिला धर्मोद्गते समाधी खिला विकिर्णे समाधी खिला सर्वधर्मपदप्रभेदे समाधी खिला समाचरावकारे समाधी खिला प्रचरापगते समाधी खिला त्रावरणच्छेदने समाधौ खिला त्रविकारे समाधौ खिला श्रप्रकारे समाधौ स्थिला नामनियतप्रवेशे समाधौ स्थिला श्रनिके-तचारिणि समाधौ खिला तिमिरापगते समाधौ खिला चारिच-वितरमाधौ खिला ऋवते समाधौ खिला विषयतीर्ण समाधौ खिला मर्नेग्रणसञ्चयगते समाधी खिला खितनिश्चित्तसमाधी खिला ग्रभप्रियतग्रद्धिसमाधी खिला बोधक्वत्यां समाधी

खिला जननप्रतिभानेषसाधी खिला जसमस्मसमाधी खिला मर्वधमातिक्रमणे समाधी खिला परिच्छेदकरे समाधी खिला विमतिविकरणे समाधी ख़िला निरधिचे समाधी खिला एक यहे समाधी स्थिला श्वाकाराभिनिर्दारे समाधी स्थिला एकाकार समाधी स्थिला त्राकारानवकारे समाधी स्थिला नैर्थेधिसर्वभवव-कापगते समाधौ खिला सङ्गेतरतप्रवेशे समाधौ खिला गीर्घोषाचर समाधी खिला ज्वलगेकासमाधी खिला सवलपरिश्रोधन समाधी खिला अनिभलचिते समाधी खिला सर्वाकार वरोपेते समाधौ खिला सर्वयुखदु:खनिर्भिनन्दिसमाधौ खिला अच-करण्डेसमाधौ खिला धारणीमतिसमाधौ खिला सम्य-क्रियावसंग्रहनसमाधी खिला सर्वरोषनिरोधसंप्रग्रमनसमाधी खिला अनुरोधाप्रतिरोधे समाधौ खिला सारवति समाधौ खिला परिपूर्णचन्द्रविमलप्रभे समाधौ खिला विद्युत्रभे समाधी खिला महायृहसमाधी खिला सर्वाकारप्रभा-कारसमाधी स्थिता समाधिसमतासमाधी स्थिता परजो-विरजोनययुक्ती समाधी खिला अरणसर्वसमरसर्णे समाधी खिला अनिजमानिकेतिनरते समाधी खिला तथताखित-निश्चिनो समाधौ खिला कायकलिसम्प्रमथनसमाधौ खिला वाककि विध्यं पनगणक स्पे समाधी स्थिला श्राका शास कु-विसुक्तिनिरूपलेपसमाधौ खिला महतः सलराग्रेनियतखायातां कारचितवा।

तचानुपनभयोगेन। इह सुभूते धर्मेषु खिला बोधिसनी

महायत्तः प्रज्ञापार्गमताचाञ्चरन् महतः सत्तराग्रेनिधतस्त्राऽय्यतां कार्यिय्यति । तेन वोधिसत्तो महासत्त दृत्युत्ते ।

त्रयायुगाञ्कारदतीपुत्रोभगवनामेतद्वोत्तत्। ममाऽपि भगवन् प्रतिभाति । येनार्थेन बोधिमलो महामल दृष्ण्यते । भगवानाह । प्रतिभातु ते प्रारद्वतीपुत्र येनार्थेन बोधिसत्तो महासत्त दृत्यु-चते। गारदतीपुत्र त्राह। त्रात्महृष्टेर्भगवन् प्रहाणाय सलेभ्यो-धर्में देग्रयति । सत्तदृष्टेः प्रहाणाय । जीवदृष्टेः प्रहाणाय । पोष-दृष्टेः प्रहाणाय । पुङ्गबदृष्टेः प्रहाणाय । पुरुषदृष्टेः प्रहाणाय । मनुजदृष्टेः प्रदाणाय । मानवदृष्टेः प्रहाणाय । कारकदृष्टेः प्रहा-णाय । कारापकदृष्टेः प्रहाणाय । जत्यापकदृष्टेः प्रहाणाय । मसुत्यापकदृष्टेः प्रहाणाय । वेदकदृष्टेः प्रहाणाय । वेदियतुकदृष्टेः प्रहाणाय। ज्ञानकदृष्टेः प्रहाणाय। प्रस्वकदृष्टेः प्रहाणाय। उच्छेदरृष्टेः प्रहाणाय । प्रास्ततरृष्टेः प्रहाणाय । प्रस्तिरृष्टेः प्रहा-णाय । नास्तिदृष्टेः प्रहाणाय । स्कन्धदृष्टेः प्रहाणाय । धातुदृष्टेः प्रहाणाय। श्रायतनदृष्टेः प्रहाणाय। प्रतीत्यससुत्पादनदृष्टेः प्रहाणाय। सत्यदृष्टेः प्रहाणाय । पार्मितादृष्टेः प्रहाणाय । ग्रुन्यतादृष्टेः प्रहा-णाय । सृत्युपस्थानदृष्टेः प्रहाणाय । सस्यक्प्रहाणदृष्टेः प्रहाणाय । ऋद्भिपाददृष्टेः प्रहाणाय । इन्द्रियदृष्टे प्रहाणाय । वलदृष्टेः प्रहा-णाय । बोध्यङ्गदृष्टेः प्रहाणाय । श्रार्ध्वाष्टाङ्गमार्गदृष्टेः प्रहाणाय । त्रार्थ्यसत्यदृष्टेः प्रहाणाय । धानदृष्टेः प्रहाणाय । त्रप्रमाणदृष्टेः प्रहाणाय । श्रारूपसमापत्तिदृष्टेः प्रहाणाय । विमोचदृष्टेः प्रहा-णाय । श्रनुपूर्वविहारसमापत्तिदृष्टेः प्रहाणाय । ग्रुन्यतानिसित्ता-

प्रणिहितविमोचसुखदृष्टेः प्रहाणाय । समाधिदृष्टेः प्रहाणाय । धारणीसुखदृष्टेः प्रहाणाय । तथागतबलदृष्टेः प्रहाणाय । वैगारयदृष्टेः प्रहाणाय । प्रतिमन्दिदृष्टेः प्रहाणाय । सहामैनीदृष्टेः प्रहाणाय । सहामैनीदृष्टेः प्रहाणाय । सहामैनीदृष्टेः प्रहाणाय । सल्वपरिपालदृष्टेः प्रहाणाय । बुद्धचेनपरिगोधनदृष्टेः प्रहाणाय । बुद्धचेनपरिगोधनदृष्टेः प्रहाणाय । वेश्वदृष्टेः प्रहाणाय । धर्मानकप्रवर्त्तनदृष्टेः प्रहाणाय । परिनिर्वाणदृष्टेः प्रहाणाय । सन्तेभ्योधर्भे
देग्रयत्यनुपलस्थोगेन । तेनार्थेन वोधिसन्तो महासन्त हृत्युन्यते ।

स्थायुसान् सुद्धितरायुक्षन् सारहतीसु चमेतदवो सत्। केन कार स्वायुक्ष च्हारहतीसु च वोधिसत्तस्य महासत्तस्य रुपदृष्टिभैवति। वेदनादृष्टिभैवति। संज्ञादृष्टिभैवति। संज्ञादृष्टिभैवति। संज्ञादृष्टिभैवति। स्रोचदृष्टिभैवति। प्राप्युष्टिभैवति। प्राप्युष्टिभैवति। प्राप्युष्टिभैवति। सार्यदृष्टिभैवति। सार्यदृष्टिभैवति। सार्यदृष्टिभैवति। सार्यदृष्टिभैवति। स्पर्वृष्टिभैवति। सार्यदृष्टिभैवति। स्पर्वृष्टिभैवति। स्पर्वृष्टिभैवति। स्पर्वृष्टिभैवति। स्पर्वृष्टिभैवति। स्पर्वृष्टिभैवति। स्पर्वेद्यान्यवृष्टिभैवति। सार्यविज्ञानदृष्टिभैवति। सार्यविज्ञानदृष्टिभैवति। सार्यविज्ञानदृष्टिभैवति। स्राप्यविज्ञानदृष्टिभैवति। स्राप्यविज्ञानदृष्टिभैवति। स्रोचस्यर्भदृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भदृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भदृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भदृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भदृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भयद्यवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भयद्यवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भय्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भय्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भय्यवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भय्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भपत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भयति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भप्रत्ययवेदनादृष्टिभैवति। स्राप्यस्यर्भवति।

वेदनादृष्टिभेवति । मनःसंख्येप्रययवेदनादृष्टिभेवति । पृथिवी-धातुदृष्टिभेवति । श्रक्षातुदृष्टिभेवति । तेजोधातुदृष्टिभेवति । वायुधातुदृष्टिभेवति । श्राक्षाप्रधातुदृष्टिभेवति । विज्ञानधातु-दृष्टिभेवति । श्रविद्यादृष्टिभेवति । संस्कार्दृष्टिभेवति । विज्ञान-दृष्टिभेवति । नामरूपदृष्टिभेवति । षण्यतनदृष्टिभेवति । स्पर्ध-दृष्टिभेवति । वेदनादृष्टिभेवति । खण्यादृष्टिभेवति । स्पर्धान् दृष्टिभेवति । भवदृष्टिभेवति । ज्ञातिदृष्टिभेवति । जरामर्ण-दृष्टिभेवति ।

दानपारिभतादृष्टिभैवति। श्रीक्षपारिभतादृष्टिभैवति। चानिपारिभतादृष्टिभैवति। वीर्ष्येपारिभतादृष्टिभैवति। घानपारिभतादृष्टिभैवति। श्रज्ञापारिभतादृष्टिभैवति। श्रधात्मग्रस्थतादृष्टिभैवति। विद्धिश्चरस्थतादृष्टिभैवति। श्रधात्मविद्धश्चरस्थतादृष्टिभैवति। श्रस्थताग्रस्थतादृष्टिभैवति। महाग्रस्थतादृष्टिभैवति।
परमार्थश्चरस्थतादृष्टिभैवति। संक्षत्रस्थतादृष्टिभैवति। श्रक्षत्तनग्रस्थतादृष्टिभैवति। श्रत्यनग्रस्थतादृष्टिभैवति। श्रव्यतादृष्टिभैवति। श्रव्यतादृष्टिभैवति। श्रव्यतादृष्टिभैवति। श्रव्यतादृष्टिभैवति। श्रव्यतादृष्टिभैवति। स्थावश्चरस्थतादृष्टिभैवति।
श्रभावश्चरस्यतादृष्टिभैवति। स्थावश्चरस्यतादृष्टिभैवति। श्रभावश्चस्यतादृष्टिभैवति। श्रभावश्चस्यतादृष्टिभैवति। श्रभावश्चस्यतादृष्टिभैवति।

स्रुत्युपस्त्रानदृष्टिभैवति । सम्यन्प्रहाणदृष्टिभैवति । ऋद्भिपा-दृष्टिभैवति । इन्द्रियदृष्टिभैवति । बास्ट्रिभैवति । बोध्यङ्ग-दृष्टिभैवति । आर्थ्योष्टाङ्गसार्गदृष्टिभैवति । आर्थ्यस्यदृष्टिभैवति । धानदृष्टिभेवति । अप्रमाणदृष्टिभेवति । आरूप्यममापिनदृष्टिभेवति । अतुपूर्विविद्यसमापिनदृष्टिभेवति । असिज्ञादृष्टिभेवति । विषारणीसुखदृष्टिभेवति । तथागत-वखदृष्टिभेवति । वैपारचदृष्टिभेवति । प्रतिषंवित्दृष्टिभेवति । महामेचादृष्टिभेवति । सहामेचादृष्टिभेवति । सहामेचादृष्टिभेवति । स्वादेष्टिभेवति । वोधिदृष्टिभेवति । वृद्धचेचप्रोधनदृष्टिभेवति । वोधिदृष्टिभेवति । वृद्धदृष्टिभेवति । धर्मदृष्टिभेवति । धर्मच्कप्रवक्तनदृष्टिभेवति । परिनिर्व्याणदृष्टिभेवति ।

साह । दहायुषान् सुभृते वोधियन्ते महायनः प्रज्ञापार
मितायाञ्चरन्तुपाय कौणकेन रूपसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धसयोगेन । वेदनासुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धयोगेन । संज्ञासुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धयोगेन । संस्कारानुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धयोगेन । विज्ञानसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धयोगेन । स्वत्रपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । स्रोनसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । स्वासुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । कायसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । कायसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । कायसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । कायसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । क्षत्रसुपन्धसृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । क्षत्रसुपन्धस्यदृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । क्षत्रसुपन्धस्यदृष्टिसुत्पादयलुपन्धस्यः । क्षत्रसुपन्धस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्धस्योगेन । क्षत्रसुपन्धस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्धस्य विष्टिस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्धस्य विष्टिस्य विष्टिस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्धस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्धस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्धस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्धस्य विष्टिसुत्पादयलुपन्य विष्टिसुत्पादयल्य विष्टिसुत्पादयलुपन्य विष्टिसुत्य विष्य विष्य विष्य विष्टिसुत्य विष्टिस्य विष्य विष्य विष्टिसुत्य विष्य

योगेन । चनुर्विज्ञानसुपन्धरृष्टिसुत्पाद्यत्युपन्धयोगेन । श्रोच-विज्ञानसुपत्तभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपत्तसायोगेन । घ्राणविज्ञानसुपत्तभ्य-दृष्टिमुत्पाद्यत्य्पसभयोगेन । जिज्ञाविज्ञानसुपसभ्यदृष्टिमुत्पाद्य-त्युपसमायोगेन । कायविज्ञानसुपसभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसमायोगेन । मनोविज्ञानसुपसभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसभयोगेन । चतुःसंस्पर्यसुप-जभ्यदृष्टिंसुत्पाद्यत्यपज्ञमाथोगेन । श्रोचसंस्पर्भसुपजभ्यदृष्टिसुत्पाद-चलुपलस्थागेन । प्राणसंसार्पसुपलभादृष्टिसुत्पादयलुपलसायोगेन । जिज्ञामंस्पर्भमुपक्रभादृष्टिमुत्पाद्यस्युपक्रभयोगेन । कायमंस्पर्भमुपक् भ्यदृष्टिमुत्पाद्यत्युपसम्योगेन । मनःसंखार्ममुपसम्बदृष्टिमुत्पाद्य-त्युपसभायोगेन । पृथिवीधात्यसुपसभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसभायोगेन । त्रभातसुपनभादृष्टिसुत्पादयसुपनभायोगेन। तेजोधातसुपनभा दृष्टिसुत्पाद्यत्युपनसयोगेन । वायुधात्सपन्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युप-त्राकामधात्रसुपसभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसभायोगेन । विज्ञानधातुसुपसभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसभयोगेन । त्रविद्यासुपसभ्य-दृष्टिसुत्पादयत्युपस्तभयोगेन । संस्कारानुपस्तभ्यदृष्टिसुत्पादयत्युपस-सयोगेन । विज्ञानसुपन्नभ्यदृष्टिसुत्पाद्यसुपन्नभयोगेन । नामरूप-सुपत्तभ्यदृष्टिसुत्पादयतुपत्तभयोगेन। षड्ायतनसुपत्तभ्यदृष्टिसुत्पा-द्यत्युपसम्भयोगेन। सर्प्रसुपसभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसभयोगेन। वेद-नासुपनभरहिष्टसुत्पाद्यत्युपनभायोगेन। हष्णासुपनभरहिष्टसुत्पा-दचत्युपसम्योगेन । उपादानसुपसम्यदृष्टिसुत्पादयत्युपसम्योगेन । भवसुपत्तभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपत्तमायोगेन । जातिसुपत्तभ्यदृष्टिसुत्पा-द्यत्युपलक्षयोगेन। जरामर्णसुपन्नभ्यदृष्टिसुत्याद्यत्युपलक्षयोगेन।

दानपारिमतासुपक्षभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपक्षभयोगेन। श्रीक्षपा-रिमतासुपक्षभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपक्षभयोगेन। चान्तिपारिमतासुप-क्षभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपक्षभयोगेन। वीर्च्यपारिमतासुपक्षभ्यदृष्टिसु-त्पाद्यत्युपक्षभयोगेन। ध्यानपारिमतासुपक्षभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युप-क्षभयोगेन। श्रज्ञापारिमतासुपक्षभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपक्षभयोगेन।

श्रधातास्यास्पन्यतासुपन्यदृष्टिसुत्याद्यत्युपन्तस्योगेन । बहिर्द्धा-ग्रन्यतासुपनभादृष्टिसुत्पाद्यत्युपनभायोगेन । श्रध्यात्मनहिर्द्धांश्र्न्य-तासुपत्तभ्यदृष्टिसुत्पादयत्युपत्तमायोगेन । ग्रूत्यताग्रूत्यतासुपत्तभ्यदृ-ष्टिसुत्पादचत्युपनमायोगेन । महाग्र्न्यतासुपनभ्यदृष्टिसुत्पादयत्यु-पसमायोगेन । परमार्थग्र्न्यतासुपसम्बदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसमायोगेन । संक्षतग्र्न्यतासुपचभ्यदृष्टिसुत्पादयत्युपचभायोगेन । श्रमंक्षतग्र्न्यता-सुपत्तभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपत्तभयोगेन । श्रत्यन्तग्र्न्यतासुपत्तभवदृष्टि-सुत्पादयत्युपत्तभायोगेन । त्रनवराग्रग्रन्यतासुपत्तभादृष्टिसुत्पादयत्यु-पक्तभायोगेन । अनवकार्श्न्यतासुपक्तभादृष्टिसुत्पाद्यत्युपक्तभायो-गेन । प्रकृतिश्र्न्यतासुपलभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपलमायोगेन । सर्वध-र्भश्चितासुपनभादृष्टिसुत्पादयत्युपनभायोगेन । खन्नचणश्चन्यतासुप-चभ्यदृ हिसुत्पाद्यत्युपचमायोगेन । ऋतुपचमाश्र्न्यतासुपचभ्यदृ हिसु-त्याद्यत्युपन्नभयोगेन । श्रभावग्र्त्यतामुपन्भयदृष्टिमुत्पाद्यत्युपन्न-भायोगेन । खभावश्र्यतासुपत्तभयदृष्टिसुत्पाद्यत्युपत्तभायोगेन । श्रभावखभावग्रन्यतासुपलभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपलभयोगेन ।

स्रत्यपस्थानान्यपन्नभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपन्नभयोगेन । सम्यक्पप्रहा-पान्यपन्नभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपन्नभयोगेन । ऋद्भिपादानुपन्नभ्यदृष्टि- मुताद्यत्यपन्ययोगेन। दन्द्रियान्युपन्यदृष्टिमुत्पाद्यत्युपन्य-योगेन । वलान्युपलभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपलस्थयोगेन । वोध्यङ्गान्यु-पत्तभादृष्टिसुत्पादशत्युपत्तभायोगेन । श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गसुपत्तभयदृष्टि-सुत्पाद्यत्युपनभयोगेन । त्रार्थभत्यान्युपनभवदृष्टिभुत्पाद्यत्युप-सभायोगेन। धानान्युपसभ्यदृष्टिसुत्पादयत्युपसभायोगेन। अप्रमा-णान्युपलभादृष्टिसुत्पाद्यहुपलसायोगेन । त्रारूपममापत्तीरपलभा दृष्टिसुत्पादयत्युपसमयोगेन । विमोचानुपसम्बदृष्टिसुत्पादयत्युप-समायोगेन । अनुपूर्विविद्यारसमापत्तीरपसभ्यदृष्टिसुत्पादयति अनु-प्रजमायोगेन। श्रून्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखान्यप्रजम्यदृष्टि-सुत्पाद्यत्युपनस्योगेन । श्रभिज्ञा उपन्थदृष्टिसुत्पाद्यत्युप-समायोगेन । समाधीनुपस्थवृष्टिसुत्पादयत्युपस्मयोगेन । धारणी-मुखान्युपनभ्यदृष्टिमुत्पाद्यत्युपनभागोगेन । तथागतवन्नान्युपनभ्य-दृष्टिमुत्पादयतुपसमायोगेन । वैशारद्यानुपसम्बदृष्टिमुत्पादयतुप-बस्भयोगेन । प्रतिसम्बिद उपबन्धदृष्टिसुत्पादयत्युपचम्भयोगेन । मंहामैत्रीसुपलभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपलभ्योगेन । महाकरणासुप-लभवृष्टिसुत्पादयत्युपलभयोगेन । त्रावेणिकनुदूधमानुपलभवृष्टि-सुत्पादयत्युपलक्षयोगेन । सन्तपरिपाकसुपलस्वदृष्टिसुत्पादयत्युप-लसयोगेन । वुद्वचेवपरिशोधनसुपलभ्यदृष्टिसुत्पादयत्युपलस्म-योगेन । बोधिसुपक्षभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपक्षभ्ययोगेन । बुद्धसुपक्षभ्य-दृष्टिसुत्पाद्यत्युपसम्योगेन । धर्मसुपसम्बदृष्टिसुत्पाद्यत्युपसम् योगेन । धर्माचक्रप्रवर्त्तनसुपक्षभ्यदृष्टिसुत्पाद्यत्युपक्षभयोगेन । परिनिर्वाणस्पद्रशिस्ताद्यत्यप्तस्योगेन।

श्रमेन कारणेनायुश्चन् सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य ह्पदृष्टिर्भवति । वेदनादृष्टिर्भवति । संज्ञादृष्टिर्भवति । संस्कारदृष्टिभैवति । विज्ञानदृष्टिर्भवति । श्रमेन कारणेन चचुर्दृष्टिर्भवति । श्रोषदृष्टिर्भवति । प्राणदृष्टिर्भवति । जिङ्कादृष्टिर्भवति । कायदृष्टिभैवति । मनोदृष्टिर्भवति । श्रमेन कारणेन सुह्पर्भवति । श्राव्दृष्टिर्भवति । श्रमेन कारणेन सुह्पर्भवति । श्रोप्दृष्टिर्भवति । श्रोप्यदृष्टिर्भवति । श्रमेन कारणेन स्वुर्विज्ञानदृष्टिर्भवति । श्रोप्यविज्ञानदृष्टिर्भवति । प्राणविज्ञानदृष्टिर्भवति । ज्ञाविज्ञानदृष्टिर्भवति । श्रमेन
कारणेन स्वुःसंस्यर्भदृष्टिर्भवति । श्रोप्यस्यर्भदृष्टिर्भवति । श्रमेनकारणेन स्वुःसंस्यर्भद्रस्यवेदनादृष्टिर्भवति । श्रमेनकारणेन स्वुःसंस्यर्भप्रस्ययवेदनादृष्टिर्भवति । श्रोप्यस्यर्भप्रस्ययवेदनादृष्टिः कायसंस्यर्भप्रस्ययवेदनादृष्टिर्भवति । स्रोप्यर्भवति । स्वाप्यः

 रधाताविद्धांग्रस्थतादृष्टिः ग्रस्थताग्रस्थतादृष्टिमेद्दाग्रस्थतादृष्टिः परमार्थग्रस्थतादृष्टिः संस्ततग्रस्थतादृष्टिरसंस्ततग्रस्थतादृष्टिरस्थातग्रस्थतादृष्टिः प्रस्तिग्रस्थतादृष्टिः पर्यादृष्टिरस्थादृष्टिः पर्यादृष्टिः पर्यादृष्टिः सर्वधर्मग्रस्थतादृष्टिः स्वस्वणग्रस्थतादृष्टिरस्वपस्त्रभावग्रस्थतादृष्टिः स्वभावग्रस्थतादृष्टिरभावस्रभावग्रस्थतादृष्टिः स्वभावग्रस्थतादृष्टिरभावस्रभावग्रस्थतादृष्टिः स्वभावग्रस्थतादृष्टिरभावस्थभावग्रस्थतादृष्टिरभावस्थभावग्रस्थतादृष्टिरभावस्थभावग्रस्थतादृष्टि

भ्रतेन कारणेन सृष्युपस्थानदृष्टिर्भवति । सम्यत् प्रहाषदृष्टिचेद्धिपाददृष्टिरिन्द्रियदृष्टिर्वेखदृष्टिनेथिङ्गदृष्टिरार्थ्याधाङ्गमार्गदृष्टिरार्थ्यसम्बदृष्टिरामाणदृष्टिरास्यसमापत्तिदृष्टिर्विमोचदृष्टिरार्य्यसम्बदृष्टिः ग्रन्थतानिमन्ताऽप्रणिहितविमोचसुखदृष्टिरभिज्ञादृष्टिः ग्रम्भिदृष्टिर्भारणीसुखदृष्टिस्वयागतवस्वदृष्टिर्वेशारचदृष्टिः प्रतिसम्बदृष्टिः महामैचीदृष्टिर्भहाकर्णादृष्टिरानेणिकवुद्धधर्मदृष्टिः मत्तपरिपालदृष्टिर्नुङ्गचेचपरिग्रोधनदृष्टिक्वीधिदृष्टिर्नुङ्गदृष्टिर्धर्मदृष्टिर्धर्मचक्रप्रवन्तिन्दृष्टिः परिनिर्व्याणदृष्टिभवति ।

तच बोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरसुपायकौ गर्छनैवां दृष्टिगतानां प्रहाणाय धर्मं देशयत्यनुपत्तस्योगेन । श्रथायुसान् सुस्रुतिर्भगवत्तमेतद्वोचत् । समापि भगवान् तत्प्रतिभाति
येनार्थेन बोधिसत्तोमहासत्त द्रत्युच्यते । भगवानाइ । प्रतिभात्तते
सुस्रुते । सुस्तिराह । यद्पि भगवान् बोधिचित्तमसमचित्तमसाधारणचित्तं सर्वश्रावकप्रत्येकवुद्धैस्त्रचापि चित्तेऽपक्रस्तेनार्थेन
बोधिसत्तोमहासत्त द्रत्युच्यते । तत्सस्विहतोः । तथा हि तस्रव्वज्ञताचित्तमनाश्रवमपर्य्यापन्नं यद्पि सस्यव्वज्ञताचित्तमनाश्रवमपर्य्या-

पन्नं चैधातुके तचापि चिन्तेऽधनः प्रकृतिश्च्यतासुपादाय। तसा-दोधिसचोमदासच इति संख्यां गच्छति।

श्रयायुक्ताञ्कारदतीपुच श्रायुक्षनां सुस्तिमेतदवीचत्। कत-मस्तदायुषान् सुभूते बोधिसलस्य महासलस्यासमित्तमसाधारण-चित्तं सर्वत्रावकप्रत्येकवुद्धैः। सुस्तिराइ। इहायुक्षाञ्कारदतीपुत्र बोधिसलो महासलः प्रथम चित्तोत्पादसुपादाय। न कस्यचि-द्धर्मस्थोत्पादं न निरोधं समनुपश्चित । न हानिं न टुट्सं न गतिं नागति न संक्षेत्रं न व्यवदानं। यच चायुग्नन् प्रारदतीपुच नोत्पादी न निरोधो न हानिनेयद्भिनंगतिनीगतिनेशंक्षेत्रो न व्यवदानं तच न श्रावकचित्तं न प्रत्येकचित्तं न प्रत्येकबुद्धचित्तं न बोधिचित्तं न सम्यक्षम्बुद्धचित्तमिदमायुग्नञ्कार्दतीपुच बोधिसत्तसः महासत्तसा-समित्तमसाधारणित्तं सर्वेश्रावकप्रयोकवुद्धैः। श्राइ । यदायुश्रन् सुस्रते एवं वद्सि । यद्पि तत्सर्वेजनाचित्तमनाश्रवमर्यापन्नं तचापि चित्तेन सक्त दति। न द्वायुश्वन् सुभूते रूपमण्यमकं वेद-नापि संज्ञापि संस्कारा अपि विज्ञानमध्यकां चचुरध्यकां श्रोच-मण्यकां प्राणमण्यकां जिल्लाण्यका कायोण्यकः मनोण्यकां। रूपमणामतं प्रव्दीणमतो गन्धोऽणमतो र्मोऽणमतः स्पर्भीणमतः धर्मी (प्यस्ताः । चचुर्विज्ञानमध्यस्तं श्रोचिवज्ञानमध्यस्तं प्राण-विज्ञानम्प्रपत्तं जिङ्गाविज्ञानम्प्रपतं कायविज्ञानम्प्रपतं मनी-विज्ञानमध्यस्तं। चनुःसंस्पर्भाऽध्यस्तः श्रोचसंस्पर्भाऽध्यस्तः वाणसंस्पर्भा-ऽयमतः जिज्ञायंस्पर्गीऽयमतः । काययंस्पर्गीऽयमतः मनःयंस्पर्गीऽय-सतः। चनुःसंसार्गप्रत्ययवेदनाऽप्यसत्ता स्रोत्रसंसार्गप्रत्ययवेदनाऽप- सका । प्राणसंस्थापप्रस्थायवेदनाऽप्यसका । जिङ्कासंस्थापप्रस्थयवेदनाप्य-सका । कायसंस्थापप्रस्थयवेदनाऽप्यसका । मनःसंस्थापप्रस्थयवेदना-ऽप्यसका ।

पृथिवीधातुर्ष्यसकः। श्रव्यातुर्ष्यसकः। तेजोधातुर्ष्यसकः। वायुधातुर्ष्यसकः। श्राकाग्रधातुर्ष्यसकः। विज्ञानधातुर्ष्यसकः। श्रविद्याऽष्यसकासंस्काराऽष्यसकः। विज्ञानमध्यसकः। नामक्पमध्य-सकः। षड्यातनमध्यसकः। स्वर्षाऽध्यसकः। वेदनाऽष्यसकः। व्यथा-ऽष्यसकः। खपादानमध्यसकं। भावाऽष्यसकः। जातिर्ध्यसकः। जरामर्थमध्यसकः।

्रानपार्मिताष्यसका । श्रीलपार्मिताष्यसका । चान्तिपार्-मिताष्यसका । वीर्थ्यपार्मिताष्यसका । ध्यानपार्मिताष्यसका । प्रजापार्मिताष्यसका ।

श्रधाताग्र्न्यताप्यका । विद्विश्चित्र्यताप्यका । श्रधात्वविद्वीश्न्यताप्यका । ग्र्यताश्न्यताप्यका । महाश्न्यताप्यका ।
परमार्थश्न्यताप्यका । संज्ञतश्न्यताप्यका । श्रमंक्षतश्न्यताप्यका ।
श्रत्यन्यताप्यका । श्रनदराग्रश्न्यताप्यका । श्रनवकारश्न्यताप्यका । श्रक्तिश्न्यताप्यका । सर्वधर्मश्चर्यताप्यका । ख्वचणश्न्यताप्यका । श्रत्यक्षभ्रश्न्यताप्यका । श्रभावश्न्यताप्यका ।
स्वभावश्न्यताप्यका । श्रभावस्थावश्न्यताप्यका ।

सृत्युपस्थानान्ययसकानि । सम्बक् प्रश्लाणन्ययसकानि । सद्धि-पादायसकाः । दन्द्रियान्ययसकानि । वागन्ययसकानि । बोधक्षा-न्ययसकानि । कार्य्योष्टाक्रमागोऽयसकः । कार्यसत्यान्ययसकानि ।

1012110

धानान्ययमकानि । त्रप्रमाणान्ययमकानि । त्राह्ययमगापत्तयोऽयमकाः । विमोचायमकाः । त्रनुपूर्व्वविहारसमापत्तयोऽयमकाः ।
श्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्ययमकानि । त्र्रभिज्ञायभकाः । समाधयोऽयमका । धारणीसुखान्ययमकानि । तथागतवलान्ययमकानि । वेशारद्यान्ययमकानि । प्रतिमन्विदोऽयमकाः ।
महामैत्रयमका । महाकहणायमका । श्रावेणिकनुद्धध्यायमकाः ।
सर्वेज्ञतायमका । मार्गाकार्ज्ञतायमका । सर्वाकार्ज्ञतायमका ।

सुभूतिराह। एवनेतदायुषाञ्कारदतीपुषक्षपमण्यका। वेदनाऽण्यमका। संज्ञाण्यका। संस्काराण्यकाः। विज्ञानण्यका। चनुरण्यकाः। श्रीचमण्यकाः। प्राणमण्यकाः। किङ्काण्यकाः। कायोऽण्यकाः। मनोण्यकाः। क्पर्मण्यकाः। मनोण्यकाः। स्पर्भाण्यकाः। चनुर्द्धिज्ञानमण्यकाः। स्पर्भाण्यकाः। चनुर्द्धिज्ञानमण्यकाः। स्पर्भाण्यकाः। चनुर्द्धिज्ञानमण्यकाः। स्पर्भाण्यकाः। कायविज्ञानमण्यकाः। कायविज्ञानमण्यकाः। कायविज्ञानमण्यकाः। सनोविज्ञानमण्यकाः। क्षर्यःसंस्पर्भाऽण्यकाः। श्रीचसंस्पर्भाऽण्यकाः। द्वाण्यकाः। क्षर्यःसंस्पर्भाऽण्यकाः। सावसंस्पर्भाऽण्यकाः। मनःस्पर्भाऽण्यकाः। चनुःसंस्पर्भाग्रत्ययवेदनाण्यकाः। स्रोचसंस्पर्भाग्रत्ययवेदनाण्यकाः। कायसंस्पर्भाग्रत्ययवेदनाण्यकाः। कायसंस्पर्भाग्रत्ययवेदनाण्यकाः। कायसंस्पर्भाग्रत्ययवेदनाण्यकाः।

पृथिवीधातुर्यमकः । श्रन्थातुरयमकः । तेजोधातुरयमकः । वायुधातुरयमकः । श्राकाग्रधातुरयमकः । विज्ञानधातुरयमकः । श्रिकाग्रधातुरयमकः । विज्ञानधातुरयमकः । श्रिकाग्रधातुरयमकाः । विज्ञानमयमकः । नामस्य-

सण्यस्तं। षड्यितनसण्यस्तं। स्प्रींऽप्यस्तः। वेदनाण्यस्ता।
त्वणाण्यस्ता। उपादानसण्यस्तं। सवोऽण्यस्तः। जातिरण्यस्ता।
जरासरणसण्यस्तं।

द्रानपार्मिताष्यसका । जीखपार्मिताष्यसका । चान्तिपार-मिताष्यसका । वीर्थ्यपार्मिताष्यसका । ध्यानपार्मिताष्यसका । प्रजापार्मिताष्यसका ।

श्रधात्मशूत्यतायसका । विदृश्यात्वायसका । श्रधातमविद् दृश्यात्वायसका । श्र्म्यताश्च्यतायसका । महाश्च्यतायसका । परमार्थश्च्यतायसका । सङ्गतश्च्यतायसका । श्रमञ्जतश्च्यताय-सका । श्रय्यन्तश्च्यतायसका । श्रनवरागश्च्यतायसका । श्रनव-कारश्च्यतायसका । श्रञ्जतिश्च्यतायसका । सर्वेधसंश्च्यतायसका । खलचणश्च्यतायसका । श्रनुपलस्मश्च्यतायसका । श्रभावश्च्यता-यसका । खभावश्च्यतायसका । श्रभावखभावश्च्यतायसका ।

कृत्युपखानान्ययसकानि । सम्यक्प्रहाणान्ययसकानि । च्छिन्
पादायसकाः । इन्द्रियान्ययसकानि । वक्षान्ययसकानि । वोध्यङ्गान्ययसकानि । प्रार्थाध्यक्षकानि । प्रार्थ्यसकानि । विभोचायसकाः । प्रत्रुप्वविद्यारसमापत्त्रयोऽय्यसकाः । प्रत्यानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्ययसकानि । प्रभिन्न्वायसकाः । समाधयोऽयसकाः । धारणीमुखान्ययसकानि । प्रार्थाम्ययसकानि । प्रतिमिन्दोप्रयम्काः । महामैच्ययसका । महाकर्षणयसका। प्रावेणिकनुद्ध-



धर्षायमकाः । सर्व्वज्ञतायमका । मार्गाकारज्ञतायमका । सर्वा-कारज्ञतायमका ।

श्राह । यदणायुशान् सुस्रतिरेवमाह । तद्पि धर्वज्ञताचित्त-मनाश्रवमर्थ्यापन्निमिति । तत्र श्रायुश्वन् सुस्ते बालपृथग्जनाना-मपि चित्तमनाश्रवमर्यापनं प्रकृतिश्च्यतासुपादाय। श्रावक-प्रत्येकबुद्धानामपि बुद्धानामपि भगवतामपि चित्तमनाश्रवमर्था-पनं प्रकृतिगृज्यतासुपादाय । सुभ्द्रतिराह । श्रायुश्वन् शारदती-पुत्र बालपृथग्जनानामपि चित्तमनाअवमर्य्यापनं प्रकृतिश्र्यतासुपा-द्यः । श्रावकानामपि चित्तमनाश्रवमपर्य्यापनं प्रकृतिग्रुत्यतासुपा-दाय। प्रत्येकवुद्धानामपि चित्तमनाश्रवमर्य्यापन्नं प्रकृतिश्र्व्यता-सुपादाय। बुद्धानामपि भगवतां चित्तमनाश्रवमर्थ्यापन्नं प्रकृति-शून्यतासुपादाय । नलायुग्नन् सुभूते रूपमयनाश्रवाऽमर्यापन प्रकृतिशून्यतासुपादाय । वेदनाऽष्यनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिशून्यता-सुपादाय । संज्ञायनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिशून्यतासुपादाय । प्रकृतिश्रुन्यतासुपादाय । संस्कारा श्रायनाश्रवा श्रापर्यापनाः विज्ञानमधनाश्रवमपर्यापनं गक्तिश्ल्यतासुपादाय । चन्रधना-अवसपर्यापनं प्रकृतिशुन्यतासुपाद्यः। अवसमयनाअवसपर्यापनं प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । घाणमयनाश्रवमपर्यापत्रं प्रकृतिग्र्न्यता-सुपादाय । जिङ्काऽप्यनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिश्न्यतासुपादाय । काचोऽयनाञ्जवोऽपर्यापनः प्रकृतिश्न्यतासुपादाय। मनोऽयना-अवमपर्यापनं प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। रूपमणनाअवमपर्यापनं प्रकृतिश्र्यतासुपादाय । प्रब्दोऽप्यनाअवोऽपर्यापनः प्रकृतिश्र्यता-

गन्धोऽषमात्रवोऽपर्धापनः प्रकृतिश्चन्यतासुपादाय। रशोऽयनाअवोऽपर्यापनः प्रकृतिशून्यतासुपादाय । स्पर्धोऽय-नाम्मवोऽपर्यापनः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय। धर्मा ऋषना-अवा अपर्यापन्नाः प्रकृतिशून्यतासुपादायः। चचुर्विज्ञानसयना-अवमपर्यापनं प्रकृतिशुन्यतासुपादाय। श्रोचविज्ञानसणनाश्रव-मपर्यापन्नं प्रकृतिशून्यतासुपादाय । प्राणविज्ञानमप्यनाश्रवमपर्या-पन्नं प्रकृतिशूत्यतासुपादाय। जिज्ञाविज्ञानमधनाश्रवमपर्यापन्नं प्रक्रतिश्च्यतासुपादाय । कायविज्ञानमधनाश्रवमपर्य्यापनं प्रकृति-शुन्यतासुपादाय । सनोविज्ञानसप्यनाश्रवसर्व्यापसं प्रकृतिशुन्यता-सुपादाय । चन् संस्पेगीऽयनाश्रवोऽपर्यापनः प्रकृतिश्रन्यतासुपा-दाय । श्रोचसंस्पर्मोऽयनाश्रवोऽपर्यापनः प्रकृतिशून्यतासुपादाय । म्राणमंस्प्रोीऽयनाम्रवोऽपर्यापनः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। जिज्ञा-संस्पेगीऽयनाअवीऽपर्यापनः प्रकृतिश्ल्यतासुपादाय । कायसंस्पेगी-ऽष्यनाअवोऽपर्यापनः प्रकृतिशूच्यतासुपादाय । सनःसंस्पेशोऽष्यना-श्रवोऽपर्यापदः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । चतुःसंस्पर्भजावेदनायना-अवाऽपर्यापनः प्रकृतिग्र्त्यतासुपादाय । श्रोनसंस्पर्धजावेदनाऽप्यना-अवाऽपर्यापनाः प्रकृतिश्ल्यतासुपादाय । प्राण्डंस्पर्राजावेदनायना-अवाऽपर्य्यापना प्रकृतिग्रन्थतासुपादाय। जिज्ञासंस्पर्भजावेदना-ऽयनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । कायग्रंसार्गनावेदना-ऽष्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिशुन्यतासुपादाय । मनःसंस्पर्भजावेदना-ऽष्यनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिश्रन्यतासुपादाय ।

पृथिवीधातुर्यनाअवोऽपर्यापनः प्रकृतिश्ल्यतासुपादाय।

श्रद्धातुर्ष्यनाश्रवोऽपर्य्यापनः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । तेजोधातु-रपानास्रवोऽपर्य्यापनः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । वायुधातुर्यना-अवोऽपर्यापनः प्रकृतिश्चितासुपादाय। आकाशधातुर्यनाअवो-ऽपर्य्यापन्नः प्रकृतिश्रुत्यतासुपादाय । विज्ञानधातुरप्यनाश्रवोऽपर्य्या-पनः पक तिश्र्न्यतासुपाद्यः। श्रविद्याऽयनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रक्ति-श्र्न्यतासुपादाय । संस्कारा ऋषनाश्रवाः ऋपर्यापद्मा प्रकृति-शून्यतासुपादाय। विज्ञानसप्यनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिशून्यता-मुपादाय । नामरूपमणनाअवमपर्यापन्नं प्रकृतिशून्यतासुपादाय । षड़ायतनमधनाश्रवमपर्यापनं प्रकृतिग्रन्थतासुपादाय। स्पर्गी-ऽष्यनाश्रवोऽपर्यापन्नः प्रकृतिग्रन्यतासुपादायः। वेदनाष्यनाश्रवा-ऽपर्य्यापना प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । त्रण्यायनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । उपादानमप्यनाश्रवमपर्य्यापनं प्रकृति-श्र्न्यतासुपादाय । भावाऽप्यनाश्रवोऽपर्य्यापनः प्रकृतिश्र्न्यतासुपा-दाय। जातिर्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिशून्यतासुपादाय। जरा-सर्णसणनाअवसपर्यापनं प्रकृतिश्च्यतासुपादाय।

दानपारिमताष्यनाश्रवाऽपर्व्यापका प्रक्षतिश्र्न्यतासुपादाय। ग्रीक्षपारिमताष्यनाश्रवाऽपर्व्यापका प्रक्षतिश्र्न्यतासुपादाय। चीन्ति-पारिमताष्यनाश्रवाऽपर्व्यापन्ना प्रक्षतिश्र्न्यतासुपादाय। वीर्व्यपार-मिताऽष्यनाश्रवाऽपर्व्यापन्ना प्रक्षतिश्र्न्यतासुपादाय। ध्यानपार-मिताष्यनाश्रवाऽपर्व्यापन्ना प्रक्षतिश्र्न्यतासुपादाय। प्रज्ञापारिमता-ष्यनाश्रवाऽपर्व्यापन्ना प्रक्षतिश्र्न्यतासुपादाय।

श्रथात्मश्र्चताष्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्र्चतासुपादाय।

विद्विश्चिताऽधनाश्रवाऽपर्ध्यापना प्रक्वतिशून्यतासुपादाय । श्रधातभवस्दिद्वीश्च्यताप्यनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय । शुन्यताशून्यताऽयनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिशून्यतासुपादाय । सहा-श्चिताषनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्चितासुपादाय। पर्मार्थ-श्च्यताष्यनाश्रवाऽपर्य्यापचा प्रकृतिश्च्यतासुपादाय । संज्ञतश्च्यता-ष्यनात्रवाऽपर्यापना प्रकृतिशून्यतासुपादाय। ऋहंस्कृतशून्यता-प्यनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिशुन्यतासुपादाय । श्रत्यन्तशून्यता-प्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय। श्रनवरागश्र्न्यता-प्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्चितासुपादाय। श्रनवकारश्चिता-ष्यनाश्रवाऽपर्यापचा प्रकतिशुन्यतासुपादाय । प्रकतिशुन्यताष्यना-अवाऽपर्यापना प्रकृतिश्चतासुपादाय । सर्वधर्माश्च्यताणनाअवा-ऽपर्य्यापन्ना प्रकृतिशून्यतासुपादाय । खलचणशून्यतायनाश्रवाऽपर्या-पना प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । अनुपन्नभाग्र्न्यतायनाअवाऽपर्या-पन्ना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय । ऋभावश्च्यताष्यनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृतिश्चन्यतामुपादाय । खभावश्चन्यतायनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृति-ग्रन्यतासुपादाय । श्रभावस्वभावग्र्न्यतायनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रकृति-श्र्न्यतासुपादाय ।

स्तृत्युपस्तानान्ययनात्रवाद्यययापन्नानि प्रक्रतिग्र्न्यतासुपा-दाय । सम्बन्धप्रहाणान्ययनात्रवान्यपर्यापन्नानि प्रक्रतिग्र्न्यतासुपा-दाय । चद्धिपादायनात्राद्यपर्यापन्नाः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । इन्द्रियान्ययनात्रवान्यपर्यापन्नानि प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । बोधङ्गान्य-न्ययनात्रवान्यपर्यापन्नानि प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । बोधङ्गान्य- ष्यनाश्रवान्यपर्यापनानि प्रकृतिशून्यतासुपादाय । मागेऽष्यनाश्रवी-ऽपर्यापनः प्रकतिश्च्यतासुपादाय। श्रार्यसत्यान्ययनाश्रवाऽन्य-पर्य्यापद्मानि प्रकृतिग्रुन्यतासुपादायः। ध्वानान्ययनाश्रवाखपर्या-पनानि प्रकृतिशून्यतासुपादाय । अप्रमाणान्ययनाश्रवाणपर्या-पन्नानि प्रकृतिश्च्यतासुपादाय। श्रारूषसमापत्तयोऽणनाश्रवा-ऽपर्यापनाः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । विमोचायनाश्रवाऽपर्यापनाः प्रकृतिश्रान्यतासुपादाच । अनुपूर्वविहार्समापत्तयोऽपनाश्रवा-ऽपर्व्यापनाः प्रकृतिश्रुन्यतासुपादाय। श्रून्यतानिमिन्ताप्रणिहित-विमोचमुखान्ययनात्रवार्ष्यपर्यापनानि प्रकृतिश्न्यतासुपादाय। श्रभिज्ञाष्यनाश्रवाऽपर्य्यापनाः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । समाधयां-ऽप्यनात्रवाऽपर्य्यापन्नाः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । धार्णीसुखान्यना-अवाष्यपर्यापनानि प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय। तथागतवलान्यपना-अवाष्यपर्यापनानि प्रकृतिश्चातासुपादाय । वैग्रारद्यान्ययनाअवा-खपर्यापनानि प्रकृतिशून्यतासुपादाय। प्रतिसम्बदोऽपनाश्रवा-ऽपर्व्यापनाः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । सहामैत्र्ययनात्रवाऽपर्व्या-पना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय। महाकर्णायनाअवाऽपर्य्यापना प्रक्तिश्रूत्यतासुपादाय । श्रावेणिकवुद्धधर्माऽयनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिग्रुन्यतासुपादाय । सर्व्यज्ञताऽयनात्रवाऽपर्य्यापका प्रकृति-ग्रुन्यतासुपादाय । सार्गाकार्ज्ञताऽप्यनाश्रवाऽपर्य्यापना प्रक्रति-शून्यतासुपादाय । सर्वाकार्ज्ञताऽप्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृति-शून्यतासुपादाय।

सुस्तिराह। एवनेतदादुश्वन् गारदतीपुत्र यथावद्धि।

रूपसयनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्चितासुपादाय। वेदनायनाश्रवा-ऽपर्यापन्ना प्रकृतिश्चितासुपादाय। संज्ञाऽयनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्चितासुपादाय। संस्काराऽयनाश्रवाऽपर्यापनाः प्रकृति-श्चितासुपादाय। विज्ञानसयनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्चिता-सुपादाय।

चनुर्णनाश्रवमपर्यापनं प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । श्रोचमपना-श्रवमपर्यापनं प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । प्राणमणनाश्रवमपर्यापनं प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । जिङ्गाणनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । स्वाऽप्यनाश्रवोऽपर्यापनः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । क्ष्मणनाश्रव-सपर्यापनं प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । श्रव्दोऽप्यनाश्रवोऽपर्यापनः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । गन्योऽप्यनाश्रवोऽपर्यापनः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । स्वाऽपर्यापनाश्रवोऽपर्यापनः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । स्वाऽपर्यापनः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । स्वाऽपर्यापनाः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय । धर्माऽप्यनान्यवाऽपर्यापनाः प्रकृतिग्रन्यतासुपादाय ।

चचुर्विज्ञानसयनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्रोचिवज्ञानसयनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्राण-विज्ञानसयनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । जिङ्गावि-ज्ञानसयनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । काथविज्ञान-सयनाश्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । सनोविज्ञानस्यना-श्रवसपर्यापनं प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । चचुःसंस्वर्शाऽयनाश्रवो-ऽपर्यापनः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्रोचसंस्वर्शाऽयनाश्रवोऽपर्या- पन्नः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । प्राण्डंस्पर्गीऽप्यनाश्रवोऽपर्यापन्नः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । जिङ्कारंस्पर्गीऽप्यनाश्रवोऽपर्यापन्नः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । कायसंस्पर्गीऽप्यनाश्रवोऽपर्यापन्नः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । प्रवृःसंस्पर्भनावेदनाऽप्यनाश्रवाऽपर्यापन्नः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । श्रवेतग्र्न्यतासुपादाय । श्रवेतग्र्न्यतासुपादाय । श्रवेतग्र्न्यतासुपादाय । प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । जिङ्कासंस्पर्भनावेदनाऽप्यनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । कायसंस्पर्भनावेदनाऽप्यनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । स्वःसंस्पर्भनावेदनाऽप्यनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । स्वःसंस्पर्भनावेदनाऽप्यनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । स्वःसंस्पर्भनावेदनाऽप्यनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय ।

पृथिवीधातुरप्यनाश्रवोऽपर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । स्वातुरप्यनाश्रवोऽपर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । तेजोधातु-रप्यनाश्रवोऽपर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । वायुधातुरप्यनाश्रवोऽपर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । त्राकाश्रधातुरप्यनाश्रवो-पर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । त्रविद्याऽप्यनाश्रवाऽपर्यापद्या प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । स्कृतिश्च्यतासुपाद्यः । श्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । श्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । श्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । व्षायत्यनस्पर्यापद्यं प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यं प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यः । व्याविश्च्यतासुपाद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यः । व्यायत्यनस्पर्यापद्यः । व्यायनस्पर्यापद्यः । व्यायनस्पर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । व्यायनस्पर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । व्यादानस्पर्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । व्यादानसप्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतासुपाद्यः । व्यादानसप्यापद्यः प्रकृतिश्च्यतान्वत्यत्यस्यापद्यः । व्यादानसप्यापद्यः प्रविश्च्यतासुपाद्यः । व्यादानसप्यापद्यः । व्यापद्यापद्यः । व्यापद्यापत्यः । व्यापद्यापद्यः । व्यापद्यापद्यापद्यः । व्यापद्यापद्यः । व्यापद्

झुपादाय । भवोऽष्यनाश्रवोऽपर्य्यापदाः प्रकृतिश्र्स्यतासुपादाय । जातिर्ष्यनाश्रवाऽपर्य्यापद्याः प्रकृतिश्र्स्यतासुपादाय । जरामरण-मष्यनाश्रवमपर्य्यापत्रं प्रकृतिश्र्स्यतासुपादाय ।

दानपारिभताष्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय।
शीलपारिभताष्यनाश्रवाऽर्य्यापन्ना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय। चान्निपारिभताष्यनाश्रवाऽर्य्यापन्ना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय। वीर्य्यपारमिताष्यनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय। धानपारिभताप्यनाश्रवाऽपर्यापन्ना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय। प्रज्ञापोरिभताष्यनाश्रवाऽपर्यापना प्रकृतिश्च्यतासुपादाय।

श्रधात्मश्र्नताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । विद्धांश्रुन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्रधान्त्रस्व श्रिष्ट्रंश्रुन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्र्यताश्र्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । परमार्थ-श्रुन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । परमार्थ-श्रन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्रवंक्ततश्र्न्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्रवंक्तश्र्न्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । श्रवंक्तश्र्न्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्रन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्रन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्रन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्रन्यताणनाश्रवाऽपर्धापन्ना प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । सर्वधर्मश्रन्यताणनाश्रवाऽपर्धापना प्रवाऽपर्धापना प्रवाऽपर्धा प्रवाऽपर्धापना प्रवाऽपर्धापना प्रवाऽपर्धापना प्रवाऽपर्धापना प्रवाऽपर्धापना प्र

प्रकृतिश्च्यतासुपादाय । श्वनुपस्तकाश्च्यतायनाश्चवाऽपर्य्यापन्ना प्रकृति-तिश्च्यतासुपादाय । श्वभावश्च्यतायनाश्चवाऽपर्य्यापन्ना प्रकृति-श्च्यतासुपादाय । स्वभावश्च्यताय्यनाश्चवाऽपर्य्यापन्ना प्रकृतिश्च्यता-सुपादाय । श्वभावस्त्वभावश्च्यताय्यनाश्चवाऽपर्य्यापन्ना प्रकृतिश्च्यता-सुपादाय ।

सृत्य्पञ्चानान्ययनाश्रवाष्यपर्यापनानि प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय। सम्यकुप्रहाणान्ययनाश्रवाखपर्य्यापन्नानि प्रकृतिशून्यतासुपादाय । च्हद्भिपादाऽष्यनाश्रवाऽपर्य्यापनाः प्रकृतिश्रुन्यतासुपादाय । इन्द्रि-यान्ययनाश्रवाखपर्यापनानि प्रकृतिशून्यतासुपादाय। वलाख्य-नाञ्चवार्ष्यपर्यापन्नानि प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। बोध्यङ्गायना-अवाष्यपर्यापनानि प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय। श्रार्थाष्टाङ्गमार्गी-ऽप्यनाश्रवोऽपर्यापन्नः प्रकृतिश्रन्यतासुपादाय । श्रार्थेमत्यान्यपना-श्रवाखपर्य्यापन्नानि प्रकृतिग्रुन्यतासुपादाय। धानान्ययनाश्रवाख-पर्यापचानि प्रकृतिश्चितासुपादाय। श्रप्रमाणान्ययनाश्रवाण्य-पर्यापनानि प्रकृतिश्रुन्यतासुपादाय। श्राष्ट्रपसमापत्तयोऽपना-अवाऽपर्यापनाः प्रकृतिश्च्यतासुपादाय । विमोचाऽप्यनाअवाऽपर्या-पन्नाः प्रकृतिग्र्न्यतासुपादाय । ऋतुपूर्वविद्वारसमापन्तयोऽप्यना-श्रवाऽपर्यापनाः प्रकृतिशून्यतासुपादाय । शून्यतानिसिन्ताप्रणि-हितविमोचमुखान्ययनाश्रवाष्यपर्यापनानि प्रकृतिग्र्न्यतामुपादाय। श्रंभिज्ञाऽयनाश्रवाऽपर्यापनाः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । समाधयो-ऽपानात्रवाऽपर्यापनाः प्रकृतिश्र्न्यतासुपादाय । धारणीसुखान्यय-नाश्रवाण्यपर्योपस्नानि प्रकृतिग्रुन्यतासुपादाय। तथागतवसाण्य-

ष्यनाश्रवाष्ण्यप्यापन्नानि प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय । वैभारषान्यष्यनाश्रवाष्प्रपर्यापन्नानि प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय । प्रतिष्ठिन्दिऽष्यनाश्रवाऽपर्य्यापन्नाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय । महामैत्र्यपनाश्रवाऽपर्य्यापन्नाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय । महाकृत्र्याऽष्यनाश्रवाऽपर्य्यापन्नाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय । श्रवेषिकवुद्धधर्माऽष्यनाश्रवाऽपर्य्यापन्नाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय। सर्वेच्चताऽप्यनाश्रवाऽपर्यापनाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय। सर्वेच्चताऽप्यनाश्रवाऽपर्यापनाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपाद। । मार्गाकारच्यताऽप्यनाश्रवाऽपर्यापनाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपाद। । सर्वोकारच्यताऽपर्यापनाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपाद। । सर्वोकारच्यताऽपर्यापनाः प्रकृतिग्र्स्यतासुपाद। । सर्वोकारच्यताः प्रकृतिग्र्स्यतासुपादाय।

श्वाह । यद्यायुशान् सुभूतिरेवमाह । श्रवित्तलात्तनापि वित्तेऽप्रक्त इति । न लायुश्वन् सुभूते रूपमपि रूपेऽप्रकं । श्रवेदनापि वेदनायाममका । श्रवंज्ञापि गंज्ञायाममका । श्रवंकाराऽपि
संस्कारेव्यमकाः । श्रविज्ञानमपि विज्ञानेऽप्रकं । श्रवकुरिप चलुयमकं । श्रशोषमपि श्रोषेऽप्रकं । श्रवाणमि प्राणेऽप्रकं । श्रविज्ञापि
जिज्ञायाममका । श्रवायोऽपि कायेऽप्रकः । श्रवकोऽपि मन्यस्कं ।
श्रव्यपमपि रूपेऽप्रकं । श्रव्याऽपि श्रव्येऽपि स्वर्यः। श्रवकोऽपि मन्यऽप्रकः । श्रवोऽपि रवेऽप्रकः । श्रव्योऽपि स्वर्यः। श्रवविज्ञानप्रकोऽपि रवेऽप्रकः । श्रव्याऽपि स्वर्यः। श्रवविज्ञानमपि श्रोषविज्ञानेऽप्रकं । श्रवाणविज्ञानेऽप्रकं । श्रवायविज्ञानमपि
कायविज्ञानेऽप्रकं । श्रवाणविज्ञानेऽप्रकं । श्रवायविज्ञानमपि
कायविज्ञानेऽप्रकं । श्रवाविज्ञानेऽप्रकं । श्रवाविज्ञानेऽप्रकं । श्रवायविज्ञानमपि
कायविज्ञानेऽपर्यकं । श्रवाविज्ञानेऽपर्यकं । श्रवायविज्ञानमपि
कायविज्ञानेऽपर्यकं । श्रवाविज्ञानेऽपर्यकं । श्रविज्ञानेऽपर्यकं । श्रविज्ञानेऽप

संस्पर्गेऽसकः । श्रकायसंस्पर्गेऽपि कायसंस्पर्गेऽसकः । श्रमनःसंस्पर्गेऽ ऽपि मनःसंस्पर्गेऽसकः । श्रचनुःसंस्पर्गजावेदनापि चनुःसंस्पर्गजावेद-नायामसका । श्रश्रोषसंस्पर्पजापि वेदनाश्रोषसंस्पर्गजावेदनाया-मसका । श्रष्ठाणसंस्पर्पजापिवेदना प्राणसंस्पर्पजावेदनायासका । श्रजिङ्कासंस्पर्पजापि वेदनाजिङ्कासंस्पर्पजावेदनायामसका । श्रमनःसंस्पर्प-जापि वेदनामनःसंस्पर्पजावेदनायामसका ।

श्रृष्टिवीधात्तरिष पृथिवीधातावसकः। श्रवशात्तरिष श्रश्चातावसकः। श्रतेजोधात्तरिष तेजोधातावसकः। श्रवायुधात्तरिष
वायुधातावसकः। श्रनाकाश्रधात्तरिष श्राकाश्रधातावसकः। श्रविज्ञानधात्तरिष विज्ञानधातावसकः। श्रविविद्यायामसका।
श्रमंस्कारा श्रिष संस्कारेख्यसकाः। श्रविज्ञानमिष विज्ञानेऽसकं।
श्रमासङ्गमिष नामङ्गेऽसकं। श्रवेदनापि वेदनायामसका। श्रव्यापि
व्यायामसका। श्रव्यावानम्युपादानंऽसकं। श्रमवोऽपि भवेऽसकः।
श्रजातिरिष जातावसका। श्रजरामरणमिष जरामर्णःअकंः।

श्रदानपारिमतापि दानपारिमतायामसका। श्रमीचपार्-मितापि भीचपारिमतायामसका। श्रचान्निपारिमितापि चान्नि-पारिमतायामसका। श्रवीर्थपारिमतापि वीर्थपारिमतायामसका। श्रधानपारिमतापि थानपारिमतायामसका। श्रप्रज्ञापारिमतापि प्रज्ञापारिमतायामसका।

<sup>\*</sup> Vide p. 1296.

श्रमधात्मश्र्मताष्यधात्मश्र्मतायामसका । श्रमिह्र्शश्र्मतापि निर्द्धाश्रम्यतापि श्रधात्मनिर्द्धाश्रम्यतापि श्रधात्मनिर्द्धाश्रम्यतापि श्रधात्मनिर्द्धाश्रम्यतापि श्रधात्मनिर्द्धाश्रम्यतापि स्वाश्रम्यतापि स्वाश्रम्यतापायसका । श्रमम्बर्धायायसका । श्रममावस्त्रमायसका । श्रममावस्त्रमायसका । श्रममावस्त्रमायसका । श्रममावस्त्रमायसका । श्रममावस्त्रमायसका । श्रममावस्त्रमायसका । श्रममावस्त्रमावस्त्रमायसका । श्रममावस्त्रमायसका ।

श्रसत्युपस्थानान्यपि सत्युपस्थानेत्वसकानि । श्रस्यक्पप्रहाणान्यपि सम्बन्धप्रहाणेत्वसका । श्रनृद्धिपादाऽपि स्वद्धिपादेत्वसकाः । श्रनित्रियान्यपीत्रियेत्वसकानि । श्रवानान्यपि वर्षेत्वसकानि । श्रवानान्यपि वर्षेत्रव्यसकानि । श्रवास्थाद्वाङ्गमार्गोऽप्यार्थ्याद्वाहाङ्गमार्गोऽप्यार्थ्याद्वाहाङ्गमार्गोऽप्यार्थ्याद्वाहाङ्गमार्गोऽप्यार्थ्याद्वाहाङ्गमार्गोऽप्यार्थ्यानान्यपि ध्यानेत्वसकानि । श्रवास्थानान्यप्यप्रमाणेत्वसकानि । श्रवाह्यसमापत्त्वसकाः । श्रविमोचाऽपि विमोचेत्रसकाः । श्रवनुपूर्वविहारसमापत्त्वसकाः । श्रयुन्वविहारसमापत्त्वसकाः ।

न्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखान्यपि ग्रुत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेव्यसक्तानि । श्रनिभिज्ञाप्यभिज्ञाखसक्ताः । श्रसमाधयोर्पि समाधिव्यसक्ताः । श्रधारणीसुखान्यपि धारणीसुखेव्यसक्तानि ।
श्रतपागतवलान्यपि तथागतवलेव्यसकानि । श्रवेशारचान्यपि वैशारचेव्यसक्तानि । श्रप्रतियस्विदोऽपि प्रतिसम्बित्सस्ताः । श्रमहामैद्यपि महामैद्यामसक्ता । श्रमहाकरणापि महाकरणायामसक्ता ।
श्रनावेणिकवृद्धधर्मी श्रप्यावेणिकवृद्धधर्मव्यस्ताः । श्रमब्बंज्ञतापि
सर्वेज्ञतायामसक्ता । श्रमार्गाकारज्ञतापि मार्गाकारज्ञतायामसक्ता ।
श्रसर्व्यक्तायामसक्ता । श्रमार्गाकारज्ञतापि मार्गाकारज्ञतायामसक्ता ।

श्राह । एवमेतदायुक्षञ्कारदतीपुच । श्रक्षपमि क्पेऽसकं । श्रवेदनापि वेदनायामधका । श्रवंज्ञापि संज्ञायामधका । श्रवंक्षाराऽपि संस्कारेव्यसकाः । श्रविज्ञानमपि विज्ञानेऽसकं । श्रवचुरिष चचुव्यसकं । श्रवचुरिष चचुव्यसकं । श्रवोचमि श्रोनेऽसकं । श्रप्राणमि प्राणेऽसकं । श्रवज्ञापि किङ्यायामसका । श्रकायोऽपि कायेऽसकः । श्रवनोऽपि मनस्यकं । श्रक्पमि क्पेऽसकं । श्रवनोऽपि मव्येऽसकः । श्रवनोऽपि गव्येऽसकः । श्रवनोऽपि प्रव्येऽसकः । श्रवनोऽपि प्रव्येऽसकः । श्रवनोऽपि स्योन्धिकाः । श्रवचिज्ञानमि चचुव्यिज्ञानमि चचुव्यिज्ञानमि प्रवाणविज्ञानमि श्रविज्ञानमि श्रविज्ञानमि कायविज्ञानमि क्षेत्रकं । श्रवाणविज्ञानमि मायविज्ञानेऽसकं । श्रवाणविज्ञानमि मायविज्ञानेऽसकं । श्रवाणविज्ञानमि मायविज्ञानेऽसकं । श्रवच्यायिज्ञानमि मायविज्ञानेऽसकं । श्रवच्यायिज्ञानमि मायविज्ञानेऽसकं । श्रवच्यायिज्ञानेऽसकं ।

श्रक्तिहासंस्प्रमोऽपि जिह्नासंस्प्रभेऽसनः। श्रकायसंस्प्रभोऽपि काय-संस्पर्भेऽमनः। श्रमनःसंस्प्रभोऽपि मनःसंस्पर्भेऽसनः। श्रचनुःसंस्पर्भ-जावेदनापि चनुःसंस्पर्भजावेदनायामसन्ता।श्रश्रोजनसंस्पर्भजावेदनापि श्रोचसंस्पर्भजावेदनायामसन्ता।श्रद्धार्ण्यभंजावेदनापि द्वार्णसंस्पर्भ-जावेदनायामपन्ता।श्रकाद्यसंस्पर्भजावेदनापि कायसंस्पर्भजावेदनाया-मसन्ता।श्रमनःसंस्पर्भजावेदनापि मनःसंस्पर्भजावेदनायामसन्ता।

श्रपृथिवीधात्र (पि पृथिवीधातावसकः। श्रनश्चात्र पश्चाता-वसकः। श्रतेजोधात्र (पि तेजोधातावसकः। श्रवायुधात्र (पि वायु-धातावसकः। श्रनाका ग्रधात्र (पाका ग्रधातावसकः। श्रविज्ञानधात्-रपि विज्ञानधातावसकः। श्रनविद्याप्यविद्यायामसका। श्रमंस्का-राऽपि संस्कारेष्यसकाः। श्रविज्ञानमपि विज्ञानेऽसकः। श्रमाम्हप-मपि नामहृषेऽसकः। श्रवद्यातनसपि पद्यायतनेऽसकः। श्रव्यानेऽ ऽपि स्पर्गेऽसकः। श्रवद्यापि वेद्यायाससका। श्रव्यापि व्यान् यामसका। श्रनुपादानमध्यपादानेऽसकं। श्रभवोऽपि भवेऽसकः। श्रजातिर्पि जातावसकः। श्रजरानर्णसपि जरासर्णः ।

श्रदानपार्मितापि दानपार्मितायामसक्ता । श्रशीखपार्-मिताऽपि शिखपार्भितायामसक्ता । श्रवान्तिपार्मिताऽपि चान्ति-पार्मितायामसक्ता । श्रवीर्थ्यपर्मिताऽपि वीर्थ्यपार्मितायाम-सक्ता । श्रथानपार्मितापि धानपार्मितायामसक्ता । श्रश्रज्ञापार्-मिताऽपि श्रज्ञापार्मितायामसक्ता । श्रनधात्मश्रूखतापि श्रधात्म-

<sup>\*</sup> सर्व श्रादर्शेषु एवं। Vide p. 1293.

1413/ imi

80 M. 1951

 मोचसुखेळ्यसक्तानि । अनिभिज्ञाण्यनभिज्ञाख्यसक्ताः । असमाधयो-ऽपि समाधिळ्यसक्ताः । अधारणीसुखान्यपि धारणीसुखेळ्यसक्तानि । अत्यागतवत्तान्यपि तथागतवत्तेळ्यसक्तानि । अविग्रारद्यान्यपि वेग्रा-र्शेळ्यसक्तानि । अप्रतिसम्बिद्रोऽपि प्रतिसम्बित्ळ्यसक्ताः । अमहा-मैद्यपि महामैद्यामसक्ताः । अमहाक्तर्णापि महाकर्णायामसक्ता । अनावेणिकवुद्धधर्माणावेणिकवुद्धधर्मेळ्यसक्ताः । अपर्वेज्ञतापि सर्वे-ज्ञतायासमक्ता । अमार्गाकार्ज्ञतापि मार्गाकार्ज्ञतायामसक्ता । अस्वाकार्र्ज्ञतापि सर्वोकार्ज्ञतापि सर्वोकार्ज्ञतापि सर्वोकार्ज्ञतायामसक्ता ।

एवं खल्वायुश्रञ्कारदतीपुत्र वोधिसत्तोमहासत्तः प्रज्ञापारमितायाञ्चरन् तेनापि वोधिषित्तेनासमसमित्तेन सर्वश्रावक
प्रत्येकवुद्वैनेमन्यते नाभिनिविग्रते। श्रन्तपत्तभयोगेन सर्वधार्याणां
तेन वोधिसत्तोमहासत्त दृत्युच्यते। श्रयायुश्रान् पूर्वो मैनायणीपुत्रो भगवत्तमेतद्वोचत्। ममापि भगवन् प्रतिभाति येनार्थेन
बोधिसत्तोमहासत्त दृत्युच्यते। भगवानाह। प्रतिभा तु ते पूर्ण।
पूर्ण श्राह। महासत्तानुसन्तस्यो वत भगवन् ससत्तः। तेन
बोधिसत्तां ससत्तो महायानसमाह्दो भगवन् ससत्तः। तेन
बोधिसत्तां ससत्तो महायानसमाह्दो भगवन् ससत्तः। तेन
बोधिसत्तोमहासत्त दृत्युच्यते। श्रयायुश्रान् प्रारदतीपुत्र श्रायुश्रनः
पूर्ण मैनायणीपुत्रमयोचत्। कियतायुश्रन् पूर्ण बोधिसत्तोमहासत्तोपुत्र बोधिसत्तोमहासत्त्रो त्र प्रत्येकानां सत्तानां कते
दानपारमितायां खिला दानं ददात्यपि तु सर्वस्त्रानां सत्तानां

कते शीलपार्मितायां खिला शीलं रचित । श्रिप त यर्क-स्वानां कते शीलपार्मितायां चरन् शीलं रचित । न प्रादे-शिकानां सत्तानां कते चान्तिपार्मितायां खिला चान्तिं भाव-यति । श्रिप त सर्व्यस्तानां कते चान्तिपार्मितायां चरन् चान्तिं भावयति । न प्रादेशिकानां सत्तानां कते वीर्थपार्मितायां खिला वीर्थमार्भते । श्रिप त सर्व्यस्तानां कते वीर्थपार्मितायां सितायां चरन् वीर्थमार्भते । न प्रादेशिकानां सत्तानां कते धानपार्मितायां खिला धानान्युत्पाद्यति । श्रिप त सर्व-सत्तानां कते धानपार्मितायां चरन् धानान्युत्पाद्यति । न प्रादेशिकानां सत्तानां कते प्रज्ञापार्मितायां खिला प्रज्ञास्थाव-यति । श्रिप त सर्व्यस्तानां कते प्रज्ञापार्मितायां चरन् प्रज्ञा-स्थावयति ।

न सत्तपरिच्छेदेन बोधिसलो महासत्तः सन्नाहं सन्नज्ञति।
दयतः सत्तान् निरुपिधेग्रेषे निर्वाणधातौ परिनिर्वाणधिक्षामि।
दयतः सत्तान् परिनिर्वाणयिक्षामि। दयतः सत्तान् बोधौ ग्रतिहापिक्षामि। दयतः सत्तान् ग्रतिहापिक्षामि। श्रपि तु खसु
पुनव्योधिसलोमहासत्तः सर्वयत्तानां कृते महासत्ताहं सन्नज्ञति।
एवञ्चास्य भवत्याताना च दानपारिमतां परिपूरिक्षामि। सर्वसत्तां इ दानपारिमतायां नियोजिक्षिक्षामि। श्रातमा च ग्रीसपारिमतामरिपूरिक्षामि। सर्वसत्तां ग्रीसपारिमतायां नियोजिथ्यामि। श्रातमा च चान्तिपारिमतामरिपूरिक्थामि।
सर्वसत्तां चान्तिपारिमतायां नियोजिक्ष्यामि। श्रातमा च

वीर्थ्यपारिमतास्परिपूरियद्यामि । सर्वसत्तांस्य वीर्थ्यपारिमतायां नियोजियिद्यामि । त्रात्मना च ध्वानपारिमतास्परिपूरियद्यामि । सर्व्यसत्तांस्य ध्वानपारिमतायां नियोजियद्यामि । त्रात्मना च प्रज्ञापारिमतास्परिपूरियद्यामि । सर्व्यसत्तांस्य प्रज्ञापारिमतायां नियोजियद्यामि ।

श्राताना चाथाताश्रन्यतामारिप्रचिखामि । सर्वमत्वांश्वा-धाताग्रन्यतायां नियोजिययामि । त्राताना च विद्वांश्रन्यता परिप्रविधामि । सर्वमचांश्व बहिद्धांश्चनावां नियोजिध-यामि। श्राताना चाथातावहिङ्कांश्र्न्यतागरिपूर्यियामि। सर्वे-सत्तांश्वाधाताविद्धांश्रान्यतायां नियोजियव्यामि । श्राताना च श्रुन्यताश्रुन्यताम्परिपूर्यिष्यामि । सर्वसत्तांश्च श्रुन्यताश्रुन्यतायां नियोजिययामि। श्रात्मना च महाग्रुन्यताग्परिपुरिययामि। सर्वमत्त्रां सहाग्रन्यतायां नियोजयिष्यामि । श्राताना च पर-मार्थग्रन्यताम्परिपूर्यियामि । चर्चमत्तां परमार्थग्रन्यतायां नियोजयियामि । त्राताना च संक्रुतग्र्न्यताम्परिप्रथियामि । मर्वमलां मंक्ततरा न्यायां नियोज विव्यामि । श्राताना चासं-क्ततग्रन्यतामारिपूरियस्थामि । सर्वेषत्तांश्चासंक्ततग्रन्यतायां नियो-जयियामि। त्राताना पाऽत्यनाग्र्न्यताग्परिपूर्वियामि। सर्व-मलांखाऽत्यनाग्र्न्यतायां नियोजियव्यामि । त्रात्मना चाऽनवराग-ग्रन्थतामरिपूरियथामि । मर्व्यम्लांश्चानवरागग्रून्यतायां नियोज-थियामि। त्रात्मना चाऽनवकारग्रन्यताम्परिप्रथिकामि। सर्व-सलां अपनवकार ग्रन्थतायां नियोजियामा । श्राताना च प्रकृति-

श्र्यतास्परिप्रियथामि । धर्वधस्तां प्रक्रितश्र्यतायो नियोजियेयामि । त्राताना च धर्वधस्तं श्र्यतास्परिप्रियथामि । धर्वसत्तां स्व धर्वधसं श्र्यतायां नियोजिययामि । त्राताना च सत्तचणश्र्यतायास्परिप्रियथामि । धर्वधनां स्व स्वचणश्र्यतायां
नियोजिययामि । त्राताना चाऽनुपन्तभश्र्यतास्परिप्रियथामि ।
सर्वधनां स्वानुपन्तभश्र्यतायां नियोजिययामि । त्राताना चाऽभावश्र्यतास्परिप्रियथामि । सर्वधनां स्वाभावश्र्यतायां नियोजियस्वामि । स्राताना च स्वभावश्र्यतास्परिप्रियथामि । सर्वधनां स्व
सभावश्र्यतायां नियोजियव्यामि । त्राताना चाऽभावस्वभावश्र्यतास्परिप्रियथामि । धर्वधनां स्व।भावस्वभावश्र्यतायां नियोजियामि ।
सर्वधनां स्व।

श्रात्मना च चतुर्षु स्रृत्युपस्थानेषु स्वास्थामि। परांश्वचतुषु स्रृत्युपस्थानेषु नियोजिथिस्थामि। श्रात्मना च चतुर्षु सम्यक्तप्रदाणेषु स्वास्थामि। परांश्व चतुर्षु स्रृत्युपस्थानेषु नियोजिथिस्थामि। श्रात्मना च चतुर्षु स्वद्भिपादेषु स्वास्थामि। परांश्व चतुर्षु स्वद्भिपादेषु नियोजिथिस्थामि। श्रात्मना च पश्चित्रियेषु स्वास्थामि। परांश्व पश्चित्र विशेषु स्वास्थामि। परांश्व पश्चस्त विशेषु नियोजिथिस्थामि। श्रात्मना च पश्चस्त विशेषु स्वास्थामि। परांश्व पश्चस्त विशेषु नियोजिथिस्थामि। श्रात्मना च सप्तस्त वोध्यन्तेषु स्वास्थामि। परांश्व सप्तस्त वोध्यन्तेषु स्वास्थामि। परांश्व स्वास्थामि। श्रात्मना चार्य्यस्ययेषु स्वास्थामि। परांश्वार्य्यस्ययेष्ठयेषु नियोजिथिस्थामि। श्रात्मना चार्य्यस्ययेषु स्वास्थामि। परांश्व ध्वानेषु नियोजिथिस्थामि। श्रात्मना च स्वानेषु स्वास्थामि। परांश्व ध्वानेषु

नियोजिययामि । त्राताना चाऽप्रमाणेषु खाखामि । परांशा-नियोजयियामि । श्रात्मना चारूपममापत्तिषु ऽप्रमाणेष खास्त्रामि । परांचारूयममापत्तिषु नियोजयियामि । श्राताना चाष्टासु विमोचेषु स्थास्थामि । परांश्वाष्टासु विमोचेषु नियोजयि-थामि । त्रात्मना च नवखनुपूर्वविद्वार्यमापत्तिषु खास्थामि । परांच नवस्वत्पूर्व्वविहारसमापत्तिषु नियोजयियासि । श्राताना च ग्रूत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु खाखामि। परांख शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु नियोजयियामि । श्रात्मना चाभिज्ञास श्वास्त्रामि । परांश्वाऽभिज्ञास नियोजियव्यामि । त्राताना च समाधिषु खाखामि । परांख समाधिषु नियोजयि-थामि । त्राताना च धारणीसखेषु खाखामि । परांश्व धारणी-सुखेषु नियोजयिष्यामि । श्राताना च तथागतवलेषु खास्यामि । परांश्च तथागतबलेषु नियोजयिखामि । श्राताना च वैशारदेषु खाखामि। परांश वैभारशेष नियोजयिखामि। श्राताना च प्रति-मिन्तसु खाखामि। परांश्व प्रतिमन्त्रिस् नियोजयिखामि। त्राताना च महामैत्रां खाखामि। परांश महामैत्रां नियोजयि-थामि । श्राताना च महाकर्णायां खाखामि । परांश्व महा-कर्णायां नियोजयिष्यामि । त्रात्मना चाष्टादशावेणिकवृद्धधर्मीष खासामि । त्रष्टाद्यावेणिकवुद्धधर्मीषु नियोजयियामि ।

दयतायुषाञ्चारदतीयुच वोधियत्त्रोमसायत्त्रो महासम्बादसम्बन्धः द्वयुच्यते । युनरपरमायुषाञ्चारदतीयुच वोधियत्त्रोमसायत्त्रः प्रज्ञा-पारमितायाञ्चरन् यदानं ददाति । तत्त्रव्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तः- मनसिकारैर्नेश्रावक प्रत्येकवुद्धै प्रतिषंयुक्तैस्तच सुग्रसमूसं धर्वसन-साधारणं कलाऽनुत्तरायां सम्यनुसमोधौ परिणामयत्ययं बोधि-सलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो दानपार्मितासन्नाहः। पुनरपरमायुषाञ्कारदतीपुच बोधिसलोमहासलो दानं ददत् सर्वाकार ज्ञताप्रतिसंयुक्तीर्भनिसकारीर्न आवक प्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्ती भूमौ परिणामयत्ययं वोधिमत्तस्य महामत्तस्य प्रज्ञापरिमयायां चरतो दानं ददतः शीखपारमितासन्नाहः । पुनरपरमायुष्णञ्कार-दतीपुच बोधिमलस्य महामलस्य दानं ददतः मर्वाकार्श्वता प्रतिसंयुक्तीर्भनिषकारैर्यातेषां धर्माणां चमणता रोचनताऽधिवास-नता । श्रयं बोधितत्त्वस्य महामत्त्रस्य प्रज्ञापारमितायां चरतो दानं ददतः चान्तिपारमितासनाहः। पुनर्परमायुषाञ्कारदती-पुत्र बोधिसत्तस्य महामत्तस्य दानं ददतः मर्जाकारज्ञताप्रति-संयुक्तिर्भनिषकारैवीर्व्याग्रंसनता । अयं वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो दानं ददतो वीर्य्यपार्मितासङ्गाहः। पुनरपरमायुषाञ्कारदतीपुत्र वोधिमत्त्वस महामत्त्वस दानं ददती या चित्तेकायता धद्तमर्व्याकारज्ञताप्रतिमंयुक्तेर्भनिसकारै आवक प्रत्येकनुद्धाप्रतिमंयुक्तानाञ्च चित्तोत्पादनामनवकाप्रदानं तदेका-लम्बनतासपादाय। श्रयं बोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्य प्रजापारिम-तायां चरतोदानं ददतो धानपार्मितासन्नाहः । पुनरपरमायुषा-ञ्कारदतीपुच बोधिसलखं महामलख प्रज्ञापार्मितायां चरतो दानं ददतः सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनसिकारैर्मानावक्रतसंज्ञेषता भवति । स न च दानसुपलभते । न दायकं न प्रतिग्राहकसुप- स्त्रभते । श्रयं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारिमतायां चरतो दानं ददतः प्रज्ञापारिमतासन्तादः । यदायुश्वञ्कारदतीपुत्र बोधि-सत्त्रोमहासत्तः सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्मनिसकारेसाः पारिमता न निमित्तीकरोति नोपस्त्रभते । एवं खलु बोधिसत्त्रोमहासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् महासन्नाह सन्त्रभो बोधितयः ।

पुनर्परमायुषाञ्कारदतीपुत्र बोधिमचोमहामचः ग्रीलपार-मितायां चरन् सर्वाकारज्ञता प्रतिषंयुक्तिर्भनसिकारैदीनं ददाति तच मर्वमन्त्रमाधारणं क्रलाऽनुत्तरायां मम्यन् मम्बोधौ परिणाम-चत्ययमनुपलमायोगेन । श्रयं बोधिमलस्य महामलस्य शीलपार-मितायां चरतो दानपारमिता। पुनरपरमायुक्तञ्कारदतीपुच बोधियल्ख महायल्ख पर्वाकारज्ञताप्रसिंयुक्तेर्मनसिकारैः गील-पारमितायां चरतो या श्रावकप्रत्येकनुद्धस्यस्पृहानताः प्रागेव पृथग्जनभूमय: । इयं वोधिमत्तस्य महामत्तस्य शीलपारिमतायां चरतः ग्रीलपारिमता। पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुच बोधिसलस्य महासच्च ग्रीखपारमितायां चरतः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्ते-र्मनिस्कारैयां तेषां धर्माणां चमणलरोचनताऽधिवासनता। इयं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य ग्रीखपार्मितायां चरतः चान्तिपार-मिता। पुनरपरमायुश्रञ्कारदतीपुत्र बोधिशत्तकः महारत्तकः शीखपार्मितायां चरतः सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तीर्मनिषकारै-र्यावीर्व्यासंसनता नवलीनवीर्व्यता। दयं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितामां चरतो वीर्य्यपारमिता। पुनरपरमायुषाञ्कार-दतीपुत्र बोधिमलस्य महामलस्य गीलपार्यितायां चरतः सर्वा- कारज्ञताप्रतिसंशुक्तेर्मनिषकारेर्बिहरतो \*या त्रावकप्रदेक वृद्ध-चित्तानामनवका प्रदानं तस्य च सुप्रसम्सस्य सर्व्य मस्य मस्य स्थापि । द्रयं बोधि-सत्तस्य महासन्तस्य प्रीसपारमितायां चरतो ध्यानपारमिता। पुनरपरमायुष्मञ्करदत्तीपुत्र बोधिमस्य महासन्तस्य प्रज्ञापार-मितायां चरतः सर्व्याकार्त्तसंयुक्तेर्मनिषकार्तनं त्रावक-प्रत्येकप्रतिसंयुक्तेर्यां सर्व्य धर्मपु मायाक्तरसंज्ञा प्रत्युपस्थिता भवति। तेन च प्रीस्तेन न मन्यते न तच्छी समुप्यस्थते प्रक्रतिग्र्यमा-सुपादाय। तद्य सुप्रसमूत्रं सर्व्यक्षसम्प्रसम्याम् सम्यत्यस्योधी परिणामयति। द्यं वोधिसन्तस्य महासन्तस्य प्रीस्तपारमितायां चरतः प्रज्ञापारमिता। एवं सन्तायुष्मन् प्रार-दतीपुत्र बोधिसन्त्रोमहासन्तः प्रीस्तपारमितायां चरन् षट्पार-सिताः परिग्रस्ति। तेन महासन्नाह सन्द्र द्रयुच्यते।

पुनर्परमायुषञ्कारदतीयुच बोधिसक्तोमद्दासकः जान्तिपारमितायां चरन् यद्दानं ददाति तत्सर्वकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्मनसिकार्रेनं आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तेस्तच खुप्रक्रम् सर्व्यसक्तिधाराणं
कलाऽनुक्तरायां सम्यक्षमवोधौ परिणामयति । दयं बौधिसक्तस्य
महासक्तस्य जान्तिपारमितायां चरतो दानपारमिता । पुनरपरमायुष्पञ्कारदतीयुच बोधिसक्तोमहासकः जान्तिपारमितायाञ्चरन्
यक्कीकं रचित तत्सव्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारीनं आवक

<sup>\*</sup> यदिति युक्तः पाठः।

प्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तीलाच कुप्रक्षमूखं सर्व्यसच्याधारणं कलाऽनुत्त-रायां सम्बक्षस्वोधौ परिणासयतीयं वोधिसत्त्वस्य महासत्त्रस्य चान्तिपारमितायां चरतः शीलपारमिता। पुनरपरमायुग्नञ्कार-दृतीपुत्र वोधिमलस्य महामलस्य चान्तिपारिमतायां घरतो या सर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तानां मनसिकाराणां चमणतारोचनताऽधि-वासनता । इयं चान्तिपार्मितायां चरतः चान्तिपार्मिता । पुन-रपरमायुष्पञ्कारदतीपुच वोधिमत्तस्य महासत्तस्य चान्तिपार-मितायां चरतः सर्व्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारैर्न आवक-प्रत्येक बुद्धप्रतिषंयुक्तेर्या चित्तस्थैकायता इयं चान्तिपारमितार्या चरतो ध्यानपार्मिता। पुनरपरमायुग्नञ्छारदतीपुच बोधियन्तस्य महासत्त्रस्य चान्तिपार्मितायां चरतः सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयक्तेर्मन-िषकारैन आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तेः सर्व्यसचेषु सायाक्ततसंज्ञा-प्रत्युपस्थिता भवति । तयाच चान्यान अन्यते । न च तांचान्ति-सुपलभते । द्यं चान्तिपारमितायां चरतः प्रज्ञापारमिता । एवं खन्नायुषाञ्कारदतीपुत्र बोधिसन्तोमहासन्तः चान्तिपारिकतायां चरन् सर्वाः षट्पार्मिताः परिग्टहाति । तेन महासन्नाह सन्नद्ध इत्युच्यते ।

पुनरपरमायुग्नञ्छारदतीपुच बोधियक्तोमहायक्तो वीर्ळ्पार-मितायां चरन् यद्दानं ददाति । तत्सव्यांकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भन-पिकारैनं त्रावकप्रत्येकवृद्धप्रतिसंयुक्तेष्कच सुग्रसम् सर्वेषक्साधा-रणं क्रलाऽनुक्तरायां सम्यक्षम्बोधौ परिणामयति दयं बोधि-सक्तस्य महासक्तस्य वीर्थ्यपारमितायां चरतो दानपारमिता। एन- रपरमायुग्रञ्कारदतीपुच बोधिमचोमहामचो वीर्थ्यपारमितायां चरन् ग्रीलं रचित सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनसिकारैर्न आवक-प्रत्ये न नुद्रप्रतिषंयुक्तीसाच सुग्रासमूखं सर्वसम्बग्धार्णं इत्वाउनुप्त-रायां सम्यन् सम्बोधौ परिणामयतीयं बीर्थ्यपारिमतायां चरतः गीलपारिमता। पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुत्र वोधिमत्तस्य महा-मलख वीर्य्यपरिमतायां चरतः सर्व्याकारज्ञता प्रतिमयुक्तेर्भन-धिकारैर्न आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिषंयुक्तीर्या तेषां धर्माणां चमणता रोचनताऽधिवामनता। इयं वीर्थ्यपारमितायां चरतः चान्तिपार-मिता। पुनरपरमायुश्रच्छारदतीपुत्र बोधिशत्तस्य महामत्तस्य वीर्थ्यपारमितायां चरतः सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारैनी श्रावकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तेः सर्व्यसत्तार्थं या वीर्थ्यास्त्रं सनताऽग्रह-णता, इयं वीर्थ्यपारमितायां चरतो वीर्थ्यपारमिता। पुनरपर-मायुश्रञ्कारदतीपुच बोधिमचस महामचस वीर्थपारमितायां चरतः सर्व्याकार्ज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्भनिसकारैन आवकप्रयोकनुद्धप्रति-संयुक्तेरियं वीर्व्यपारमितायां चरतो ध्वानपारमिता। पुनरपरमा-युग्रञ्कारदतीपुच बोधिमलस्य महामलस्य वीर्यप्रज्ञापारमितायां चरतो या चित्तखेकाग्रता सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारैने श्रावकप्रत्येकनुद्भप्रतिमंयुक्तैर्या सर्वधर्मीषु मायाक्रतभंज्ञाप्रत्युपस्थिता भवति । तेन च वौर्थ्येष न मन्यते न तद्दीर्य्यसुपत्तभते । तच कुणकमूकं सर्वसन्त्रसाधारणं कलाऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ परि-षमयतीयं वीर्य्यपार्मितायां चरतः प्रज्ञापार्मिता। एवं खन्ना-युषाञ्कारदतीपुच बोधिमलोमहामलो वीर्य्यपारमितायां चरन् सर्वाः षट्पारमिताः परिग्टङाति । तेन मदासम्बाद सम्बद्ध इत्यूचिते ।

पुनरपरमायुग्रञ्कारदतीपुच बोधिसत्तोमद्वासत्तो ध्वानपार-नितायां चरन् यद्दानं ददाति तत्सर्वाकारज्ञताप्रतिमंयुकीर्मनिष-कारैन यावकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तेसच सर्वसुग्रसम् सर्वस्य-साधारणं कलाऽनुत्तरायां सम्यन् सस्वोधी परिणामयतीयं बोधि-सत्त्वस्य महासत्त्वस्य ध्यानपार्मितायां चरतो दानपार्मिता। पुनर्परमाय्यक्रकार्दतीपुत्र बोधिसलोमहासलो धानपार्मि-तायां चरन् यच्छीलं रचित तत्सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुनेर्भनसि-कारैर्न श्रावकप्रत्येकवुद्धप्रतिषंयुक्तैस्तच सुग्रस्त्रम् सर्व्ययस्याधा-रणं क्वां अन्तरायां सम्यक्षस्वोधौ परिणामयतीयं धानपार-मितायां चरतः शीलपारमिता। पुनरपरमायुश्रञ्कारदतीपुच बोधिसत्त्रोमहासत्त्रो धानपार्मितायां चरन् चान्तिं भावयति। सर्वाकारज्ञताप्रतिसंय्क्रीर्भनसिकारैर्न आवकप्रत्येकबृद्धप्रतिसंय्क्तै-सत्त कुणलमूलं सर्वमत्त्वमाधारणं क्रवाऽनुत्तरायां मन्यक्रमवोधौ परिणामयतीयं धानपारिमतायां चरतः चान्तिपारिमता। पुनर्परमायुग्नञ्कारदतीपुत्र बोधिमत्तस्य महामत्तस्य धानपार्-मितायां चरतः सर्वाकारज्ञताप्रतिषंयुक्तैर्भनसिकारैर्न आवक-प्रत्येकनुद्भप्रतिसंयुक्तियां वीर्थ्यसंसनता तच सुग्रसमृतं सर्व्यसन्तराधा-रणं जलाऽनुत्तरायां सम्यक्षमनोधौ परिणामयतीयं ध्यानपारमि-तायां चरतो वीर्थ्यपार्सिता। पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुत्र बोधि-मलख महामलख धानपार्मितायां चरतो या मर्व्वाकारज्ञता

प्रतिषंयुकेषु मनसिकारेषु चित्तस्थैकायताश्रावकप्रयोकबुद्धप्रतिसंयुक्तानां मनसिकाराणामवकाप्रदानं तदेकाख्यनतासुपादाय।
तच्च कुप्रक्षमुखं सर्व्यक्षसधारणं क्रलाइन्तरायां सम्यक्षसमोधौ
परिणामयतीयं ध्यानपारिवतायां चरतो ध्यानपारिमता। पुनरपरमायुषाञ्कारद्दतीपुच बोधिमत्तस्य महासत्तस्य ध्यानपारिमतायां
चरतः सर्व्यधमेषु मायाक्षतसंज्ञा प्रत्युपस्थिता भवति। तेन च
ध्यानेन न मन्यते। न च ध्यानसुपक्षभते। तच्च कुप्रक्षमुखं सर्वसत्त्रसाधारणं क्रलाइनुत्तरायां सम्यक्षसमोधौ परिणामयतीयं
ध्यानपारिमतायां चरतः प्रज्ञापारिमता। एवं ख्व्यायुष्पञ्चारद्वतीपुच बोधिसत्त्रोमहासत्त्रो ध्यानपारिमतायां चरन् सर्वाः षट्पारमिताः परिग्रहाति तेन महासन्नाह सन्नद्व हत्युच्यते।

पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुच बोधिमचोमद्दासचः प्रज्ञापारमितायां चरतस्तिमण्डचपरिग्रद्धं दानं ददाति सर्व्याकारज्ञता
प्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारिनं आवकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुक्तेष्वच लुप्रसमूखं
सर्व्यस्त्रसाधारणं कलाऽनुत्तरायां सम्यक्तस्योधौ परिणामयतीयं
बोधिसच्च सद्दासच्च प्रज्ञापारमितायां चरतो दानपारमिता।
पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुच बोधितच्च मद्दासच्च प्रज्ञापारमितायां चरतः ग्रीचं रचतः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्मनिसकारेनं आवक प्रत्योकनुद्धप्रतिसंयुक्तेस्त्रस्य च लुग्रचम् सर्व्यसचसाधारणं कला तच्छाऽनुत्तरायां सम्यक्षस्योधौ परिणामयतीयं
प्रज्ञापारमितायां चरतः ग्रीचपारमिता। पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुच बोधिसच्च मद्दासच्च प्रज्ञापारमितायां चरतो या

तेषां धर्माणां चमणता रोचनताऽधिवासनता। सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तीर्भनिषकारैन आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्तीसस्य च बुगास-मृजस्य सर्व्यसत्त्रमाधारणं कलाऽनुत्तरायां सम्यक्षमकोधौ परि-णामयतीयं प्रज्ञापारमितायां चरतः चान्तिपारमिता। पुनरपर-मायुग्रञ्कारदतीपुच वोधिमत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारमितायां चरतः सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारैर्न आवकप्रत्येकबुद्ध-प्रतिषंयुक्तेर्या वीर्व्यास्रंसनता । तस्य च कुग्रखमूलं सर्व्यस्तसाधार्णं क्रलाऽनुत्तरायां सम्यक्षसम्बोधौ परिणामयतीयं प्रज्ञापारिमतायां चरतो वौर्व्यपारमिता। पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुत्र बोधिमत्तस्य महामचस्य प्रज्ञापार्मितायां चरतो या चित्तस्वैकाग्रतामर्व्याकार-ज्ञताप्रतिषंयुक्तैर्मनिषकारैन आवकप्रत्येकबुद्धप्रतिषंयुक्तेस्तच कुप्रस-मुखं पर्वमत्त्रयाधारणं कलाऽनुत्तरायां मन्यनुसम्बोधौ परि-णामचतीयं प्रज्ञापार्मितायां चरतो धानपार्मिता। पुनरपर-माय्याञ्कारदतीपुत्र बोधिमत्तस्य महासत्तस्य प्रशापार्मितायां चरतः सर्वधर्मीषु मायाञ्चतसंज्ञा प्रत्युपस्थिता भवति । सर्वाकार-ज्ञताप्रतिसंयुनैर्मनिषकारैन श्रावकप्रत्येकनुद्धप्रतिसंयुनैस्तच कुणाल-मूर्च सर्वसन्तमाधारणं कलाऽनुत्तरायां सम्यक्सम्बोधौ परि-णामयतीयं प्रज्ञापार्मितायां चरतः प्रज्ञापार्मिता। यदायुश्र-ञ्कारदचीपुच बोधिमलोमहासत्तः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंय्केन चित्तेनैताः पारमिता न सत्तान बोधिं निमित्तीकरोति । नोप-लभते। श्रयं वोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापार्मितायां चर्तः षटपार्मिता महासन्नाहः।

एवं खल्वायुषाञ्कारदतीपुत्र बोधिसत्तोमहासत्त एकैकस्यां पारमितायां स्थिला सर्वाः षट्पारमिताः परिपूरयति ।

पुनरपरमायुक्षञ्कारदतीपुच वोधिसलोमहातलो धानानि चाऽप्रमाणानि चारूषं समापत्तीत समापद्यते। न च धानाऽप-माणारूष्यसमापत्तीराच्छादयति । न च तैर्धानैरप्रमाणैरारूष-समापत्तिभिञ्च संच्रियते । न च धानाप्रमाणारू वसमापत्तिवमे-नोपपद्यते। दयमायुग्रञ्कारदतीपुच बोधिमलस्य महासलस्थो-पाय कौ प्रजयहगताप्रज्ञापार्मिता। पुनरपरमायुग्नञ्कारदतीपुच बोधिसलोमहासलो धानानि चाप्रमाणानि चारूयसमापत्तीस विवेकद्रभनेन च श्र्यतानिमित्ताप्रणिहितद्रभनेन च समापद्यते। न च तेषां वामनोपपद्यते। न च भृतकोटिं साचात्करोति। मर्वित्रावकप्रयोकनुद्धां य । भनत्ययं बोधिमलस्य महामलस्य प्रज्ञा-पारमितायां चरत उपायकोणलमहासमाहः। एवं खलायुग्र-ञ्कारदतीपुच बोधिमलोमहामलोमहासनाह सनद्ध द्रल्चते। एवं सन्नाइ सन्नद्धस्थायुषाञ्कारदतीपुत्र बोधिसलस्य महामलस्य पूर्व्यां दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु वृद्धाभगवना खदानसुदानयन्ति । नामधेयञ्च कीर्त्तयन्ति प्रव्दसुदीरयन्ति । घोषमनुत्रावयन्ति । एषोऽसुग्निन् कोकधातौ बोधिसत्त्वोमहासत्त्वो महासन्नाह सन्नद्धः सन्नांख पावयति बुद्धचेत्रञ्च परिशोधयति। च्ह्या च विक्रीड़ित । दचिषस्यां दिशि गङ्गानदीना जुकोपसेषु खोकधातुषु वुद्धाभगवन्त **खदानसुदानयन्ति नामधेयञ्च परि**-कीर्त्तयन्ति । प्रब्दसुदीरयन्ति । घोषमतुत्रावयन्ति । एषोऽसुभिन् क्षोकधातौ बोधिसत्त्रोमहासत्त्रो महासत्त्राह सत्तद्धः। सत्त्रांञ्च परिपाचयति। बुद्धचेत्रञ्च परिप्रोधयति। च्ह्ह्या च विक्रीडिति। पश्चिमायां दिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधात्षु वुद्धाभगवन्त खदानसुदानयन्ति । नामधेयञ्च परिकीर्त्तयन्ति । प्रब्दसुदीर− यन्ति । घोषमनुत्रावयति । एषोऽसुश्चिन् खोकधातौ बोधिसचो-महामलो महामलाह मन्नद्धः मलांश्च परिपाचयति । बुद्धचेदश्च परिग्रोधयति । च्ह्या च विक्रीड़ित । उत्तरस्यां दिग्रि गङ्गानदी-वालुकोपसेषु कोकधातुषु बुद्धाभगवन्त उदानसुदानयन्ति । नास-धेयञ्च परिकीर्त्तयन्ति । प्रब्दसुदीरयन्ति । घोषमनुत्रावयन्ति । एषोऽसुविन् लोकधातौ बोधिसत्त्रोमहासत्त्रो महासत्त्राह सन्नद्धः भनां यपरिपाचयति। बुद्धचेत्रञ्च परिप्रोधयति। च्छा च विकीडित । पूर्वदिचिषसां दिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु कोक-धातुषु बुद्धाभगवन्त उदानसुदानयन्ति । नामधेयञ्च परिकीर्त्त-यन्ति । ग्रब्दसुदीरयन्ति । घोषमनुत्रावयन्ति । एघोऽसुन्ति लोकधातौ बोधियत्तोमहायत्तो महायत्नाह सन्नद्धः यत्तांश्च परिपाचयति। बुद्धचेचञ्च परिग्रोधयति। ऋद्या च विक्रीड्ति। द्विणपश्चिमार्था दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु बोकधात्षु वृद्धा-भगवन्त खदानसुदानयन्ति । नामधेयञ्च परिकीर्त्तयन्ति । प्रब्द-सुदीरयन्ति। घोषमनुत्रावयन्ति। एषोऽसुक्षिन् लोकधातौ बोधिमलोमहामलो महामनाह सन्नद्वः मलांख परिपाचयति। बुद्धचेत्रञ्च परिग्रोधयति । च्हञ्चा च विक्रीडिति । पश्चिमोत्तरस्तां दिश्रि गङ्गानदीवाचुकोपसेषु कोकधातमु बुद्धाभगवना उदान-

सुदारयन्ति। नामधेयञ्च परिकीर्त्तयन्ति। प्रष्टसुदीरयन्ति। घोषमनुश्रावयन्ति । एषोऽसुश्रिन् खोकधातौ बोधियन्तोमहासन्तो महामनाह सन्नद्धः सन्नांश्च परिपाचयति । बुद्धचेत्रञ्च परिप्रोध-यति। ऋद्या च विक्रीड़ित। उत्तरपूर्वेखां दिशि गङ्गानदी-वानुकोपसेषु सोकधातुषु बुद्धाभगवना खदानसुदानयन्ति । नामधेयञ्च परिकीर्त्तयन्ति । प्रब्दसुदीरयन्ति । घोषमनुत्राव-यन्ति। एषोऽमुम्भिन् खोकधातौ वोधियचोमहामचो महाममाह सनद्भः मलां यपिराचयति । बुद्धचेत्रञ्च परिग्रोधयति । ऋद्या च विक्रीड़ित । श्रधसाद्शि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुषु बुद्धाभगवना उदानसुदानयन्ति । नामधेयञ्च परिकीर्त्तयन्ति । प्रब्दसुदीरयन्ति । घोषमनुत्रावयन्ति । एषोऽसुधिन् जोकधातौ बोधिसत्त्वोमहासत्त्वो महासन्ताह सन्नद्धः सत्तां परिपाचयति। बुद्धचेडञ्च परिप्रोधयति । ऋद्या च विक्रीड़ित । उपरिष्टाद्दिणि गङ्गानदीवाल्कोपसेष् लोकधातुषु बुद्धाभगवना उदानसुदा-नयन्ति । नामधेयञ्च परिकीर्त्तयन्ति । ग्रब्दसुदीरयन्ति । घोष-मनुत्रावयन्ति । एषोऽसुन्तिन् स्रोकधातौ बोधियन्तोमशामनो महासमाह समदः सनांख परिपाचधित । बुद्धचेत्रसः परिप्रोध-यति। ऋद्या च विक्रीड़ित।

श्राह । कियतायुथान् पूर्णं वोधिसत्तोमहासत्तो महायान-संप्रस्थित दत्युच्यते । कतमच वोधिसत्तस्य महायत्त्रं । पूर्णं श्राह । इहायुग्नञ्कारदतीपुत्र वोधिसत्तोमहासत्तः षट्पार-मितानुचरति । स दानपारसितायां चरन् विविक्तं कामे- र्व्वितिकां पापकेर सुग्र स्विधिक्याः स्वितिकां स्विचारं विवेककां ग्रीति-सुखं प्रथमधानसुपसमयविहरति । सवितर्कसविचाराणां खप-ग्रमादधात्मसम्प्रसादाश्चेतस एकोतिभावाद्वितर्कमविचारं समा-धिजं प्रीतिसुखं दितीयं धानसुपमम्पद्यविष्ठरति । सप्रीतेर्व्विरा-गाद्पेचको विदर्ति। स्नृतिमान् संजानन् सुखञ्च कायेन प्रति-वेदयति । यत्तदार्था श्राचचते उपेचकः स्नृतिमान् सुखविशारी निम्पीतिकं ततीयं धानसुपसम्पद्यविहरति। ससुखस्य च प्रहा-णात् दुःखस्य च प्रहाणात् पूर्वमेव च सौमनस्य दौर्मनस्य योरमङ्गमाददःखासुखमुपेचसृतिपरिसद्धिं चतुर्थधानसुपमन्यय-विष्ठरति । समैचीसहगतेन चित्तेन विप्रलेन सहद्रतेनाद्रयेना-प्रमाणेनाऽवेरेणाऽव्यावध्येनाऽसपत्रेन परिपूर्णन सुभावितेन धर्म-धातुपर्मे लोने त्राकाश्रधातुपर्यवसाने दश्रदिशः स्कृरिलाऽधि-सुच्य विदर्ति। सकर्णामहगतेन चित्तेन विपुलेन महद्गतेना-द्वेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणाव्यावध्वेनाऽसम्पचेन परिपूर्णेन सुभावितेन धर्माधातुपरमे लोके त्राकाशधातुपर्यवसाने दशदिशः स्पृरिला-ऽधिसुच्यविहरति । ससुदितासहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गते-नाइचेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणाव्यावध्येनासम्पर्नेन परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपरमे लोने श्राकाशधातुपर्यवसाने दश्रदिशः स्कृरिला ऽधिमुच्यविहरति। स अपेचासहगतेन चित्तेन विपुलेन सहद्गते-नाइयेनाऽप्रमाणेनाऽवेरेणाव्यावध्येनाऽसम्पचेन परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपर्मे लोके चाकामधातुपर्यवसाने दमदिमः स्कृरिला विदर्ति । अनुपलन्भयोगेन । स सर्वेगोरूपसंज्ञानामतिकमान प्रतिपद्यमंत्रानामसङ्गमानानात्मं ज्ञानाम् मनसिकाराद्नन्तमाकाग्रानन्त्यायतनसुपसम्य विद्दत्ति । स सर्वेगः त्राकाग्रानन्त्यायतनसमितकमाद्नन्तिव्ञानमिति विज्ञानानन्त्यायतनसुपसम्य विद्दरित । स सर्वेग्रो विज्ञानानन्त्यायतनसमितकमान्नास्ति किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतनसुपसम्य विद्दर्ति । स सर्वेग्र त्राकिञ्चन्यायतनसमितकमान्नैव संज्ञाना संज्ञायतनसुपसम्य विद्दर्ति । त्रनुपसम्भयोगेन । ददं वोधिसन्त्रस्य महासन्त्रस्य धानं । यदा वोधिसन्तोमद्दासन् एतानि धानान्येतान्यप्रमाणान्येतानि चारूपाष्टाकाणाकारसिङ्गनिमन्तैः समापद्यमानो युन्तिष्ठं स सर्वाकारज्ञतायां परिणामयतीयं वोधिसन्त्रस्य महासन्त्रस्य दानपारिमता ।

सशीकपारिमतायां चरन् विविक्तं कामेर्व्विविक्तं पापकै-रक्षप्रकीर्धमीः स्वितकं स्विचाराणं श्रीतिसुखं प्रथमं ध्यानसुप-समयविहर्तत । स्व स्वितकं स्विचाराणां श्रुपणमाद्ध्यात्मसम्न-सादाचितसं एकोतिभावाद्वितकं मिवचारं समाधिजं श्रीतिसुखं दितीयं ध्यानसुपसमय विहरति । स्प्रीतिर्व्विरागादुपेचको विह-रित । स्वृतिमान् संप्रजानन् सुख्य कायेन प्रतिसंवेद्यति । यत्तदार्य्या त्राचचते उपेचकः स्वृतिमान् सुख्विहारीनिष्यृतिकं व्यतीयं ध्यानसुपसमय विहरति । स्सुख्य च प्रहाणात् दुःखस्य च प्रहाणात् पूर्व्वमेव च सौमनस्य दोर्मनस्ययो वस्तुत्रमाददुःखासुख-सुपेचा स्वृतिपरिश्चद्धं चतुर्थं ध्यानसुपसमय विहरति । समेची-सहगतेन चित्तेन विसुत्वेन महद्गतेनाद्येनाऽप्रमाणेनावैरेणास्याव-धेनासपचेन परिपूर्णन सुभावितेन धर्षाधातुपरमे क्षोके त्राकाण-

धातपर्यवसाने दशदिशः सारिलाऽधिमुखविहरति। सनस्णा-सहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनादयेनाप्रमाणेनाऽवैरेणाऽचा-वधोनासपत्रेण परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपरमे जोके श्राकाशधातुपर्यवसाने दशदिशः स्कृरिलाऽधिसुचाविहरति । समुदितासहगतेन चित्तेन विपुलेन महद्गतेनादयेनाऽप्र-माणेनाऽवैरेणाऽव्यावध्येनासपत्रेण परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातु-परमे जोने त्राकामधातुपर्यवसाने दमदिमः स्कृरिलाऽधिसुच-विस्तत । स उपेचासहगतेन चित्तेन विप्रलेन महद्गतेनाद्येना-प्रमाणेनाऽवैरेणाव्यावध्येनासपवेण परिपूर्णन सुभावितेन धर्माधात-परमे लोके श्राकाशधातुपर्यवसाने दश्रदिशः सारिलाऽधिमुच्य-विश्रति। अनुपलमायोगेन। समर्वेशो क्पमंज्ञानां समतिक्रमान् प्रतिपद्यसंज्ञानामसं गमान्नानालसंज्ञानाम मनसिकारादनन्तमा-काम मिलाकामानन्यायतनसूपसम्पद्यविद्वरति । समर्थ्यः भाका-प्रावन्यायतनसमतिक्रमादननं विज्ञानमिति विज्ञानानन्यायतन-मुपसम्बद्धविहरति। ससर्वेशो रूपविज्ञानानन्यायतनसमतिकसा-मास्ति किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतनस्पममयद्विहरति। समर्व्याः त्राकिश्चन्यायतनसमितिकमान्त्रेव संज्ञानासंज्ञायतनसुपसम्पद्यविहर्ति। इदं बोधिमलख महामलख धानं।

यदा वोधिसत्तोमहासत्त एतानि च धानान्येतानि चाऽप्र-भाषान्येतानि चारूप्यान्याकाष्याकार तिङ्गानिमित्तैः समापद्यमानो युत्तिष्ठंस सर्वाकारज्ञतायां परिषामयतीयं बोधिसत्तस्य महा-सत्तस्य गीलपारिमता।

य चान्तिपारमितायां अरन् विविक्तं कामै विविविकं पापके-रक्त ग्रेंभेंभी: सवितर्क सविचारं विवेक जं ग्रीतसुखं प्रथमं धान-सुपसम्पद्यविहरति । सवितर्कं सविचाराणां व्यूपसमाद्धातासम्प्र-सादाचेतम एकोति भावादवितर्कमविचारं समाधिजं प्रीतिसुखं दितीयं ध्यानसुपसम्पद्यविहरति । सप्रीतेर्व्विरागाद्पेचकोविइ-रति । सृतिमान् संजानन् सुखञ्च कायेन प्रतिसंवेदयति । यद-त्तदार्था पाचचते उपेचकः सृतिमान् सुखविद्यारा। निम्पीतिकं हतीयं धानसुपसम्बद्धविहरति । ससुखस्य च प्रहाणात् दृःखस्य च प्रहाणात् पूर्वमेव च सौमनस्य दौर्मनस्ययोरस्तं गमाददु:खासुख-मुपेचास्मृतिपरिश्रुद्धं चतुर्थं धानसुपसम्बद्धविहरति । समैचीसह-गतेन चित्तेन विपुत्तेन मदद्गतेनाऽदयेनाप्रमाणेनाऽवेरेणाऽव्याव-ध्येनासपदेण परिपूर्णेन सुभावितेन धर्माधातुपरमे लोके आकाम-धातुपर्यमाणे दगदिशः स्कुरिलाऽधिमुच्चविहरति। सकर्णा-सहगतेन चित्तेन विपुलेन महद्गतेनादयेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणा-ऽव्यावध्येनासपचेन परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपरमे लोक श्राकाशधात्पर्यवसाने दशदिशः स्कृरिलाऽधिसुचाविहरति। समुदितामङ्गतेन चित्तेन विपुत्तेन मस्द्वतेनाऽदयेनाऽप्रमाणेना-उवैरेणाऽव्यावध्येनाऽमपत्रण परिपूर्णन सुभावितेन धर्माधातुपरमे लोके त्राकामधातुपर्यवसाने दमदिमः सम्रिलाऽधिसुचिविष्ठ-रति । स अपेचासहगतेन चित्तेन विपुलेन सहद्गतेनादयेना-ऽप्रमाणेनाऽवैरेणाऽव्यावध्वेनामपत्रेण परिपूर्णेन सुभावितेन धर्म-धातुपरमे लोके श्राकाशधातुपर्यवसाने दशदिशः स्पृतिलाऽधि-

सुचिविहरति। उपलस्थयोगेन। सम्बंधो क्पसंज्ञानां समितिकमान्
प्रतिपद्य संज्ञानामसङ्क्रमास्नानाससंज्ञानाम मनसिकारादनन्तमाकाप्रमित्याकाधानन्त्रायतनसुपसम्पर्यविहरति। सम्बंधः स्नाकाधानन्त्रायतनसमितिकमादनन्तं विज्ञानमिति विज्ञानानन्त्रायतनसुपसम्पद्यविहरति। सम्बंधो विज्ञानानन्त्रायतनसमितकमान्नासि
किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतनसुपसम्पद्यविहरति। सम्बंधः स्नाकिञ्चन्यायतनसमितिकमान्त्रेव संज्ञानासज्ञायतनसुपसम्पद्यविहरति। इदं
वोधिसनस्य महासन्तस्य थानं।

यदा वोधियत्त्रोमदायत्त एतानि च ध्यानान्येतानि चाऽप्रमा-णान्येतानि चारूपाछाकाणाकार्तिङ्गानिमित्तैः समापद्यमानो व्यक्तिष्ठंश्च सर्व्याकारज्ञतायां परिणामयतीयं बोधिसत्तस्य महा-सत्तस्य चान्तिपारिमता ।

सवीर्ष्णपारसितायां चरन् विविक्तं कासैर्व्विविक्तं पापकेरकुग्रक्षेधंमें सवितर्कं सविचारं विवेकजं ग्रीतिसुखं प्रथमं थानसुपसमयविहरति। सवितर्कसविचाराणां खुपग्रमाद्धात्मसंप्रसादास्तेतस
एकोतिभावाद्वितर्कसविचारं समाधिजं ग्रीतिसुखं दितीयं थानसुपसम्बद्धविहरति। सग्रीतेर्व्विरागादुपेचको विहरति। स्नृतिमान्
संप्रजानम् सुखद्य कायेन प्रतिसंवेदयति। यन्तदार्थ्यां त्राचचते
अपेचकः स्नृतिमान् सुखविहारीनिष्पृतिकं हतीयं थानसुपसम्बद्ध विहरति। ससुखस्य च प्रहाणात् दुःखस्य च प्रहाणात् पूर्व्वमेवः
सौमन्यदौर्मन्यस्थ्योरसङ्कमाददुःखासुबसुपेचा स्तिपिरिग्रदुद्धं चतुर्थं
थानसुपसम्बद्धविहरति। स मैचीसहगतेन चिन्नेन विमुलेन महद्गतेनादयेनाप्रमाणेनाऽवैरेणाऽयावध्येनासपचेन परिपूर्णेन सुभा-वितेन धर्मधातुपर्मे खोक श्राकाशधातुपर्यवसाने दश्रदिशः स्परिलाऽधिसुचाविहरति। सकरणासहगतेन विप्रुलेन सहद्वते-नाइयेनाप्रमाणेनावैरेणाव्यावध्येनासपत्रेण परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपर्मे जोक श्राकाशधातुपर्यवसाने दशदिशः स्कृरिला-ऽधिमुच्यविहरति। समुदिता सहगतेन चित्तेन विप्रखेन महद्गतेनादयेनाप्रमाणेनावैरेणाव्यावध्येनासपवेण परिपूर्णेन सुभा-वितेन धर्मधातुपर्मे लोक श्राकाशधातुपर्यवसाने दश-दिशः खुरिलाऽधिमुच्यविहरति। म उपेचामहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनादयेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणायावधेनासपचेण परि-पूर्णैन सुभावितेन धर्मधातुपरमे खोक त्राकाशधातुपर्थ-वसाने इमिदमः सुरिलाऽधिसुच्चविहरति। उपसम्भयोगेन। समर्वेग्रो रूपमंज्ञानां समतिकमान् प्रतिसम्पद्यमंज्ञानामस्तङ्ग-मानानालमंज्ञानाम मनसिकारादनन्तमाकाश्रमित्याकाश्रानन्या-यतनसुपसमयविहरति । ससर्वेगः श्राकागानन्यायतनसमति-क्रमादननं विज्ञानिमिति विज्ञानानन्यायतनसुपसम्यद्यविहर्ति। ससर्वेग्रो विज्ञानानन्यायतनसमतिक्रमासास्ति किञ्चिदित्या-किञ्चन्यायतनसुपसम्पद्यविद्दरति । ससर्वेगः श्राकिञ्चन्यायतन-समतिकमासैव मंज्ञानामंज्ञायतनसुपसमयविहरति। ददं वोधि-मलख महामलख थानं।

यदा वोधिसत्तोमहासत्त एतानि च धानान्येतानि चाप्रमा-खान्येतानि चारूयाखाकाशकार जिङ्गानिमित्तैः समापद्यमानो युत्तिष्ठन् सर्व्याकारज्ञतायां परिणामयतीयं वोधिसत्तस्य महा-

स ध्यानपारसितार्यां चरन् विविक्तं कामेर्व्विविक्तं पापके-र्क्षणलेधेर्मी: सवितर्कसविचारं विवेकजं प्रीतिसुखं प्रथमं धान-सुपसम्बद्धविद्दरति । सवितर्कसविचाराणां व्युपन्नसादध्यात्स-सम्प्रसादाचेतस एकोतिभावादवितर्कमविचारं समाधिजं प्रीति-सुखं दितीयं धानसुपसम्बद्यविहरति। सप्रीतेर्व्विरागादुपेचको विदर्ति सृतिमान् संप्रजानन् सुखञ्च कायेन प्रतिसम्बेद्यति। यत्तदार्था त्राचचते उपेचकः सृतिमान् सुखविहारौनिष्प्रौतिकं हतीयं धानमुपमम्पद्यविहरति। समुखस्य प्रहाणात् दुःखस्य च प्रशाणात् पूर्वमेव सौमनस दौर्मनसयोरसगमाददः खाऽसस-सुपेचास्मृतिपरिग्रद्धं चतुर्थं धानसुपसम्बद्धविहर्ता । सैचीसह-गतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनादथेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणाऽखा-वधीनाऽमपत्रेण परिपूर्णन सुभावितेन धर्माधातुपर्के स्रोक त्राकाग्रधातुपर्यवसाने दगदिगः सुरिलाऽधिसुच्यविदरित । स कहणामहगतेन चित्तेन विपुलेन महद्गतेनादथेनाप्रमाणेनाऽवैरेणा-व्यावध्येनामपत्रेण परिपूर्णेन सुभावितेन धर्माधातुपरमे खोक श्राकाग्रधातुपर्यवसाने दग्रदिगः सुरिलाऽधिसुचाविहरति। स सुदितासद्दगतेन चित्तेन विप्रुत्तेन महद्गतेनाऽद्रयेनाऽप्रमाणेना-ऽवैरेणाऽव्यावध्येनासपत्रेण परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपर्मे कोके त्राकामधातुपर्यवसाने दमदिमः स्कृरिलाऽधिसुच्यविहरति। स उपेचासहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनाऽद्येनाप्रमाणेना-

Julalian

वेरेणाऽव्यावय्येनामपत्नेन परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातु परमे लोक त्राकामधातुपर्य्यवसाने दमदिमः स्कृतिलाऽधिमुच्यविहर्ति। त्रनुपलस्थयोगेन। स सर्व्यमोरूपसंज्ञानां समितिकमान् प्रतिपद्य-संज्ञानास्मलङ्गमानानालसंज्ञानामनसिकारादनन्तमाकामित्याका-मानन्त्रायतनसुपसम्पद्य विहर्ति। स सर्व्यम त्राकामानन्त्रायतनस्परम्पद्य-सित्कमाद्गन्तं विज्ञानमिति विज्ञानानन्त्रायतनसुपसम्पद्य-विहर्ति। स सर्व्यम व्यक्तिमान्त्रास्मितिकमात्रास्तिकमात्रास्ति किञ्चानात्रसमितिकमात्रास्ति किञ्चानात्रसमितिकमात्रास्ति किञ्चानात्रसमितिकमान्त्रे संज्ञानास्त्रायतनसुपसम्पद्यविहर्ति। स सर्व्यम व्यायतनसमितिकमान्त्रे संज्ञानासंज्ञायतनसुपसम्पद्यविहर्ति। इदं बोधिसलस्य महास्त्रसस्य ध्यानम्।

यदा वोधिमचोमद्दामच एतानि धानान्येतानि चाऽप्रमाणा-न्येतानि चारूपाष्पाकाणाकारिज्ञानिमित्तैः समापद्यमानो-युत्तिष्टं सर्व्याकारज्ञतायां परिषामयतीयं वोधिमचस मद्दा-सन्तर्भ धानपारिमता ।

स प्रज्ञापारिमतायां चरन् विविक्तं कामैर्व्विविक्तं पापकेरसुग्रासिधें स्वितकं स्विचारं विवेक्तं प्रीतिसुखं प्रथमं ध्यानसुपसम्पद्यविहरति। स्वितकं स्विचाराणां व्युपप्रमाद्ध्यात्मसम्प्रसादाचेतस एकोतीभावाद्वितकं स्विचाराणां व्युपप्रमाद्ध्यात्मसम्प्रसादाचेतस एकोतीभावाद्वितकं स्विचारं समाधितं प्रीतिसुखं दितीयं ध्यानसुपसम्पद्यविहरति। स्प्रीतिर्व्विरागादुपेचकोविहरति। स्पृतिमान् सम्प्रज्ञानन् सुख्य कायेन प्रतिवेदयति।
यन्तुदार्या आच्चते उपेचकः सृतिमान् सुख्विहारीति निष्पृतिकं
स्तीयं ध्यानसुपसम्पद्यविहरति। स्र सुख्यः चायहाणात् दुःसस्य च

ग्रहाणात् पूर्वमेवसीमनस दौर्मनसयोरसङ्गमाददुःखासुखसुपेचा-ज्तिपरिग्रुद्धं चतुर्थं धानसुपसम्पद्यविहरति । समेचीसहगतेन विप्रतीन महद्गतेनाहे येनाऽप्रमाणेनाऽवेरेणाऽव्यावधीना चित्तेन सपत्नेन परिपूर्णन सुभाषितेन धर्माधातुपरमे जोक श्राकामधातु-पर्य्यवसाने दश्रदिशः स्कृरिलाऽधिसुच्यविहरति। स कहणासहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनाऽदयेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणाऽव्यावध्येनाऽम-पत्रेण परिपूर्णन सुभावितेन धर्मधातुपर्मे चोक त्राकाग्रधातु-पर्यवसाने दश्रदिशः स्कृरिलाऽधिसुच्यविहरति । ससुदितासहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनाऽदयेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणाऽव्यावध्येनाऽध-पत्नेन परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपरमे जोक आकाशधातु-पर्यवसाने दश्रदिशः स्फ्रिलाऽधिमुच्यविहरति। स उपेचासहगतेन चित्तेन विप्रतेन महद्गतेनाऽदयेनाऽप्रमाणेनाऽवैरेणाऽखवध्येनाऽसपत्नेन परिपूर्णन सुभावितेन धर्मधातुपर्मे लोक त्राकाशधातुपर्यवसाने दमदिमः स्कृरिलाऽधिसुच्यविषरति। ऋतुपस्तमायोगेन। स सर्वमो क्परंज्ञानां समतिकमान् प्रतिपद्यसंज्ञानामसङ्कमान्नानालमंज्ञानाम् मनिषकारादनन्तमाकाणमित्याकाणानन्यायतमसुपसम्पद्यविहर्ति । स सर्वेग्र त्राकाणानन्यायतनसमतिकसादननं विज्ञानसिति विज्ञा-नानन्यायतनसुपसन्यद्यविहरति । स सर्वे शो विज्ञानानन्यायतन-ममतिमानास्ति किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतन सुपसम्पद्यविद्दर्ति । स सर्वेष्रश्राकिञ्चन्यायतनसमितिकमान्त्रेव संज्ञानासंज्ञायतनसुपसम्बद्ध-विदर्ति। दृदं वोधिमलस महामलस धानं। यदा बोधिमलो महासल एतानि च धानान्येतानि चाप्रमाणान्येतानि चाक्र्याणा- काणाकार जिङ्गानिमित्तेः समापद्यमानो श्रुत्तिष्टश्च सर्व्याकारज्ञतायां परिणामयतीयं वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारिभता। एवं खला-युक्षञ्चारदतीपुत्र वोधिसत्तोमहासत्तोमहायानसंप्रस्थित दह्युच्यते ।

पुनरपरमायुक्षञ्कारदतीपुत्र वोधिसत्त्वोमहासत्त्वो मैत्रीसहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनादयेनाप्रमाणेनावेरेणावावधेनामपत्नेन परिपूर्णैन सुभावितेन धर्मधातुपरमेलोक श्राकामधातुपर्यवसाने-दगदिगः स्पृरिलाऽधिमुच्यविहरति । म महाकहणासहगतेन चित्तेन विपुलेन महद्गतेनाद्वयेनाप्रमाणेनावैरेणाव्यावध्येनामपत्नेन परिपूर्णेन सुभावितेन धर्मधातुपरमेस्रोक श्राकाशधातुपर्यवसाने दमदिमः सुरिलाऽधिमुच्चविहरति। यमुदितायहगतेन चित्तेन विपुलेन महद्गतेनाद्येनाप्रमाणेनावैरेणाव्यावध्येनासपत्नेन परिपूर्णन सुभावितेन धर्माधातुपर्मेलोक श्राकाणधातुपर्यवसाने दणदिणः स्पृरिलाऽधिमुच्चविहरति । स उपेचासहगतेन चित्तेन विपुखेन महद्गतेनाद्येनाप्रमाणेनावैरेणाव्यावधेनामपुलेन परिपूर्णेन सुभावि-तेन धर्माधातुपरमेखोक श्राकामधातुपर्य्यवसाने दमदिमः स्कृरिला ऽधिसुच्यविहरति। स विविक्तं कामैर्व्विविक्तं पापकीरलुग्रलीर्ध्याः सवितर्कं सविचारं विवेक्तजं श्रीतिसुखं प्रथमं ध्यानसुपसम्पद्य-विदर्ति । यवितर्कं यविचाराणां युपप्रमादधात्मसम्प्रमादाचेतस एकोतिभावाद्वितर्कमविचारं समाधिजं प्रीतिसुखं दितीयं धान-मुपममद्यविहरति । स प्रीतीर्व्विरागाद्पेचकोविहरति । सृतिमान् मग्रजानन् सुखञ्चकारेण प्रतिसंवेदयति । यत्तदार्या त्राचचते उपेचकः सृतिमान् सुखविहारति निष्पृतिकं हतीयं धानसुप-

समयविदर्ति । ससुखस्य च प्रहाणात् दुःखस्य च प्रहाणात् पूर्व्यमे सौमनस्य दौर्भणस्यपोरसङ्गमाद् दुःखसुखसुपे चास्नृतिपरिग्रद्धं चतुर्थं ध्यानसुपसम्ययविदर्ति । स सर्व्यभोरूपणं ज्ञानां समितिकमान् प्रतिपद्यसंज्ञानामसङ्ग्रमानानवे संज्ञानाम् मनसिकारादनन्तमाकाग्रमित्याकाण्णानन्त्रायनसुपसम्ययविद्दर्ति । सर्व्यभ्रयाकाणानन्त्रायतनसमितिकमादनन्तं विज्ञानमिति विज्ञानानन्त्रायतनसुपसमयविद्दर्ति । सर्व्यभी विज्ञानानन्त्रायतनसमितिकमान्त्रास्ति किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतनसुपसम्ययविद्दर्ति । सर्व्यभ्रणाकिञ्चन्यायतनसमितिकमान्त्रेव संज्ञायतनसुपसम्यविद्दर्ति । अयं बोधिसन्तस्य
सद्यसन्त्रस्तिस्य

स खबु पुनर्वेषिधस्त्रोमझासतः सर्वाकारञ्जता प्रतिसंयुक्तेन विज्ञेन महाकरणापूर्वेङ्गसेन क्रियप्रहाणाय ध्यानाऽप्रमाणारूय समापत्तीः परेश्य श्रावष्टे देशवति । प्रकाशवति । विसर्जेवति । उत्ताशवति । विसर्वेषति । उत्ताशवति । विसर्वेषति । दिश्रति । द्यं वोधिसत्तस्य महासत्तस्य दानपारमिता । यद्दोधि-सत्तोमझासत्तस्तेरेव सर्वाकारञ्जता प्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारेष्यांना-प्रमाणारूप्यमापत्तीः समापद्यमानो व्यक्तिष्ट्य नान्येषां चित्तोन्तपादानामवकाशं ददाति । यदुत श्रावकचित्तानां वा प्रत्येकवुद्ध-चित्तानां वा । दयं वोधिसत्तस्य महासत्तस्य परास्तृष्टा श्रीकपार-पारमिता । यदोधिसत्त्रोमहासत्तः सर्वाकारञ्जता प्रतिसंयुक्तेर्मन-सिकारेष्यांनाप्रमाणारूप्यसमापत्तिमिविङ्गरतः एवं भवति ।

<sup>\*</sup> विश्वरिति पाठी युक्तः।

सर्वेमलानां क्षेत्रचयाय धर्में देशियामीति। या तेषां मन-चमता, रोचनता, व्यूपपरीचणताश्ववशेधनता। उपरिधायतनता। इयं वोधिसत्तस्य सहासत्तस्य चान्तिपार-मिता। यदा वोधिमलोमहामलः मर्वाकारज्ञता प्रतिसंय्क्तै-र्मनिसकारैधानाप्रमाणाद्ययसमापित्तभिर्व्विदरति । सर्वसत्तार्यञ्च सर्वाकारज्ञतायां वीर्थं नसं सयतीयं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य वीर्थ्यपार्मिता। यदा बोधिसत्त्वोमहासत्तः सर्व्याकार्ज्ञताप्रति-पंयुक्तेर्मनिषकारैः सर्वज्ञता ध्यानिवमोचसमापत्तीः समापद्यते च युक्तिष्ठते च न च श्रावकमूमौ वा प्रत्येकबुद्धमौ वा परिणामय-तीयं बोधिसत्तस्य महामत्तस्य धानपार्मिता। यदा बोधिसत्तो-महायतः सर्वाकारञ्चता प्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारैस्तानि प्रथमधाना-ऽङ्गानि दितीयधानाङ्गानि त्तीयधानाङ्गानि चतुर्थधानाङ्गानि । मेचीकरणासुदितोपेचाकामानन्यायतनं विज्ञानानन्यायतमाकिञ्च न्यायतनं नैव मंज्ञानामंज्ञायतनमनित्याकारेण दःखाकारेणा-नाताकारेणामानाकारेण ग्रुव्यताकारेणानिमित्ताकारेणाप्रणि-हिताकारेणाप्रत्यवेचमाणसा धानाप्रमाणकृष्यममापत्तीनीपस्मते। ताभिञ्च न मन्यते। इयं वोधिसलस्य महासलस्य प्रज्ञापारमिता। ददमायुग्रञ्कार्दतीपुच बोधिसलख महासलख प्रज्ञापार-

ददमायुग्रञ्कारदतीपुच बोधिमलख महामलख प्रज्ञापार-मितायां चरतो महायानं।

पुनरपरमायुक्षञ्कारदतीपुत्र वोधिषत्तस्य महासत्तस्य महा-यानं। यत् सर्व्याकारैः चलारि सृत्युपस्थानानि भावयति। सर्व्याकारेस्रलारि सम्बक्पहाणानि भावयति। सर्व्याकारैस्रतुर च्छिपादान् भावयति । सर्वाकारैः पश्चेन्द्रियाणि भावयति । सर्वाकारै: पञ्चवलानि भावयति । सर्वाकारै: सप्तवोध्याङानि भावयति । मर्व्याकारिरार्घाष्ट्राक्षमार्गं भावयति । मर्व्याकारिरार्घ-सत्यानि भावयति । सर्व्याकारिर्धानानिभावयति । सर्व्याकारै-रप्रमाणानि भावयति। सर्वाकारैरारू यसमापत्तीर्भावयति। सर्वाकारै विभोचान् भावयति । सर्वाकारैरनुपूर्वविद्वारसमा-पत्तीभावयति । सर्वाकारैः ग्रन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोच-मुखानि भावयति। पर्व्वाकारैरभिज्ञा भावयति। पर्व्वाकारैः समाधि भावयति । सर्वाकारिधारणीसुखानि भावयति । सर्वा-कारीसाथागतवसानि भावयति। सर्व्याकारी विभारतानि भाव-यति । सर्वाकारै प्रतिसम्बदो भावयति । सर्वाकारैमेशमैची भावधति। सर्वाकारैर्महाकदणां भावधति। सर्वाकारैरावे-णिकबृद्धधर्मान् भावयति । सर्व्वाकारैः सर्वेच्चतां भावयति । सर्वाकारैमार्गाकारज्ञतां भावधति। सर्वाकारैः सर्वाकारज्ञतां भावयति । ददमायुषाञ्कारदतीपुच बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं ।

युनरपरमायुश्वञ्चारदयीपुत्र वोधिसत्तोमहासत्तो मैती समाधि समापद्यते । सया सर्व्यसत्तास्तातयाः इत्यति नामधित कदणाञ्च समाधि समाधि समाधि समापद्यते । अपाकदण्यताञ्च सन्तेषु निर्णमयित । सुदिताञ्च समाधि समापद्यते । श्रहमेवं समाधियामीति सन्तेषु निर्णमयित । प्रपेचाञ्च समाधि समापद्यते । श्रास्त्रवचयण्-ताञ्च सन्तेषु निर्णयतीयं वोधिसन्तस्य महासन्तस्य प्रमाणेषु

चरतो दानपार्मिता। यदा वोधिसत्तोमहासत्तो थानाप्रमाणाकार्णिङ्गनिमित्तानि समापद्यते च युत्तिष्ठते च। न च त्रावकप्रत्येकनुद्धस्मौ परिणामयत्यन्यच सर्वाकारज्ञतायाः। दयं वोधिसत्तव्यः महासत्त्वसाप्रमाणेषु चरतोऽपराम्द्रद्या श्रीलपार्मिता।
यदा वोधिसत्तोमहासत्तव्यामिर्थानाऽप्रमाणाक्ष्यसमापत्तिमिरथवकीर्णा विहरति। श्राभ्याञ्च द्राभ्यां भूमिभ्यां श्रावकभूमये वा
प्रत्येकनुद्धस्मये वा नस्पृहेत्। सर्वाकारज्ञतेवास्य चमते रोचते
वेयं वोधिसत्त्वस्य महासत्तस्य प्रमाणेषु चरतः चान्तिपार्मिता।

थदा वोधियको महायकः धर्णाकारक्षताप्रतिषंपुक्तिस्वित्तोत्पादेरिनिचित्रधुरो विहरत्यकुण्णधर्मप्रहाणाय कुण्णधर्माय
सम्पदेरियं वोधियक्तस्य महायक्तस्याप्रमाणेषु परतो वीर्थपारमिता।
यदा वोधियको महायक एतानि च ध्यानान्येताञ्चाऽप्रमाणाक्त्यसमापत्तीञ्च समापयते। न च ध्यानाप्रमाणाक्त्यसमापत्तिवग्रेनोपपद्यते। न च ता त्राखादयित। न च ताभिः संद्वियते। इयं
वोधियक्तस्य महायक्तस्याप्रमाणेषु चरतो वीर्थपारमिता। यदा
वोधियक्तो महायकः सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तमंनिषकारैकाध्यानप्रमाणाक्त्यसमापत्तीः समापद्यते च व्यक्तिष्ठते च ताञ्चाऽनित्याकारेण दुःखाकारेणानात्माकारेणाणान्ताकारेणाऽप्रत्यताकारेणाऽनिमक्ताकारेणाऽप्रणिहिताकारेण प्रत्यवेचते। न च आवकाणाम्या
प्रत्येकवृद्धानाम्याऽवक्तामित। इयं वोधियक्तस्य महायक्तस्य
प्रज्ञापारमिता। इदमायुक्तकारद्वतीयुच वोधियक्तस्य महायक्तस्य
महायानम्।

्र पुनरपरमायुग्रण्हारदतीपुत्र बोधिमलस्य महामलस्य महायानं। यदधाताशून्यतायां ज्ञानं न चाऽतुपसमायोगेन। यदहिद्धीशून्य-तायां ज्ञानं न चाऽनुपलसायोगेन। यदधाताविहद्वाग्र्न्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपस्तसयोगेन। यच्छ्न्यताग्र्न्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपस्तभयोगेन । यनाहाग्र्न्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपस्तभ-योगेन्। यत्परमार्षश्च्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपलस्थयोगेन। यत् संस्तृतश्र्यतायां चानं न चाऽनुपलस्थागेन । यदसंस्तृतश्र्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपलस्थयोगेन । यदत्यन्तग्र्त्यतायां ज्ञानं न चाऽनुप-लस्ययोगेन । यदनवरायग्रस्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपलस्ययोगेन । यदनवकार्श्यस्यतायां ज्ञानं न चाऽतुपलक्षयोगेन। यस्रकतिश्र्स्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपन्नसायोगेन। यसर्वधर्माश्र्न्थतायां ज्ञानं न चाऽनुपलक्षयोगेन । यत् खलचणग्र्न्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपलका-योगेन । यदनुपचमाशून्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपचमायोगेन । यदभावग्रुत्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपलस्थयोगेन । यत् खभावग्रुत्य-तायां ज्ञानं न चाऽनुपलसायोगेन । यद्भावस्त्रभावश्र्न्यतायां ज्ञानं न चाऽनुपस्तकायोगेन । इदं बोधिमलस्य महामलस्य महायानम ।

पुनरपरमायुषाञ्कारदतीपुच बोधियलस्य महायलस्य महा-यानं। यत् सर्वधर्षीषु न विशेष्यते चित्तं समाहितमिति ज्ञानिमदं बोधियलस्य महायलस्य मह्यानं।

यन्त्रनित्यमिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । नानित्यमिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । न सुखमिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । न दुःखमिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । नात्मिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । नाऽनात्मिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । न ग्रुभमिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । नाऽग्रुभमिति ज्ञानं प्रवर्त्तते । दृदं वोधियन्तस्य महायनस्य महायानं । तज्ञाऽनुपन्नभूयोगेन ।

यानं। यदतीतेऽध्वनिज्ञानं प्रवर्त्तते। श्रनागतेऽध्वनिप्रवर्त्तते। प्रत्युत्पचेऽध्वनिप्रवर्त्तते। प्रत्युत्पचेऽध्वनिप्रवर्त्तते। न चास्य चिव्यध्यमुज्ञानमिदं वोधिषचस्य महासत्तस्य महायानं। तचातुपचक्षयोगेन। पुनरपरमायुश्वञ्कार-दतीपुच वोधिसत्तस्य महायानं। तचातुपचक्षयोगेन। यनकामधातौ ज्ञानं प्रवर्त्तते। न चाऽस्य कामक्ष्पारुष्यधातुषु ज्ञानमिद्मपि वोधियत्तस्य महासत्तस्य महायानं। वानं। तचाऽनुपचक्षयोगेन। पुनरपरमायुश्वञ्कारदतीपुच वोधि-सत्तस्य महायानं। यत्तेव वोकिकेषु ज्ञानं प्रवर्त्तते। न चाऽस्य महायानं। यत्तेव वोकिकेषु ज्ञानं प्रवर्त्तते। न खोकोत्तरेषु व साश्रवेषु न न चास्य वोकिक कोकोत्तरेषु धर्मेषु ज्ञानं प्रवर्त्तते। नाऽसंक्षतेषु। न चास्य वोकिक कोकोत्तरेषु धर्मेषु न सा-श्रवर्त्तते। नाऽसंक्षतेषु। न चास्य वोकिक कोकोत्तरेषु धर्मेषु न सा-श्रवर्त्तते। नाऽसंक्षतेषु न संक्षतासंक्षतेषु धर्मेषु ज्ञानमिदमायुश्वञ्कारदती-पुच वोधिसत्तस्य महासनस्य महासनस्य महायानं तचाऽनुपचक्षयोगेन। श्राह।

कियतायुष्मन् पूर्णं वोधिसत्तो महामत्तो महायानसमाह्द हत्युचते। पूर्णं त्राह । ददमायुष्मञ्कारद्वतीपुत्र वोधिसत्तो महान्मतः प्रज्ञापारिमतायां चरन् दानपारिमतां समारोहित । स नैव दानसुपत्तभते। न दानपारिमतां न वोधिसत्तं न प्रतिग्राह्मतं न तान् मनस्कारात्तपत्तभते। एवं खलु वोधिसत्तो महासत्तो महायानसमाह्द दत्युचिते। श्रत्युपत्तस्योगेन। दहायुष्मञ्कारदती-पुत्र वोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् श्रीनपारिमतां

समारोहति। स नैव भी जसुपजभते न भी जपार्मितां न बोधियनं न तान् मनिषकारानुपलभते। एवं खल् बोधियत्वो महायत्वः भीजपार्मितासमारूढ दत्य्चते। अनुपन्नमयोगेन। दहायुषाञ्कार-दतीपुच वोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञापारमितायां चर्न चान्तिपार-मितां समारोहित । स नैव चान्तिसुपलभते न चान्तिपारिमतां न बोधिसत्तं न तान् मनसिकारानुपलभते। एवं खल् बोधि-मनोमहायनः चान्तिपारमिता समारूढ़ दत्य्चते। अनुपन्ध-योगेन। दहायुषाञ्कारदतीपुत्र वोधिमलोमहासलः प्रज्ञापार-मितायां चरन वीर्थ्यपारमितां कमारोहित। स नैव वीर्थमुप-लभते न वौर्य्यपारमितां न बोधिसलं न तान् मनसिकारातुप-समते। एवं खल् बोधिमलोमहामलो वीर्थ्यपार्मिता समारूढ् इत्युच्यते। अनुपत्तसायोगेन। इहायुष्यञ्कारदतीपुच नोधिसत्तो महामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् ध्यानपार्मितां समारोहित। स नैव धानसुपलभते न धानपार्मितां न बोधिशलं न तान मनिसकारानुपचभते। एवं खज् बोधिसन्वोमहासन्वो धानपार-मिता समारूढ़ इत्युचितेऽनुपलकायोगेन। इहायुक्ष उक्कार्दती पुत्र वोधिसत्वोमहासत्वः प्रज्ञापार्मितायाञ्चरन् प्रज्ञापार्मितां समा-रोहति। स नैव कुप्रकथर्मसुपलभते। नाऽकुप्रलं न लौकिकं न जोकोत्तरं न संख्वतं नाऽपंख्वतं न साअवं नाऽनाअवं धर्मा-सुपस्तभते। नापि प्रज्ञां न प्रज्ञापार्मितासुपस्तभते न वीधिमस्वं न तान् मनसिकारानुपलभते। एवं खलु बोधिसलोमहासत्तः प्रज्ञापार्मिता समारूढ दत्युच्यते । अनुपन्नभयोगेन ।

पुनरपरमाय्याञ्कारदतीपुच बोधिमलोमदामलोऽध्यवकीर्णैः चर्चाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तीर्मनसिकारैरथाताशून्यतां भावयति। भावनाविभावनार्येन । तचाऽनुपलकायोगेन । श्रवावकीर्णैः सर्वा-कारज्ञता प्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारैवे सिद्धाश्चितां भावधित । भावना-विभावनार्थेन । तचाऽतुपलकायोगेन । श्रव्यवकीर्णैः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंय्क्रेर्भनस्वारिर्ध्यातावहिद्धांशून्यतां भावयति । भावना-विभावनार्थेन । तचाऽनुपत्तभयोगेन । श्रव्यवकीर्णैः सर्वाकारज्ञता प्रतिषंयुक्तेर्भनशिकारै: श्रन्यताशून्यतां भावयति । भावनाविभा-वनार्थन । तचाऽनुपलसायोगेन । श्रयावकीर्णः सर्वाकारज्ञता प्रति-संयुत्तीर्भनसिकारैभेचाश्रूत्यतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचाऽनुपलक्षयोगेन। अयवकी है: सर्वाकार ज्ञता प्रतिसंयुर्केर्भन-मिकारै: परमार्थश्चन्यतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचा-ऽनुपलमायोगेन । श्रयवकीणैः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारैः संस्कृतशून्यतां भावयति। भावनाविभावनार्थेन। तचाऽनुपलमा-योगेन। श्रयवकीणैः सर्वाकारज्ञता प्रतिस्युक्तेर्भनिकारीरसंक्षत-श्रान्थतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचाऽनुपलकायोगेन । त्रव्यवकीर्णेः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तिर्भनस्कारेरत्यनस्यतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तच्चाऽन्पलकायोगेन । श्रव्यव-कीर्णैः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारेरनवरायग्रून्यतां भाव-यति । भावनाविभावनार्थेन । तचाऽनुपलभायोगेन । श्रव्यवकीणैः यर्जाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तिर्भनसिकारीर्नवकारशून्यतां भावयति। भावनाविभावनार्थेन । तचाऽनुपस्तभायोगेन । श्रव्यवकीर्णः मर्वा- कारज्ञता प्रतिषंयुक्तेर्भनिषकारैः प्रक्रतिग्र्न्यतां भावयति । भावनाविभावनार्णेन । तज्ञाऽनुपलक्षयोगेन । श्रय्यवकीर्णः धर्व्याकारज्ञता
प्रतिषंयुक्तेर्मनिषकारैः सर्वधर्षाग्र्न्यतां भावयति । भवनाविभावनार्णेन । तज्ञाऽनुपलक्षयोगेन । श्रय्यवकीर्णः सर्व्याकारज्ञता प्रतिगंयुक्तेर्मनिषकारैः खल्चलग्र्न्यतां भावयति । भावनाविभावनार्णेन तज्ञाऽनुपलक्षयोगेन । श्रय्यवकीर्णः सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेगंनिषकारैरनुपलक्षयोगेन । श्रय्यवकीर्णः सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्भनिषकारिरभावग्र्न्यतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तज्ञाऽनुपलक्षयोगेन । श्रय्यवकीर्णः सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्भनिषकारैः
स्वभावग्र्न्यतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तज्ञाऽनुपलक्ष्मयोगेन । श्रय्यवकीर्णः सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्भनिषकारैरभावस्वभावग्र्न्यतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तज्ञाऽनुपक्षभयोगेन । श्रय्यवकीर्णः सर्व्याकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्भनिषकारैरभावस्वभावग्र्न्यतां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तज्ञाऽनुपक्षभयोगेन ।

पुनरपरमायुष्णञ्कारदतीपुत्र बोधिमत्त्रोमहाधन्तोऽव्यवकीर्णैः 
गव्यक्तारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारै चलारिसृत्युपस्थानानि भावयति। भावनाविभावनार्थेन। तचाऽतुपच्चभायोगेन। श्रव्यवकीर्णैः
गव्यक्ति। भावनाविभावनार्थेन। तचाऽतुपच्चभायोगेन। श्रव्यवकीर्णैः
गव्यक्ति। भावनाविभावनार्थेन। तचाऽतुपच्चभायोगेन। श्रव्यवकीर्णैः
गव्यक्ति। भावनाविभावनार्थेन। तचाऽतुपच्चभायोगेन। श्रव्यवकीर्णैः
गव्यक्ति। भावनाविभावनार्थेन। तचाऽतुपच्चभायोगेन। श्रव्यवकीर्णैः गव्यक्ति।
भावनाविभावनार्थेन। तचाऽतुपच्चभायोगेन। श्रव्यवकीर्णैः गव्यक्ति।
भावनाविभावनार्थेन। तचाऽतुपच्चभायोगेन। श्रव्यवकीर्णैः गव्यक्ति।

विभावनार्थेन । तचाऽन्तपस्तमायोगेन । श्रव्यवकीर्थेः सर्वाकार्श्वता प्रतिषंयुक्तिर्भनिषकारैः पञ्चवलानि भावयति । भावनाविभावनार्थन । तचाऽनुपत्तसयोगेन। श्रव्यवकीणै: सर्व्याकारज्ञता प्रतिषंयुक्तैर्भनिस-कारैः सप्तबोधाङ्गानि भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तञ्चा-उनुपलस्थायोगेन । श्रव्यवकीणैं: सर्व्याकारश्चता प्रतिसंयुक्तिर्मनिस-कारैरार्घ्याष्टाङ्गमार्गं भावयति । भावनाविभावनार्धेन । तचाऽनुप-लसयोगेन। श्रयवकीणैं: सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेर्भनसिकारै-रार्थमत्यानि भावयति । भावनाविभावनार्थेन। तचाऽत्रपत्तभयोगेन। सर्वाकार ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भनिधकारै श्वलारि ध्यानानि भावयति । तचाऽनुपन्तस्योगेन । श्रव्यवकीर्णैः सर्वाकार्ञ्चताप्रति-यंयुक्तैर्मनिषकारैश्वलार्थ्यप्रमाणानि भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचाऽनुपलसायोगेन । श्रव्यवकीर्णेः सर्वाकार्श्वताप्रतिसंय्क्रीर्भनसि-कार्यमापत्तीर्भावयति । भावनाविभावनार्थेन। तचाऽनुस्त्रभयोगेन। ऋखवनीणै: सर्वाकार्ज्ञताप्रतिसंयुर्क्तभेनसि-कारैरष्टौ विमोचान् भावयति । भावनाविभावनार्थन । तचाऽतुप-समयोगेन। श्रयवकी भैं: सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्भनसिकारे भे-बानुपूर्व्वविद्वार्षमापत्ति भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचा-ऽनुपत्तमायोगेन । श्रयावकीर्षे: सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनसिकारैः श्रन्थतानिभित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखानि भावयति । भावना-विभावनार्थेन । तचाऽनुपलस्थयोगेन । श्रयवकीर्णेः सर्व्याकार ज्ञता-प्रतिसंयुक्तैर्भनसिकारैरभिज्ञाभावयति। भावनाविभावनार्थेन । तचा-ऽनुपत्तमायोगेन । त्रथावकीणैः धर्वाकार्ज्ञताप्रतिषंशुक्तेर्भनिषकारैः समाधीन् भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचाऽनुपस्तमायोगेन । श्रव्यवकीर्णे: सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनसिकारेधारणीसुखानिभाव-यति । भावनाविभावनार्धेन । तचाऽनुपखसायोगेन । श्रयवकीर्णैः सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्भनसिकारैसाथागतवलानि श्रयवकी भैं: तद्याऽनुपलभयोगेन । भावनाविभावनार्थेन । सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्सनसिकारै यक्तारिवैगारद्यानि भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचाऽनुपत्तमायोगेन । श्रयवकीर्णेः सर्वा-कारज्ञताप्रतिसंयुक्तैर्मनिषकारैश्वतत्रः प्रतिसम्बिद् भावनाविभावनार्धेन। तचाऽनुपलसायोगेन। श्रयवकीर्णेः सर्वाकार-ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिषकारैर्महामेत्री भावयति। भावनाविभावनार्थन। तचाऽनुपस्तस्योगेन । त्रव्यवकीर्णैः सर्व्याकार ज्ञताप्रतिसंयक्तर्मनिस-कार्रेभेहाकर्णां भावयति । भावनाविभावनार्थेन । तचाऽतुपस्म-योगेन। श्रयवकीर्णैः सर्व्याकारज्ञताप्रतिसंयुक्तीर्भनसिकारैरष्टादणा-वेणिकबुद्धधर्मान् भावयति । भावनाविभावनार्धेन । तचाऽतुप-लभयोगेन। एवं खल्वायुग्नाञ्कारदतीपुत्र बोधिसत्त्वोमदासत्त्वो-महायानसमारूढ़ द्रह्मचते ।

पुनरपरमायुषाञ्कारदतीपुन बोधिसत्तोमहासत्त एवं जानाति।

श्ववहारमानं मेतद्यद्त बोधिसत्त इति बोधिसत्ताऽनुपन्नश्चितासुपादाय। नाममानमेतद्यदुतक्षं क्ष्पाऽनुपन्नश्चितासुपादाय।

नाममानमेतद्यदुतवेद्नावेद्नाऽनुपन्नश्चितासुपादाय। नाममानमेतद्यदुतवंज्ञायंज्ञातुपन्नश्चितासुपादाय। नाममानमेतद्यदुतवंख्काराः

संस्काराऽनुपन्नश्चितासुपादाय। नाममानमेतद्यदुतविज्ञानं विज्ञाना-

ऽत्पन्नस्थितासुपादाष । नाममाचमेतद्यदुतचनुश्चनुरणुपन्नस्थिता-सुपादाय । नाममाचमेतद्यदुतश्चोचं श्रोचाऽतुपन्नस्थितासुपादाय । नाममाचमेतद्यदुतश्चोचं श्रोचाऽतुपन्नस्थितासुपादाय । नाममाचनेतद्यदुतकायः सेतद्यदुतिकक्षाजिक्षाऽतुपन्नस्थितासुपादाय । नाममाचमेतद्यदुतकायः सनोऽतुपन्नस्थितासुपादाय । नाममाचमेतद्यदुतकाः मनोऽतुपन्नस्थितासुपादाय । नाममाचमेतद्यदुतकाः प्रव्याऽतुपन्नस्थितासुपादाय । नाममचमेतद्यदुतकाः ग्रन्थाः श्राद्याय । नाममचमेतद्यदुतकाः ग्रन्थाः प्रद्याय । नाममचमेतद्यदुतकाः ग्रन्थाः प्रद्याः स्थाऽतुपन्नस्थितासुपादाय । नाममाचमेतद्यदुतक्षां स्थाऽतुपन्नस्थितान्सुपादाय । नाममाचमेतद्यदुतक्षां स्थाऽतुपन्नस्थितान्सुपादाय ।

नाममाचमेतचदुतचनुः विज्ञानं चनुर्विज्ञानाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतश्रोचिवज्ञनं श्रोचिवज्ञानाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतप्राणिवज्ञानं प्राणिवज्ञानाऽनुपनिश्चतासुपादाध । नाममाचमेतचदुतिकाविज्ञानं निज्ञाविज्ञानाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतकायिवज्ञानं कायिवज्ञानाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतमनोविज्ञानं मनोविज्ञानाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतचनुःसंस्थर्भञ्चनुःसंस्थार्थऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतप्रोचमंस्थर्भः
श्रोचसंस्थर्भाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतिज्ञासंस्थर्भः
प्राणसंस्थर्भाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतिज्ञासंस्थर्भः
जिज्ञासस्यर्भाऽनुपन्नस्थितासुपादाध । नाममाचमेतचदुतिज्ञासंस्थर्भः

कायसंख्यार्रत्यक्रितासुपाद्य । नाममाचमेतयदुतमनःसंख्यारं मनःसंख्यारत्यक्षितासुपाद्य । नाममाचमेतयदुतचनुःसंख्या-जावेदना चनुःसंख्याजावेदनारन्यक्षितासुपादाय । नाममाचमेत-यदुतश्रोचसंख्याजावेदनाश्रोचसंख्याजावेदनारन्यक्षितासुपादाय । नाममाचमेतयदुतप्राण्संख्याजावेदनाप्राण्संख्याजावेदनारन्यक्षि-तासुपाद्य । नाममाचमेतयदुतिज्ञासंख्याजावेदना जिङ्कासंख्या-जावेदनारन्यक्षितासुपादाय । नाममाचमेतखदुतकायसंख्या-जावेदनाकायसंख्याजावेदनारन्यक्षितासुपादाय । नाममाचमेत-यदुतमनःसंख्याजावेदनामनःसंख्याजावेदनारन्यक्षितासुपादाय ।

 नाममाचमेतचदुतोपादानसुपादानाऽतुपखिक्षतासुपादाय । नाम-माचमेतचदुतभवोभवाऽतुपखिक्षतासुपादाय । नाममाचमेतचदुत-जातिजात्यनुपखिक्षतासुपादाय । नाममाचमेतचदुतजरामरणं जरामरणाऽतुपखिक्षतासुपादाय ।

नाममा चमेतचदुतदानपार मितादानपार मिताऽनुपस्थिता-सुपादाय । नाममा चमेतचदुतभी खपार मिताभी खपार मिताऽनुप-स्थिता । नाममा चमेतचदुतभी खपार मिताऽनुप-स्थिता सुपादाय । नाममा चमेतचदुतची खपार मिताऽनुपस्थिता । नाममा चमेतचदुतची खपार मिताऽनुपस्थिता सुपादाय । नाममा चमेतचदुतध्यानपार मिताध्यातपार मिताध्यातपार मिताध्यातपार मिताध्यातपार मिताध्यातपार मिताध्यापार मिताऽनुपस्थिता सुपादाय । नाममा चमेतचदुत प्रभाषार मिताऽनुपस्थिता सुपादाय ।

नाममाचमेतचदुताऽध्यात्मग्र्ःस्वताऽध्यात्मग्रःस्वतः दुपिक्षितासुपादाय। नाममाचमेतचदुतविद्धांग्रः यताविद्धांग्रःस्वताऽस्यत्व स्वितासुपादाय। नाममाचमेतचदुताऽध्यात्मविद्धांग्रःस्वताऽध्यात्म-विद्धांग्रःस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। नाममाचमेतचदुत-महाग्रःस्वताग्रःस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। नाममाचमेतचदुत-परमार्थग्रस्वतापरमार्थग्रस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। नाममाचमेतचदुत-परमार्थग्रस्वतापरमार्थग्रस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। नाममाच-मेतचदुत्वसंक्वतग्रःस्वताद्वस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। नाम-माचमेतचदुताऽसंक्वतग्रःस्वताऽसंक्वतग्रस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। नाममाचमेतचदुताऽत्वनग्रस्वताऽस्वनग्रस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। नाममाचमेतचदुताऽनवत्राग्रस्स्वताऽस्वनग्रस्वताऽनुपक्षितासुपादाय। यादाय । नाममाचमेतचदुताऽनवकारग्रस्यताऽनवकारग्रस्यताऽतप-बिध्यतासुपादाय । नाममाचमेतचदुतप्रकृतिग्रस्यताप्रकृतिग्रस्यता-उत्तपन्निध्यतासुपादाय । नाममाचमेतचदुतस्वक्षचणग्रस्यता-ग्रस्यताऽत्तपन्निध्यतासुपादाय । नाममाचमेतचदुतस्वक्षचणग्रस्यता-स्वक्षचणग्रस्यताऽत्तपन्निध्यतासुपादाय । नाममाचमेतचदुताः स्वस्य-ग्रस्यताऽतपन्नभग्रस्यताऽत्तपन्निध्यतासुपादाय । नाममाचमेतचदुता-भावग्रस्यताऽभावग्रस्यताऽत्तपन्निध्यतासुपादाय । नाममाचमेतचदुता-स्वभावग्रस्यतास्यावग्रस्यताऽत्तपन्निध्यतासुपादाय । नाममाचमेतच्यत्वताः स्वद्वताःभावस्यतादस्यताऽभावस्थमावग्रस्यताऽत्तपन्निध्यतासुपादाय ।

नाममात्रमेतचदुतचलारिस्यत्युपक्षानानि चलारिस्यत्युक्षाऽतुप-चिम्यत्येयद्दाय्विधास्यादाय। नाममात्रमेतचदुतचलार-च्छित्यादाः चलारिच्छिद्धिपादाऽतुपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतच मेतचदुतपञ्चिद्धियाणीव्दियोऽत्युचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतच चदुतपञ्चवलानिवलाऽतुपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतचदुताक्या-वोधङ्गानिवोधङ्गाऽतुपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतचदुतार्था-हाङ्गमार्ग त्रार्थ्याद्वायाचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतच चदुतार्थ्यस्त्यानि त्रार्थ्यस्त्याऽतुपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतच चदुतार्थ्यस्त्यानि त्रार्थ्यस्त्याऽतुपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतच चदुतार्थ्यस्त्यानि श्वार्थ्यस्त्यासुपादाय। नाममात्रमेतचदुताद्व्यमा-पत्त्य त्राष्ट्रपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतचदुताह्यताच्य विमोचाःविमोचाऽतुपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतचदुताहुताही विमोचाःविमोचाऽतुपचिध्यतासुपादाय। नाममात्रमेतचदुताहुनाही पूर्वविद्वारसमापत्तयोऽतुपूर्वविद्वारसमापत्यतुपन्थितासुपादाय । नाममाचमेतसद्तग्र्न्यतानिमित्ताप्रणिहीतविमोचमुखानिग्र्न्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखाऽतुपचितासुपादाय। नाममाचमेत-चदुताऽभिज्ञाभिज्ञाऽनुपबन्धितासुपादाच । नाममात्रमेतचदुतसमा-धयः समाध्यनुपन्नश्चितासुपादाय। नाममात्रमेतद्यद्तधार्णीसुखा-निधारणी सुखानुपचितासुपादाय। नाममाचमेतचदुतद्गतथागत-बलानि तथागतबलाऽनुपलिकासुपादाय। नाममाचसेतद्यदुत-चलारिवैभारदानि वैभारदातुपच्यितासुपादाय। नाममाचमेत-चद्तचतसः प्रतिमस्विदः प्रतिमस्विदनुपस्विधतासुपाद्यः। नाम-माचमेतचद्तमहामैचीमहामैत्रानुपलिक्षतासुपादाय । नाममाच-मेतदाद्तमहाकरणामहाकरणाऽनुपचित्रतासुपादाय । नाममाच-मेतद्यदुताष्टादभावेणिकानुदूधमाः भावेणिकनुदूधमःत्रिपविद्यता-सुपादाय । नाममाचमेतरादुततथतातथत्र प्रविधासुपादाय । नाममाचमेतचद्ताऽवितयताऽवितयतानुपंचित्रासुपादाय। नाम-माचमेतद्यद्तधर्मताधर्मताऽनुपल्थितासुपादाय । नाममाचमेतद्य-द्तधर्मधातुधर्मधालनुपन्थितासुपादाय। नाममात्रमेतयद्तधर्म-स्मितिताधर्मस्मितिताऽनुपस्विधातासुपादाय। नाममात्रभेतद्यद्त-धर्मनियामताधर्मनियामताऽनुपचित्रतासुपादाय। नाममाचमेत-चद्तभूतकोटिभूतकोव्यनुपन्धितासुपादाय। नाममाचमेतचदुत-बोधिर्व्वीध्वनुपन्नियासुपादाय। नाममाचमेतद्यदुत्वुद्धो बुद्धानुप-बिक्षतासुपादाय। एवं खल्लायुक्षञ्कारदतीपुत्र बोधिसत्तो महासन्तो महायानसमाद्ध दल्यते।

पुनरपरमायुष्पञ्कारदतीपुंच बोधिसत्तोमहामत्तः प्रथमचित्तोत्-पादसुपादाय बोधियत्तं सर्व्वाभिज्ञां परिपूर्व्यसत्तान् परिपाचयति । बुद्धचेत्रेण बुद्धचेत्रं संकामित । बुद्धानां भगवतां सत्कारेणताचे गुरुकर खताये माननताये पूजनताये घोऽयं जापयिक सेघां बुद्धानां भगवतां पूजासल्कारणविधिस्तेषां बुद्धानां भगवतामन्तिकाद्वस्त्रं भ्रुणोति । धदुत एवमेव बोधिसत्तयानं । स तदोधिसत्त्वयान-मभिरुह्य बुद्धचेत्रेण बुद्धचेत्रं संकामन् बुद्धचेत्रञ्चपरिश्रोधयति । मलांश्च परिपाचयति । न चाऽस्य बुद्धचेत्रमंज्ञाप्रवर्त्तते । मोऽइय-भूमी स्मिलायादृग्रेनात्मभावेन ग्रकोति मर्त्यानामधे कर्त्तुं तादृग्र-माताभावं सञ्चिन्यपरिग्टइति । स न जातु तेन यानेन विरहितो भवति । यावत् सर्व्वाकारज्ञतामनुप्राप्नोति । स सर्व्वाकारज्ञतामनु-प्रायधर्मानकं प्रवर्त्तयति श्रप्रवर्त्तनीयं श्रावकप्रत्येकनुद्धैः। सर्वदेव-नागयचगन्धर्वासुरगर्दक्तिन्तरमहोरगमनुष्यामनुष्येण कोनेन। तसाऽनुत्तरां सम्यन्सन्नेधिमभिमनुद्वस्य पूर्वसां गङ्गानदीवालुकोपमेषु कोकधातुषु बुद्धाभगवन्तोवण भाषन्ते यग्र उद्गीरचिना घोषमनुत्रावचन्ति। एषोऽसुस्मिन् स्रोकधातौ बोधिसत्त्रोमहासत्त्रो महायानमनुत्तरयान प्रवर्यानमभिरुह्य सर्वा-कारज्ञतामनुप्राप्तः सर्व्याकार्ज्ञतामनुप्राप्यधर्मन्त्रं प्रवर्त्तयति । द्चिणसं दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधात्षु बुद्धाभगवन्तो वर्षं भाषन्ते यग उद्गीरयन्ति । घोषमनुत्रावयन्ति । एषोऽसुश्चिन् जीकधातौ बोधिसची महासची महायानमतुत्तर्यानं प्रवर्यान मिन्द्ञ सर्व्याकार्ज्ञतामनुपाप्तः सर्व्याकार्ज्ञतामनुपायधमीचकां प्रवक्ति । पश्चिमायां दिशि गङ्गानैदीवालुकोपसेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवन्तो वर्णाभाषन्ते यद्य उद्गीरयन्ति घोषमनुश्रावयन्ति। एषोऽसुश्चिन् कोकधातौ बोधिसचो महासचो महायानमनुत्तर-वानं प्रवर्वानमभिरुद्ध सर्व्याकारज्ञतामनुप्राप्तः सर्व्याकारज्ञता-मतुप्राप्यधर्माचकं प्रवर्त्तयति । उत्तरस्यां दिशि गङ्गानदीवानुकोप-मेषु जीकधात्षु बुद्धाभगवन्ती वर्षं भाषन्ते यग जद्गीरयन्ति घोषमनुआवयन्ति। एषोऽसुश्चिन् खोकधातौ बोधिसत्तो महामत्त्रो महायानमनुत्तर्यानं प्रवर्यानमभिरुद्ध सर्वाकारञ्जतामनुप्राप्तः षर्वाकारज्ञतामनुप्राप्यधर्मनकं प्रवर्त्तयति । पूर्वद्विणखान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु स्रोकधात्र्षु बुद्धाभगवन्तो वर्णे भाषनी यग्र उद्गीरयन्ति घोषमनुत्रावयन्ति । एषोऽमुश्चिन् लोकधातौ बोधि-मलो महमलो महायानमतुत्तर्यानं प्रवर्यानम्भित्व सर्ज्ञाकार-ज्ञतामनुप्राप्तः धर्व्वाकारज्ञतामनुप्राप्यधर्मपुर्के प्रवर्त्तयति । दचिण-पश्चिमायां दिणि गङ्गानदीवाजुकोप्रमेषु जोकधातुषु बुद्धाभगवन्ती वर्णे भाषने यग उद्गीरयनि घोषमतुत्रावयन्ति। एषोऽसुमिन् क्रोकधातौ बोधिमचो महामचो महायानमनुत्तर्यानं प्रवर्यान-मभिरुद्य सर्व्वाकारज्ञतामनुप्राप्तः सर्व्वाकारज्ञतामनुप्राप्यधर्माचक्रं प्रवर्त्तयिना। पश्चिमोत्तरस्यां दिशि गङ्गानदीवाबुकोपसेषु स्रोक-धातुष बुद्धाभगवन्तो वर्ष भाषनी यग उद्गीरयन्ति घोषमनुत्राव-यन्ति। एषोऽसुधिन् खोकधातौ बोधिसचो महासचो महायान-मनुत्तर्यानं प्रवर्थानमभिरह्य सर्वाकारज्ञतामनुप्राप्तः सर्वाकार-ज्ञतामनुप्राप्यधर्मं चक्रं प्रवर्त्तयति । उत्तरपूर्व्यखां दिशि गङ्गानदी- वालुकोपमेषु लोकधातुषु बुद्धीभगवन्तो वर्णं भावन्ते यग्र उद्गीर-यन्ति। घोषमनुश्रावयन्ति। एषोऽसुश्चिन् लोकधातौ वुद्धाभगवन्ती वर्णे भाषनी यग्न उद्गीरयन्ति घाषमनुश्रावयन्ति। एषोऽसुभिन् लोकधातौ बोधिसत्तो महामलो महायानमतुत्तर्यानं प्रवर्यान-सभित्ह्य सर्व्वाकाज्ञतामनुप्राप्तः। सर्व्वाकार् ज्ञतामनुप्राप्यधर्मनकः प्रवर्त्तयति । श्रधस्तादिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु लोकधातुषु बुद्धाभगवन्तो वर्षे भाषन्ते यग्न उद्गीरयन्ति। घोषमनुश्रावयन्ति। एषोऽसुमिन् लोकधातौ बोधिसलो महायलो महायानमनुत्तर-यानं प्रवर्यानमभिरुद्ध सर्व्वाकारज्ञतामनुपाप्तः सर्व्वाकारज्ञतामनु-प्राप्यधर्मचकं प्रवर्त्तयति। उपरिष्टादिशि गङ्गानदीवाजुकोपमेषु क्रोकधातुषु बुद्धाभगवन्तो वर्णं भाषन्ते यग उद्गीरयन्ति । घोष-मनुत्रात्यन्ति। एषीऽसुधिन् लोकधातौ बोधिसत्तो महासत्ती महायामनुत्तर्याने प्रवर्यानमभिरुह्य सर्व्याकारज्ञतामनुप्राप्तः सर्वाकारज्ञतामनुप्रायधर्माचकं प्रवर्त्तयति। एवं खल्वायुषाञ्कारदती-पुत्र वोधियत्वो महासत्त्वो महायानसमाद् इत्यूचिते ।

श्रयायुधान् सुम्रुतिर्भगवन्तभेतद्वोचत्। महायज्ञाह् सम्बद्धाः महायज्ञाह् सत्र भगवन्त्रुच्यते। कियता भगवन् वोधि-सलोमहायल्यो महायज्ञाह् सम्बद्धाः हत्युच्यते। एवसुक्ते भगवाना-युध्यन्तं सुम्रुति भेतद्वोचत्। इह सुम्रुते वोधिसलोमहास्रुल्ये भहायानस्त्राहं सम्बद्धः। यदुत दानपार्शमतासन्नाहं सम्बद्धः शील-पार्शमतासन्नाहं सम्बद्धः वीर्ध्यपार्शमतासन्नाहं सम्बद्धः यानपार्शमतासन्नाहं सम्बद्धः यानपार्शमतासन्नाहं सम्बद्धः यानपार्शमतासन्नाहं सम्बद्धः यानपार्शमतासन्नाहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्नाहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्तानित्रसन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्ताहं सम्बद्धः सम्बद्धः यानपार्श्यतासन्तासन्ताहं सम्बद्धः सम्यस्य सम्बद्धः सम्व

सन्नद्ध । त्रध्यात्मश्र्त्यतासनाहं सन्नद्ध बहिद्धीश्र्त्यतासनाहं सन्नद्ध । अध्यात्मविद्धीग्र्न्यतामनाहं मन्नद्य ग्र्न्यताग्र्न्यतामनाहं मनद्य महाग्र्न्यतामचार्च सन्नद्य परमार्थग्र्न्यतामन्नार्च मन्नद्य संस्कृत-ग्र्न्यतासनाहं सन्हा असंक्षतग्र्न्यतासनाहं सन्हा अत्यनग्र्न्यता-सनाहं सन्नह्य अनवरायश्च्यतासनाहं सन्नह्य अनवनारश्च्यता-सनाइं सन्हा प्रकृतिग्र्त्यतामनाइं सन्हा सर्वधर्मग्र्त्यतासनाइं यनचा खनचणश्र्यतामनाचं मनचा ऋतुपनभश्यतामनाचं मनचा त्रभावग्र्न्यतायनाचं यनहा खभावग्र्न्यतायनाचं यनहा त्रभाव-खभावग्र्त्यतामचार्चं मचद्या। सृत्युपखानमचार्चं मचद्या सम्यक्-प्रहाण्यनाहं यनचा ऋद्विपाद्यनाहं यनचा र्न्ट्रिययनाहं यनचा वन्नयनाचं यसचा वोध्यद्गमनाचं यसचा वार्धाष्टाद्गमागेयनाचं मन्ह्य त्रार्थ्यस्यमञ्जाहं सन्बद्ध ध्यानसमारं सुरुष प्रमाणसमाहं सन्न प्रारूषमगपत्तिमनारं सन्न विमोन्सनारं सन्न प्रन्-पूर्वविद्वारसमापत्तिसन्नाइं सन्नद्धा श्र्न्यतानिमिन्ताप्रणिदितवि-मोचमुखमनाहं मनहा ममाधिमनाहं मनहा त्रभिज्ञामनाहं मनहा धारणीसुखसनाहं समझ तथागतवलसनाहं सनझ वैप्रारदसनाहं बन्न प्रतिसम्बित्सनाहं सन्न महामैत्रीयनाहं सन्न महानहणा-स्वाहं स्वद्य श्रष्टाद्यावेणिकवुद्धधर्मस्वाहं स्वद्य सर्वावार-ज्ञतासनाचं सन्दा बुद्धविग्रहसनाचं सन्दा। रयं निसाहसं चोकधात्रनाभयास्पुरिला। पूर्वस्थां दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् क्रोकधाद्धनाभयास्प्रति। दिचिषस्यां दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् कोकधात्रनाभयास्पुरति। पश्चिमायां दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान लोकधाद्वनाभयास्पुरति। उत्तरस्थां दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् क्षोकधात्न्ताभयास्पुरति। पूर्व्वदिचणस्यां दिश्रि गङ्गानदीवाकुकोप-मान् स्रोकधाद्धनाभयास्पुरति । दिचणपश्चिमायां दिग्रि गङ्गा-नदीवानुकोपमान् कोकधाह्नाभवास्पुरति । पश्चिमोत्तरस्यां दिणि गंङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधाह्यनाभयास्पुरति । उत्तर-पूर्वेचां दिग्नि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधात्वनाभवास्पुरति। त्रधस्ताद्दिपि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधा**द्धनाभ**यास्पुरति । **उपरिष्टाद्दि**णि गङ्गानदीवाजुकोपमान् जोकघाद्यनाभवास्कुरति । इसं चिमाइसमहासाइसलोकधातं षद्विकारं प्रकम्य पूर्विसा दिग्रि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधात्नन् षद्विकारान् प्रकमयति । द्चिणस्यां दिशि गङ्गानदीवाकुकोपमान् कोकधाह्नन् पिङ्कारान् प्रकल्पयति । रख्यायां दिशि गक्निनदीवानुकोपमान् नोकधादन् षड्विकारान् प्रकथयति । उत्तरस्यां दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् कोकधद्धन् पश्चिकारान् प्रकम्पेयति । पूर्वदिचिणस्यां दिशि गङ्गा-नदीवाजुकोपमान् जोकधाद्धन् षड्विकारान् प्रकम्पयति । दचिण-पश्चिमार्था दिशि गङ्गानदीवाजुकोपमान् जोकधाद्धन् षड्विकारान् प्रकम्पयति । पश्चिमोत्तरस्यां दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् नोक-धाद्धन् षड्विकारान् प्रकम्पयति । उत्तरपूर्विक्यां दिणि गङ्गानदी-वालुकोपमान् लोकधाह्न् षद्विकारान् प्रकल्पयति । श्रधसादिधि गङ्गानदीवालुकोपमाम् खोकधाह्नम् पिष्ठकारान् प्रकम्पयति । उपरिष्टाद्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् कोकधाद्वन् पद्विकारान् प्रकम्पचित ।

सोऽसिन् विसाइसमहासाइस स्रोकधातौ यो नैर्यिकोऽद्धि-स्तन्थसं सर्वे निर्वाण नमस्तरी तथागतायाईते सम्बन् समुद्धाः वेति प्रब्दसुदीर्वति। घोषमनुत्रावयति। तदा नैरिवकाः मचासं नुद्धग्रब्दसुखसीमनसं प्रतिसमन्ते। ते तेन सुस्सी-मनस्वेन ततो निर्योभ्यो खुत्तिष्ठान्तो । ते च ततो निर्येभ्यो म्युत्याय यत्र यत्र कोकधातुषु वुद्धाभगवनात्विष्ठनित प्रियन्ते थापयिना धर्मञ्ज देशयिना । ते तच तचोपपञ्चनो । घोऽसिं स्तिमाइसमहामाइसे खोकधातौ तिर्ध्यग्योनिकानां मत्तानां तिर्थ्यगोनिदुःखं प्रमाय नमस्तसी तथागताथाईते समान् सन्-द्धायेति गब्दसुदीर्यति । घोषमनुश्रावयति । तदा ते तैर्थायो-निकः सन्तासं बुद्धप्रब्दं भूना सुखसौधनसं प्रतिसभने । ते त्तेन सुखसौमनस्थेन ततस्तिर्ध्यायोनिभ्यो युत्तिष्टन्ते । ते ततस्ति-र्थ्यायोने युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेत्रे बुद्धाभगवना खिष्ठनित श्रियन्ते यापयन्ति धर्मञ्च देशयन्ति। तच तचोपपद्यन्ते। ततोऽस्मि खिमाध्यमहासाहचे कोकधाती यामलीकिकानां यमनोकदुःखं प्रमम्य नमस्तसी तथागतायाईते सम्यन् सम्बद्धा चेति । ग्रब्दसुदीरचति । घोषमनुत्रावयति । ततो यामजौिककाः मलास्त्रञ्च वुद्धग्रब्दं श्रुला सुखसीमनसं प्रतिसमनो। ते तेन सुखसीमनस्वेन ततो- यमस्रोकाद्युत्तिष्ठन्ते। ततो यमस्रोकाद्यु-त्थाय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवन्तसिष्ठन्ति प्रियन्ते याप-यन्ति धर्मञ्च देप्रयन्ति । तत्र तत्रोपपद्यन्ते । स पूर्वेद्धां दिप्रि-गङ्गानदीवाजुकोपमेषु कोकधातुषु योनैरियकोऽग्निस्त सर्वे निर्वाण नमसासी तथागतायाहिते सन्यत् सनुद्वायेति प्रव्दसुदी-रयित घोषमतुत्रावयित । तदा ते नैरियकाः सत्तासं बुद्धभन्दं श्रुला सुखसौमनस्य प्रतिजभनो । ते तेन सुखसौमनस्येन ततो नरकेभ्यो यान्तिष्टन्ते। ततो नरकेभ्यो यत्याय यच यच बुद्धचेचेषु बुद्धाभगवनासिष्ठनि श्रियनो यापयनि धर्मञ्च देशयनि तच तत्रोपपद्यन्ते। स द्विणस्यान्दिणि गङ्गानदीवालुकौपसेषु लोक-धातुषु नैरियकोऽग्निस्कन्धस्तं मर्व्व निर्व्वाय नमस्तस्त्रे तथागता-यार्हते सम्यक् सम्बुद्धायेति प्रव्दसुदीरयति । घोषमनुभावयति । तदा ते नैर्यिकः मलाखं बुद्धग्रब्दं श्रुवा सुखसौमनस्यं प्रतिस-भन्ते। तेन सुखसौमनखेन ततो नरकेभ्यो युत्तिष्ठन्ते। ते ततो नरकेम्यो युत्याय यत्र यत्र बृद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवन्तस्तिष्ठन्ति प्रियन्ते यापयन्ति । धर्मञ्च देशयन्ति । तत्र तत्रोपपद्यन्ते । सपश्चिमायां दिशिगङ्गानदीवाचुकोपमेषु चोकधातुषु यो नैरियकोऽग्रिस्कन्धस्तं मर्वे निर्वाण नमससी तथागताथाईते सस्यक् समुद्धायेति प्रब्द-सुदीरयति । घोषमनुत्रावयति । तदा ते नैरियकाः सत्त्वास्तं बुद्ध-ग्रव्यं श्रुला सुखसौमनसं प्रतिसभनो । तेन सुखसौमनस्रेन ततो नरकेम्यो युक्तिष्ठन्ते । ततो नरकेम्यो युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेतेषु बद्धाभगवनासिष्ठनि श्रियनो यापयन्ति धर्मञ्च देशयनि । तच तचोपपद्यन्ते । स उत्तरस्थान्दिग्रि गङ्गानदीवासुकोपसेषु जोकधातुषु यो नैरियकोऽग्निस्कन्धसं मर्वं निर्वाण नमससी तथागतायार्हते सम्यक् समुद्धायेति ग्रब्दसुदीरयति घोषमनुत्रा-वयति। तदा ते नैरियकाः सत्तास्तं नुद्धग्रब्दं श्रुला सुखसौमनस्वं

प्रतिखभन्ते। तेन सुखसौमनख्ने ततो नरकेभ्यो युक्तिष्ठन्ते। ततो नरकेश्वो खुत्याय यत्र यत्र बृद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवनासिष्ठिना श्रियनो यापयन्ति धर्मञ्च देशयन्ति । तत्र तत्रोपपद्यन्ते । सद्चिणं पूर्विखान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधातुषु यो नैर्यिको-ऽग्निस्कन्थसं सर्वे निर्वाणं नमसस्मे तथागतायार्रते सम्बन् सन्-द्धायेति प्रब्दसुदीरयति घोषमनुत्रावयति । तदा ते नैरियकाः मलाखं बुद्धग्रन्दं श्रुला सुखमौमनस्थं प्रतिखभन्ते । तेन सुखमौ-मनखेन ततो नरकेभो खुत्तिष्ठन्ते। ततो नरकेभो खुत्याय यच यच बुद्धचेचेषु बुद्धाभगवनासिष्टनित प्रियन्ते यापयन्ति । धर्मञ्च देश-थन्ति । तच तचीपपद्यन्ते । सद्चिणपश्चिमायान्दिशि गङ्गानदी-वाजुकीपमेषु खोकधातुषु थो नैरियकोऽग्निस्कन्थसं सर्व्वं निर्स्वाय नमस्तर्भे तथागतायार्हते सम्यक् समुद्वायेति प्रव्दसुदीरयति। घोषमतुत्रावयति । तदा ते नैर्यिकाः मलासं बुद्धमन्दं भुवा सुखसीमनसं प्रतिसभन्ते । तेन च सुखसीमनस्थेन ततो नर्त्रेभ्यो व्यक्तिष्टन्ते। ततो नर्केभ्यो व्युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवन्त-स्तिष्टन्ति त्रियन्ते यापयन्ति । धर्मञ्च देग्रयन्ति । तच तचोप-पद्यन्ते। सपश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु यो नैर्यिकोऽग्रिस्कन्धसं मर्वे निर्वाण नमसस्रै तथागतायाईते सम्यक् सम्बद्धायिति प्रब्दसुदीरयति । घोषमनुत्रावयति । तदा ते कैरयिकाः सत्तासं बुद्धग्रब्दं श्रुवा सुखमौमनसं प्रतिसमन्ते तेन च सुखसीमनखेन ततो नरवेभ्यो युक्तिहक्ते। ततो नरवेभ्यो युत्याय यत्र यत्र बुद्धाभगवनास्तिष्ठनित प्रियन्ते यापयन्ति । **धर्मञ्**  देशयनित तच तचोपद्यन्ते। स पूर्व्योत्तरस्यान्दिशि गङ्गानदी-वाल्कोपमेषु खोकधातुषु यो नैर्यिकोऽग्निस्कन्धसं सर्वे निर्वाध नमस्तस्त्रे तथागताथाईते सन्यक् सन्दुझायेति प्रव्दसुदीरयति । घोषमनुत्राव्यति । तदा ते नैर्यिकाः मलासं बुद्धग्रब्दं श्रुला सुखसीमनसं प्रतिखभन्ते। तेन च सुखसीमनस्वेन ततो नर्वेभ्यो युक्तिष्ठको । ततो नरकेश्यो युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेषेषु बुद्धाभग-वन्तिसिष्ठन्ति श्रियन्ते यापयन्ति धर्मञ्च देशयन्ति। तत्र तत्रोप-मोऽधसाहिशि गङ्गानदीवाल्कोपमेषु खोकधातुषु यो नैर्यिकोऽग्निस्तन्थसं सर्वं निर्वाण नमससी तथागताचाईते सम्बक् सम्बद्धायेति प्रब्दसुदीरयति । घोषमनुत्रावयति । तदा ते नैर्थिकाः सलास्तं बुद्धग्रब्दं श्रुवा सुखसीमनसं प्रतिसमनो । तेन च सुखसौमनस्वेन ततो नरकेश्वो युक्तिष्ठन्ते। ततो नरकेश्वो व्याय यत्र वत्र वृद्धचेत्रेषु वृद्धाभगवनासिष्ठना प्रियनो वापयन्ति धर्मञ्ज देशयन्ति। तच तचोपपद्यन्ते। स उपरिष्ठा-दिशि गङ्गानदीवाबुकोपसेषु खोकधातुषु यो नैरियकाऽग्नि-स्कन्धसं सर्वे निर्व्वाय नमस्तसी तथागतायाईते सम्बन् सम्बद्धाचेति ग्रब्दसुदीरयति । घोषमनुश्रावयति । तदा ते नैर्यिकाः सत्तास्तं बुद्धग्रब्दं युना सुखसौमनस्थं प्रतिसभन्ते। तेन च सुखसौ-मनखेन ततो नरकेभ्यो युत्तिष्ठनो। ततो नरकेभ्यो यृत्याय यत्र यन बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवनासिष्ठनित श्रियन्ते यापयन्ति धर्माञ्च देशयन्ति। तत्र तत्रोपपद्यन्ते।

स पूर्विखान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु चोकधात्षु

तिर्थ्यग्योनियमकोकोपपद्धानां मत्त्वानां तिर्थ्यग्योनि यमलोकदुःखं प्रमाय नमसासी तथागतायाहिते सम्यक् समृद्धायेति प्रव्दसुदी-र्यति । घोषमनुत्रावयति । तदा ते तिर्थ्यागोनि यमनोकोपपद्धाः मत्तासां बुद्धप्रव्दं शुला सुखबौमनसं प्रतिसभन्ते। तेन च सुखबौ-मनखेन तेभ्यस्तिर्व्यायोनि यमखोत्रेभ्यो युत्तिष्टन्ते । ते तेभ्यस्तिर्ध्य-ग्योनि यमलोनेभ्यो युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवन्त-स्तिष्टन्ति भ्रियन्ते यापयन्ति धर्मञ्च देशयन्ति। तच तचोपपद्यन्ते। य दिचलस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु बोकधातुषु तिर्य्थग्योनि यमकोकोपपद्भानां सत्तानां तिर्व्यग्योनियमकोकदुःखं प्रशमय्य नमससी तथागतायाईते सम्यक् समुद्धायिति भव्दसुदीरयति। घोषमनुत्रावयति । तदा ते तिर्चग्रोनि यमलोकोपपद्धाः मलास्तं बृद्धग्रब्दं श्रुला सुखसीमनस्थं प्रतिखभन्ते। तेन सुखसीमनस्थेन तेम्यस्त्रिर्व्यायोनि यम्बोनेम्यो खुक्तिष्ठन्ते। तेम्यस्त्रिर्व्यायोनि यम-जोनेभ्यो व्यत्याय यच यच बुद्धचचे बुद्धाभगवन्ततिष्ठन्ति भ्रियन्ते यापयन्ति धर्मञ्च देशयन्ति । तत्र तत्रोपपद्यन्ते । स पश्चिमाया-न्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधात्यु तिर्थ्यग्योनियमनोकोप-पद्भानां मत्त्रानां तिर्थ्यायोनियमलोकदुःखं प्रश्रमय्य नमस्तसी तथा-गतायार्हते सम्वक् सम्बुद्धायेति प्रब्दसुदीरयति। घोषमनुत्रावयति। तदा ते तिर्थ्यग्योनियमखोकोपपद्धाः सचासं बुद्धग्रब्दं श्रुला सुखसौमनसं प्रतिसभन्ते। तेन च सुखसौमनस्थेन तेभास्तिर्य-ग्योनियमकोनेभ्यो युत्तिष्ठन्ते । ते तेभ्यस्तिर्यम्योगियमकोनेभ्यो। बुत्याय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवन्तसिष्ठन्ति प्रियन्ते याप-

यन्ति धर्मञ्च देग्रयन्ति । तत्र तत्रोपपद्यन्ते । स उत्तरसा-न्दिम गङ्गानदीवाल्कोपमेषु लोकधातुषु तिर्थ्यग्योनि लोकोपप-द्धानां मन्त्रानां तिर्व्यायोनियमलोकदुःखं प्रश्रमय्य नमसुस्रो तथाग-तायाहिते सम्यक् सम्दूद्वाचिति ग्रब्दसुदीरयति । घोषमनुश्राव-यति । तदा ते तिर्व्यायोनियमखोकोपपद्धां सत्तासां नुद्धग्रब्दं श्रुला सुखसौमनसं प्रतिज्ञभन्ते । तेन च सुखसौमनस्थेन तेभ्यस्त्रिर्ध्यग्यो-नियमलोनेभ्यो व्युत्तिष्ठन्ते। ते तेभ्यसिर्व्यग्योनियमलोनेभ्यो युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवनास्तिष्ठन्ति ष्रियन्ते याप-यन्ति धर्मञ्च देग्रयन्ति। तच तचोपपद्यन्ते। स पूर्व्वद्चिण-स्वान्दिणि गङ्गानदीवानुकोपमेषु लोकधातुषु तिर्थ्यग्योनियमनी-कोपपद्धानां मलानां तिर्थ्यायोनियमलोनदुःखं प्रश्रमय्य नमसासी-तथागतायार्धते सम्यक् सम्बद्धायेति प्रब्दसुदौरयति । घोषमतु-श्रावयति। तदा ते तिर्थ्यग्योनियमचोकोपपद्धानां बलाखं बुद्धग्रब्दं श्रुवा सुखसीमनसं प्रतिसभन्ते । तेन सुखसीमनस्रेन तेभासिर्यः-ग्योनियमलोनेभ्यो युत्तिष्ठन्ते। ते तेभ्यस्तिर्य्यग्योनियमस्रोनेभ्यो थुत्थाय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवनासिष्ठन्ति धियन्ते धापयन्ति धर्मञ्च देभयन्ति । तच तचोपपद्यन्ते । स द्विणपञ्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुषु तिर्थ्यग्योनियमस्रोकोपपद्भानानां बलानां तिर्घ्यायोनियमकोकदुःखं प्रशमय नमससी तथागतायार्हते यस्यक् सम्बद्धायेति प्रष्टसुदीरयति। घोषमनुत्रावयति। तदा ते तिर्थम्योनियमलोकोपपद्धा सलास्तं नुद्धमञ्दं श्रुला सुखसौमनस्यं प्रतिज्ञभन्ते तेन सुख्यौमनस्थेन तेभ्यास्त्रर्थ्यायोनियमक्त्रोकेश्वो

व्यक्तिव्यत्ते ते तेम्यस्तिर्व्यायोनियमस्तेनेभ्यो व्यत्याय यत्र यत्र बुद्धा-भगवन्तस्तिष्ठन्ति ध्रियन्ते यापयन्ति धर्मञ्च देशयन्ति । तच तचोपपद्यन्ते। पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवान्कोपमेषु जोक-धातुषु तिर्व्यायोनियमनोकोपपद्भानां मत्त्वानां तिर्व्यायोनियम-लोकदुःखं प्रममय नमस्तसौ तथागतायाईते सम्यक् सम्बद्धायेति ग्रब्दसुदीर्यति । घोषमनुत्रावयति । तदा ते तिर्थ्वगयोनियमछो-कोपपद्धाः सत्तास्तं बुद्धप्रन्दं शुला सुखसौमनस्रं प्रतिसभन्ते। तेन सुखसौमनखेन तेभ्यास्त्रर्थायोनियमस्त्रोकेभ्यो युत्तिष्ठन्ते। तेभ्य-चित्र्यायोनियमलोनेभ्यो युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगवना-सिष्ठिना श्रियनो यापयनित धर्मञ्च देशयनित । तच तचोप-पद्यन्ते । स अत्तरपूर्व्वेखान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु खोकधातुषु तिर्थागोनियमकोकोपपद्भानां सत्तानां तिर्थयोनियमकोकदुःसं प्रमम्य नमस्तसे तथागतायाईते सम्यक् समृद्धायेति प्रब्दसुदी-रथित । घोषमनुश्रावयित । तदा ते तिर्यग्योनियमनोकोपपद्धाः मत्तासं बुद्धग्रन्दं श्रुला सुखसौमनस्थं प्रतिसभन्ते । तेन सुखसौ-मनखेन तेम्यसिर्व्यायोनियमसोनेम्यो युत्तिष्ठनो । ते तेम्यसिर्व्य-ग्योनियमखोकेम्यो युत्याय यत्र यत्र बुद्धचेत्रेषु बुद्धाभगन्तसिष्ठन्ति त्रियन्ते यापयन्ति धर्मञ्च देभयन्ति। तच तचोपपद्यन्ते। मोऽधस्ताद्गि गङ्गानदीवानुकोपमेषु नोकधात्तु तिर्व्यग्योनिय-मलोकोपपद्धानां मलानां तिर्च्यग्योनियमलोकदुःखं प्रश्रमय्य नमस्तसी तथागतायाईते सम्यक् समुद्धायेति ग्रब्दसुदीरथित । घोषमनुत्रावयति । तदा ते तिर्व्यग्योनियमकोकोपपद्धाः सत्तास्तं बुद्धग्रब्दं श्रुला सुखसीमनसं प्रतिक्षमने । तेन सुखसीमनस्ने तम्मिस्त्र्यंग्योनियमकोकेभो व्युत्तिष्ठने । तेम्मिस्त्र्यंग्योनियमकोकेभो व्युत्तिष्ठने । तेम्मिस्त्र्यंग्योनियमकोकेभो व्युत्तिष्ठने वृद्धामगवन्त्रसिष्ठन्ति प्रियन्ते सापयन्ति धर्माञ्च देगयन्ति । तत्र तत्रोपपद्यन्ते । स उपरिष्ठा-दिश्चि गङ्गानदीवाकुकोपमेषु कोकधातुषु तिर्व्यग्योनियमकोको-पपद्धानां सन्तानां तिर्व्यग्योनियमकोकदुःखं प्रग्रमच्य नमस्त्रस्ते तथागतायार्हते सम्यक् सम्बुद्धायेति ग्रन्टसुदीरयति । घोषमतु-स्रावयति । तदा ते तिर्व्यग्योनियमकोकोपपद्धाः सन्त्रास्तं बुद्धग्रब्दं श्रुला सुखसीमनस्यं प्रतिक्षमन्ते । तेन सुखसीमनस्ने नेम्यिक्त्र-व्यग्योनियमकोकेभो व्यक्तिस्ते । तेम्बस्त्रियंग्योनियमकोकेभो व्यक्तिस्ते । तेम्बस्त्रियंग्योनियमकोकेभो व्यक्तिस्ते । तेम्बस्त्रियंग्योनियमकोकेभो व्यक्त्याय यत्र यत्र बुद्धामगवन्तिष्ठस्ते प्रियन्ते यापयन्ति । तत्र तत्रोपपद्यन्ते ।

तद्यथापि नाम सुभूते द्वामायाकारोमायाकारान्तवासी वा चतुर्महापये महतोजननिकारस्य पुरतो नरकास्त्रियंग्योनियमकोकांसामिनिर्माय तेषां मायिकानां मचानां वृद्धग्रव्दसृद्द्दोषयेद्वर्षग्रव्दसृद्द्दोषयेत्वंषग्रव्दसृद्द्द्दोषयेदन तेऽभिनिर्म्मितास्तेन वृद्धग्रव्दन् धर्मग्रव्देन संघग्रव्देन ततो नरकेभ्यस्त्रियंग्योनियमकोकेभ्योय्यृत्तिहेरं स्रत्किं मन्यसे सुभूतेऽपि पुतेन मायाकारेण मायाकारान्तेवास्ति। त्राह नोहीदं मगवन्। भगवानाह। एवमेव सुभूते बोधिसचन महासच्नेन द्रगस दिचु त्रप्रसेयासंख्येयेषु क्षोकधात्रपु सचास्विर्यग्रोनिभ्यो दुर्गतिभ्यः परिमोचरन् नरकादिमचः परिमोचितो भवति । तत्कत्व हेतोः । धर्मतैषा सुभृते धर्मानामाया धर्म-तासुपादाय । एक खलु सुभृते वोधिसत्तो महासत्त्वो महासन्नाह सन्नह्य इत्युच्यते ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसचो महासचो दानपारमितायां खिला महासत्ताह सदद्वस्तिमाईस महामाहस बोकधातुं वैदूर्य-मयम्भिनिर्मिमीते वेदूर्व्यमयम्भिनिर्माय चन्नवर्त्त्रेयुद्दम्भिनि-र्भिमीते । चक्रवर्त्ति यूइमभिनिर्माय असन्नार्थिकेम्थो ददाति । पानं पानार्थिकेभ्यो ददाति । यानं यानार्थिकेभ्यो ददाति । वस्तं वस्त्रार्थिकेभ्यो ददाति । पुष्पं पुष्पार्थिकेभ्यो ददाति । माच्यं माच्यार्थिकेभ्यो ददाति । गन्धं गन्धार्थिकेभ्यो ददाति । विलेपनं विजेपनार्थिकेभ्यो ददाति । प्रयनमासनं प्रयनासनार्थिकेभ्यो द्दाति । जपात्रयसुपात्रयार्थिकेभ्यो द्दाति । प्राजीविकं प्राजी-विकार्थिनेभ्यो ददाति । उपकर्नसुपकर्नार्थिनेभ्यो ददाति । म्लानप्रत्ययभैषच्यपरिष्कारं म्लानप्रत्ययभैषच्यपरिष्कारार्थिकेश्वो ददाति । मणिसुकावैदूर्व्यप्रद्धाशिकाप्रवाकरजनजानकपार्थिकेभ्यो मणिसुकावेदूर्यमञ्जामिकाप्रवासर्जनजातह्वपाणि ददाति। याव-दन्यतरान्यतरान् मानुस्यकान् परिष्कारान् ददाति । मोऽनमना-र्थिकेभ्यो दत्ता पानं पानार्थिकेभ्यो दत्ता यानं यानार्थिकेभ्यो दत्ता वक्तं वस्त्रार्थिकेभ्यः पुष्पं पुष्पार्थिकेभ्यः। माच्छं माच्छार्थिकेस्यः गन्धं गन्धार्थिकेभ्यः विलेपनं विलेपनार्थिकेभ्यः प्रयनमासनं प्रय-नासनार्थिकेभ्यः उपात्रयसुपात्रयार्थिकेभ्यः प्राजीविकं प्राजीविका-र्थिकेभ्यः उपकर्नमुपकर्नार्थिकेभ्यः अलानप्रत्यसभैषच्यपरिष्कारं खानप्रत्ययभैषव्यपरिष्कारार्थिकेभ्यः मणिसुकावेदूर्य्यग्रङ्खा शिकाप्रवालरजतजात रूपाणि सुकावेदूर्यग्रङ्खा शिकाप्रवालरजतजात रूपार्थिकेभ्यः दत्ता यावदन्यतराऽन्यतरान् मात्रय्यकान् परिष्कारान्
दत्त्तातेभ्यः सत्त्रेभ्योधर्मः देग्रयति। यदुतेमामेव षट् पार्मिताप्रतिसंयुक्तं धर्मादेशनां। ते च खत्तु पुनः सत्तासां धर्मादेशनां श्रुता
न जातुषद्भिः पार्मिताभिर्व्यरिदितो भवति। यावद्नुत्तरां
सम्यक्त् सत्वोधिमभिष्मषुष्यन्ते।

तद्यथापि नाम सुभूते द्चोमायाकारोमायाकारान्तेवाधीवा चतुर्मद्वापथे महतोजननिकायस्थायेमद्दानां जननिकायमभिनिर्मा-याज्ञमन्नार्थिकेभ्यो दद्यात्पानं पानार्थिकेभ्यो दद्यात् वस्त्रं वस्त्रार्थि-के भी दद्यात् पुष्पं पुष्पार्थिके भी द्यात् मार्खं मारखार्थिके भी दद्यात् गत्थं गत्थार्थिकेभ्यो दद्यात् विलेपनं विलेपनार्थिकेभ्यो द्यात् प्रयनमाधनं प्रयनासनार्थिकेभ्यो द्यात् उपाश्रयसुपा-अयार्थिकेभ्यो दद्यात् प्राजीविकं प्राजीविकार्थिकेभ्यो दद्यात् उप-करणसुपकरणार्थिकेभ्यो दद्यात् ग्लानप्रत्ययभेषच्यपरिष्कारान् म्लानप्रत्ययमेषच्यपरिष्कारार्थिकेभ्यो दद्यात् मणिमुक्तावैदूर्य्यगङ्ख-शिलाप्रवांद्रजतजातस्पाणि मणिसुक्तावेदूर्य्यशङ्ख्वाश्वाप्रवालरजत-जातस्पार्धिकेभ्यो दद्यात् यावदस्यतरान्यतरान् मानुष्यकान् परि-ष्कारान् दद्यात्। तत् किं मन्यसे सुभ्दतेऽपि सु तेन मायाकारेण मायाकारान्तेवासिनावाकसीचित्वं लाय किञ्चिद्दत्तं भवेत्। श्राइ नो हीदं भगवन् । भगवानाह । एवसेव सुमृते बोधिसत्तेन महा-सत्तेन यातचक्रवित्तियूहमभिनिसीयात्रमत्तार्थिकेभ्यो ददता पानं पानार्थिकेभ्यो द्दता यानं यानार्थिकेभ्यो द्दता वस्तं वस्तार्थिकेभ्यो द्दता प्रायं प्रव्यार्थिकेभ्यो द्दता माखं माख्यार्थिकेभ्यो द्दता प्रयानायनं प्रयानायनार्थिकेभ्यो द्दता उपात्रययुपात्रयार्थिकेभ्यो द्दता प्राजीविकार्थिकेभ्यो द्दता अपकरणसुपकरणार्थिकेभ्यो द्दता माणसुक्तावेदूर्व्यप्रद्धाप्रायान् माणस्ययन्भेषच्यपरिष्काराण् माणस्ययन्भेषच्यपरिष्काराण् माणसुक्रावेदूर्व्यप्रद्धाप्रायान् माणस्यान् रज्तानात्रक्पार्थिकेभ्यो द्दता माणसुक्रावेदूर्व्यप्रद्धाप्रायान् प्रवाचन्यात्रवान्यत्यान्यत्वान्य माणस्यकान् परिष्काराण् द्दता न कस्मेचिस्यवाय किच्चिद्दनं भवित । तत्कस्य हेतोः धर्म्यतेषान्यस्यते धर्माणां मायाधर्मातासुपादाय । एवं खन्नु सुभूते बोधि-सच्चो महासच्चो महासचाऽसच्यद्ध दृत्युच्यते ।

पुनर्परं सुश्चते वोधिषत्वो महायतः शौलपार्मितायां खिला यश्चित्वोपपत्तिपरिग्रहेण चक्रवर्त्तिञ्चले प्रत्याजायते । स तत्र चक्रवर्त्तिञ्चलेखिला सन्तान् द्रमञ्जूमलेषु कर्मपथेषु प्रतिष्ठा-पयति । स चतुर्षृथ्यानेव्यप्रमाणेषु चतस्व्यार्ष्णसमापत्तिषु पञ्च-समिज्ञास चतुर्षृभृत्युपखानेषु चतुर्षृ सत्यत् प्रहाणेषु चतुर्षृनुद्ध-पादेषु पञ्चखिन्द्रयेषु पञ्चस्ववेषु सत्तस्वोधङ्गेषु । श्राव्यांष्टाङ्ग-मार्गे शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु नवखनुपूर्वविहारस-मापत्तिषु चतुर्व्यं विहारस-मापत्तिषु चतुर्व्यं विहारस-मापत्तिषु चतुर्व्यं विहारसे व्यागतवलेषु चतुर्व्यं विहारसे प्राप्तिमात्रकेषायां श्रष्टाद्मान्तवेणिकवुद्धधर्मेषु प्रतिष्ठापयति । ते

सत्ता न जातु विरहितो भवति तथा धर्मादेशनया थावदनु-त्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसम्बुध्यन्ते ।

तद्यथापिनाम सुभूते दचोमायाकारोमायाकारान्ते वासीवा-चतुःपथे मदतो जननिकायस्य पुरतोमद्दानां जननिकायमभिनि-र्माय सत्तान् दशकुशलेषु कर्मपयेषु प्रतिष्ठापयेत् । चतुर्षुधानेषु चतुर्वप्रमाणेषु चतस्रव्यारूयसमापत्तिष् । पञ्चस्रभिज्ञासु चतुर्षु सृत्य्पस्थानेषु चतर्षु मन्यक् प्रहाणेषु चतुःसृद्धिपादेषु पञ्चेन्द्रियेषु पञ्चसु वत्तेषु सप्तसु बोध्यङ्गेषु श्राय्याष्टाङ्गमार्गे शूत्यतानिमित्ताप्रणि-दितविमोचमुखेषु नवखनुपूर्वविद्वारममापत्तिषु चतुर्वार्य्यमत्येषु सर्व्यमाधिषु सर्वधारणीसुखेषु दशसु तथागतवलेषु चतुर्ध वैशार-चेषु चतुस्व प्रतिबन्धित् महामैत्रां महाकरणायां त्रष्टादशस्था-वैणिकबृद्धधर्मीषु प्रतिष्ठापयेत्। तत् किं मन्यसे सुभःतेऽपि गतेन मायाकारेण मायाकारान्ते वासिनाकश्चित्वचोद्रप्रकुप्रलेषु कर्म-पथेषु प्रतिष्ठापितोभवेत् । चतुर्षुध्यानेषु चतुर्व्वप्रमाणेषु चतस्या-द्वयममापत्तिषु पञ्चस्वभिज्ञासु चतुर्षुसृत्युपस्थानेषु चतुर्षु सम्यक् प्रहाणेषु चतुर्वृद्धिपादेषु पञ्चखिन्द्रियेषु पञ्चसुनलेषु सप्तनोधाङ्गेष् त्रर्याष्टाङ्गमार्गे शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखेषु । नवस्वनु-पूर्वविद्वार्यमापत्तिष् चतुर्व्वार्य्यमत्येषु मर्व्वममाधिषु मर्व्वधार्णी-सुखेषु दशतथागतवलेषु चतुर्षु वैशारसेषु चतस्रुषु प्रतिसम्बित्यु महामैत्रां महाकरणायां श्रष्टाद्यावेणिकबुद्धधर्मेषु प्रतिष्ठापितो भवति । श्राष्ठ । नोष्ठीदं भगवन् । एवसेव सुभृते बोधिसत्तेन महामलेनाप्रमेयासंख्येयानपि सलान् दशकुश्रतेषु कर्मप्रयेषु प्रति-

ष्टाण चतुर्षु धानेषु चतुर्श्वप्रमाणेषु चतस्त्र्वारूण समापत्तिषु पञ्चस्मित्रास चतुर्षु स्मृत्युपस्थानेषु चतुर्षु सम्यक् प्रचाणेषु चतुर्श्वम्याप्तिषु चतुर्षु सम्यक् प्रचाणेषु चतुर्श्वम्याप्तिषु वर्षेषु पञ्चस्याप्त्रियु पञ्चस्य वर्षेषु सम्यक् प्रचाणेषु चतुर्श्वमाणेषु पञ्चस्य विभोचेषु नवस्तुपूर्व्यविद्यारसमापत्तिषु चतुर्व्यार्थस्योषु सर्व्यसमाधिषु सर्व्यः धारणीसुखेषु दमसु तथागतवस्तेषु चतुर्षु वैमारखेषु चतस्य प्रतिसम्बस्य महासेच्यां महाकद्यायां प्रष्टादमावेणिकवृद्धध्येषु न कञ्चित् सन्तः प्रतिष्टापितो भवति । तत्कस्य हेतोः । धर्मतै-पासुस्रते धर्माणां मायाधर्मतासुपादाय । एवं खन्नु सुस्रते वोधियन्तो महासन्तो सन्तन्न दृश्चते ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तो महामतः चान्तिपारिमतायां खिला सर्व्यक्तान् चान्तिपारिमतायां नियोजयित प्रतिष्ठापयित । कथ्य सुभृते बोधियत्तो महामतः चान्तिपारिमतायां खिला सर्व्यक्तान् चान्तिपारिमतायां नियोजयित प्रतिष्ठापयित । दृष्ट् सुभृते बोधियत्तो महामतः प्रथमचित्तोत्पादसुपादाययेव सन्नास्त्रं वोधियत्तो महामतः प्रथमचित्तोत्पादसुपादाययेव सन्नास्त्रं सन्नास्ति । स चेत् सर्व्यक्षमा मे लोद्रदण्डमस्त्रप्रदारान् द्युस्तन मयैकमपि चोभपद्गतं चित्तं नोत्पादयितयं । सर्व्यक्तांस्रेवं स्त्रायां चान्तौ प्रतिष्ठापयित ।

तद्यथापि नाम सुस्ते दचोमायाकारो माथाकारान्तेवासी वा चतुर्महापथे महतो जननिकायस पुरतो महान्तं जननिकाय-मभिनिर्माय चान्तिपारमितायां नियोजयेत् प्रतिष्ठापयेत् किं मन्यसे सुस्तेऽपि तु तेन मायाकारेण मायाकारान्तेवासिना वा कश्चित् यत्तः चान्तिपारिमितायां प्रतिष्ठापितो भवेत् त्राष्ट् । नोष्टीदं भगवन् । भगवानाष्ट् । एवमेव सुभूते वोधिसत्त्वेन महा-सत्त्वेनाप्रमेयाऽसंख्येयान् सत्तान् चान्तिपारिमितायां प्रतिष्ठाय न कश्चित्रात्तः चान्तिपारिमितायां प्रतिष्ठापितो भवति । तत्कख हेतोः । धर्षातेषा सुभूते धर्माणां मायाधर्मातासुपादाय ।

एवं खल् सुरुते बोधिमलो महामलो महामनाह समञ्च इत्यचाते। पुनर्परं सुभूते बोधिसचो महासचो वीर्य्यपार्मितायां खिला सत्तान् वीर्थ्यपार्मितायां समादापयति निवेभयति प्रतिष्ठा-पयति । कथञ्च सुभूते बोधिमचो महामचो वीर्थ्यपार्मितायां खिला सर्वसत्तान् वीर्य्यपार्मितायां समादापयति । निवेग्रयति प्रतिष्ठापयति । दृह सुभृते बोधिसच्चो महासचः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंय्त्रे न चित्तोत्पादेन सर्वसत्तान कायिकचेतसिक वीर्ध्य समाटापयति निवेभयति प्रतिष्ठापयति । तद्यथापि नास सुभृते दचोमायाकारो मायाकारान्तेवासी वा चतुर्मदापथे-महतो जननिकायस पुरतो महानं जननिकायमभिनिर्माय कायिकचेतिसकवीर्यं प्रतिष्ठापयेत् तत् किं मन्यसे सुभातेऽपि नु तेन मायाकारेण वा मायाकारान्ते वासिना वा चतुर्महापथे महतोजननिकायस्य पुरतो महान्ते जननिकायसभिनिर्मसे कायिकचेतिषकवीर्यमितिष्ठापयेत्। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽपि-तु तेन मायाकारेण वा मायाकारान्तेवासिना वा कश्चित् सत्तः कायिकचेतिसक्वीर्य्यपितिष्ठापितो भवेत्। श्राह । नो हीदं भगवन् । एवमेव सुभूते बोधिमलेन महामलेनाऽप्रमेयाऽसंख्येयान् सत्तान् कार्थिकचेतिसकवीर्थे प्रतिष्ठाप्य न कञ्चित् सत्तः कार्थि-कचेतिसकवीर्थे प्रतिष्ठापितो भवति । तत्कस्य हेतोः धर्मतैषा सुभृते धर्माणां मायाधर्मतासुपादाय । एवं खलु बोधिसत्तो महासत्तो महासन्नाह सन्नन्न इत्युच्यते ।

पुनर्परं सुभूते बोधिमलो महामलो धानपार्मितायां खिला सर्वमत्तान् धानपारमितायां समादापयति निवेप्रयति प्रतिष्ठापयति । कथञ्च सुभूते बोधिसत्तो महासत्तो ध्यानपार-मितायां खिला सर्वेषचान् धानपार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । इह सुभृते बोधिमलो महामलः सर्व-धर्मायमतायां खिला यच कखित्दूर्माख विचेपं वा समनुपायत्येवं ध्यानपार्मितायां स्थितो भवति । स तथैव संचान ध्यानपार्मितायां समादापयति । निवेशयति । प्रतिष्ठापयति । ते च समादा-पिता न जातुविरहिता भवन्ति धानपार्मितायाः यावदनुत्तरां सम्यक् सम्बोधेमभिसम्बुध्यते । तद्यथापि नाम सुभूते द्वोमाया-कारीमायाकारान्तेवासी वा चतुर्महापये महतोजनिकायख पुरतो महानां जननिकायमिनिर्माय ध्यानपारिमतायां प्रति-ष्ठापयति । तत् किं मन्यसे सुभ्द्रतेऽपि नु तेन मायाकारेण वा मायाकारान्तेवासिना वा कश्चित्सची धानपारमितायां प्रतिष्ठा-पितो भवेत्। श्राहः। नोहीदं भगवन्। भगवानाहः। एवसेव सुभृते वोधिसलेन महासलेन सर्वसलान् धानपारमितायां प्रतिष्ठाप्य न कश्चित्सचो ध्यानपार्मितायां प्रतिष्ठापितो भवति। तत्कच हेतोः। धर्मतेषा सुस्रते धर्माणां माया धर्मतासुपा- दाय। एवं खलु सुभूते वोधिसत्तो महासत्तो महासत्ताह सक्ब्र इत्युच्यते।

पुनर्परं सुस्रते बोधिमचो महामचः प्रजापार्मितायां खिला सर्वमलान प्रज्ञापार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । कथञ्च सुभूते वोधिमलो महामलः प्रज्ञापारिम-तायां खिला सर्वेमलान प्रज्ञापार्मितायां समादापयति निवे-गयति प्रतिष्ठापयति । श्राह सुभूते बोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञा-पारमितायाञ्चरन् यत् कस्यचिद्धर्मस्थोत्पादं वा निरोधं वा संक्षेप्रं वा खबदानं वा श्रारं वा पारं वोपलभते। एवं खख सभते बोधिमलो महामलः प्रज्ञापार्मितायां स्थितो भवति । म तथैव मर्ब्यसत्तान प्रज्ञापार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठा-पयति । तद्यथापि नाम सुम्हते दचोमायाकारो मायाकारान्ते-वामी वा चतुर्भद्वापये महतोजननिकायस पुरतो महानां जननि-कायमभिनिर्माय प्रज्ञापारमितायां समादापयेत निवेशयेत प्रतिष्ठापचेत्। तत् किं मन्यमे सुभः तेऽपि तु तेन मायाकारेण वा मायाकारान्तेवासिना वा कश्चित् सत्तः प्रज्ञापारिमतायां समादा-पितो निवेशितः प्रतिष्ठापितो भवेत्। श्राह । नोहीदं भगवन । भगवानाह । एवमेव सुद्धते बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन सर्व्यसत्तान प्रज्ञापार्मितायां प्रतिष्ठाय न कञ्चित् सत्तः प्रज्ञापार्मितायां प्रतिष्ठापितो भवेत्। तत्कस्य हेतोः धर्म्भतैषासुभूते धर्माणां मायाधर्मतासुपादाय । एवं खल् पुस्ते बोधिसत्तो महासत्तो महासनाह सन्नह्म द्रव्यचिते।

युनरपरं सुभूते बोधिसत्तो महासत्तो महासत्राहं समञ्च पूर्विखान्दिशि गङ्गानदीवालकोपमान् लोकधाह्नन् गला यथै-वात्मनादानपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधातुष् थे मचास्तान् मर्व्वान् दानपारिमतायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवात्मना श्रीलपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधात्षु ये सलासान् सर्वान् भीकपारिमतायां समादा-पयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवात्मना चान्तिपार्मि-तायां तिष्ठति । तथैव तच क्षोकधात्यु ये सचासान् सर्वान् चान्तिपार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना वीर्थपारमितायां तिष्ठति। तथैव तच कोकधातुषु चे भत्तास्तान् भर्वान् वीर्य्यपारिमतायां भमादापयति । निवेशयति प्रतिष्ठापयति। यथैवाताना धानपारमितायां तिष्ठति। तथैव तच क्रोकधातुषु ये सत्तासान् सर्वान् धानपारमितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवात्मना प्रज्ञापार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधातुषु थे मलास्तान् मर्व्यान् प्रज्ञापार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यदुते या एव षट्पार-मितास्ते बलास्तं धर्मे शुला न जातुविरहितो भवति षड्भिः पार्श्विताभिर्यावद्वुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसम्ब्थन्ते।

द्विणस्थान्दिभि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुषु गला स्थिवातानादानपारमितासां तिष्ठति । तथैव तच स्रोकधातुषु से स्राचान् सर्वान् दानपारमितासां समादापस्यति निवेभस्यति प्रतिष्ठापस्यति । स्थिवीताना भीसपारमितासां तिष्ठति । तथैव तच क्षोकधातुषु चे सत्ताक्षान् सर्व्वान् श्रीक्षपारिमतायां समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयित । यथैवात्मनाचान्निपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तच क्षोकधातुषु चे सत्ताक्षान् सर्व्यान् चान्निपारिमतायां समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयित । यथैवात्मना वीर्य-पारिमतायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधातुषु चे सत्ताक्षान् सर्व्यान् वीर्व्यपारिमतायां समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयिति । यथैवात्मना थानपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधातुषु चे सत्ताक्षान् सर्व्यान् धानपारिमतायां समादापयित निवेशयिति । प्रतिष्ठापयिति । यथैवात्मना प्रज्ञापारिमतायां तिष्ठति । तथैव तच क्षोकधातुषु चे सत्ताक्षान् सर्व्यान् प्रज्ञापारिमतायां समादापयिति निवेशयित प्रतिष्ठापयिति । धर्मे देशयित यदुते या एव सट्पार-मिताः । ते सत्ताक्षं धर्मे श्रुला न जात्विरिष्ठता भवन्ति षड्भिः पारिमताभिर्यावदनुत्तरां सम्यक् सन्तोधिमिसम्बष्यन्ते ।

पश्चिमाधान्दिशि गङ्गानदीवाषुकोपमान् कोकधाद्वन् गला यथैवात्मनादानपारमितायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधाद्वषु ये मलासान् धर्मान् दानपारमितायां धमादापथिति निवेभयिति प्रतिष्ठापथिति । यथैवात्मना भौकपारमितायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधाद्वषु ये सलासान् धर्मान् भीकपारमितायां समादा-पथिति निवेभयिति प्रतिष्ठापथिति । यथैवात्मना चान्तिपारमितायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधाद्वषु ये सलासान् सर्वान् चान्ति-पारमितायां समादापथिति । यथैवात्मना वौर्व्यपारमितायां तिष्ठति तथैव तच कोकधाद्वषु ये सलासान् सर्वान् बौर्व्यपार- मितायां समादापयित निवेषयितः प्रतिष्ठापयित । यथैवात्मना ध्यानपारमितायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधात् षु ये सम्ताखान् सर्वान् ध्यानपारमितायां समादापयित निवेषयित प्रतिष्ठापयित । यथैवात्मना प्रचापारमितायां समादापयित निवेषयित प्रतिष्ठापयित । यथैवात्मना प्रचापारमितायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधात् षु ये सम्ताखान् सर्वान् प्रचापारमितायां समादापयित निवेषयित प्रतिष्ठापयित । धर्में देशयित यदुते या एव षट्पारमिताः । ते समाखं धर्में श्रुवा न जात्विर्हिता भवन्ति षड्भिः पारमिताः । स्रियांवद्वुत्तरां सम्यक् सम्नोधिमभिसमुध्यन्ति ।

उत्तरखान्दिम गङ्गानदीवाचुकोपमान् चोकधाद्धन् गला यथैवाद्धाना दानपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तत्र चोकधाद्धु थे चन्नाखान् सर्वान् दानपारिमतायां ममादापयित । यथैवाद्धाना भिन्नायां तिष्ठति । तथैव तत्र चोकधाद्धु थे चन्नाखान् सर्वान् भी जपारिमतायां समादापयित निवेभयित प्रतिष्ठापयित । यथैवाद्धाना चान्तिपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तत्र चोकधाद्धु थे चन्नाखान् भिन्नायां समादापयित निवेभयित प्रतिष्ठापयित । यथैवाद्धाना वीर्य्यपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तत्र चोकधाद्धु थे चन्नाखान् सर्वान् वीर्य्यपारिमतायां समादापयित । तथैव तत्र चोकधाद्धु थे चन्नाखान् सर्वान् वीर्य्यपारिमतायां समादापयित । तथैव तत्र चोकधाद्धु थे चन्नाखान् सर्वान् सर्वान् धानपारिमतायां तिष्ठति तथैव तत्र चोकधाद्धु थे चन्नाखान् प्रज्ञापारिमतायां तिष्ठति । यथैवाद्धान् पर्वान् प्रज्ञापारिमतायां तिष्ठति । यथैवाद्धान् पर्वान् प्रज्ञापारिमतायां समादापयित । यथैवाद्धान् पर्वान् प्रज्ञापारिमतायां समादापयित । यथैवाद्धान् पर्वान् प्रज्ञापारिमतायां समादापयित । विवेभयित प्रतिष्ठापयित । धर्मभ्र देभयित समादापयित । निवेभयित प्रतिष्ठापयित । धर्मभ्र देभयित

चद्ते या एव षट्पारिमताः । ते यत्तासं धर्मे श्रुता नजात् विरक्षिता भवन्ति । षड्भिः पारिमताभिर्यावदनुत्तरां यम्येक् समोधिमभिष्मवृथन्ते ।

पूर्वद चिणसान्दिशि गङ्गानदीवासुकीपमान् सौकधाद्धन् गला यथैवात्मनादानपारमितार्था तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधातुषु ये सत्त्वास्तान् सर्व्वान् दानपारमितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवात्मना ग्रीखपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तत्र लोकधात्षु ये सत्तासान् सर्वान् शीचपारमितायां समादा-प्यति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना चान्तिपारमितायां तिष्ठति । तथैव तत्र जोकधातुषु ये मुलास्तान् सर्वान् चान्ति-पार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति। यथैवात्मना वीर्व्यपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच खोकधातुषु ये बचाखान् सर्वान् वौर्यपार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति। यथैवाताना धानपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच खोकधाताष ये मलास्तान मर्लान ध्यानपार्मितायां ममादापयति निवेप्रयति प्रतिष्ठापयति। यथैवात्मना प्रज्ञापार्मितायां तिष्ठति। तथैव तच कोकधातुषु ये सलासान् सर्वान् प्रज्ञापार्मितायां समादापयित निवेशयति प्रतिष्ठापयति । धर्मञ्ज देशयति यदते या एव षट-पारमिता:। ते सत्तास्तं धर्मा श्रुला न जातुविरहिता भवन्ति षड्भिपार्मिताभिर्यावदनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसम्ब्थन्ते।

द्विषपश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवासुकोपमान् स्रोकधादम् गला यथैवाद्याना दानपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच स्रोक- धातुषु वे मलासान् भर्जान् दानपार्मितायां समादापयति निवेश्रयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना **ग्रीलपार्मितायां** तिष्ठति । तथैव तत्र कोकधातुषु ये मलासान् सर्वान् श्रीलपार-मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवात्मना चान्तिपारमितायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधातुषु ये मचास्तान् षर्वान् चान्तिपारमितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठा-पयति। यथैवात्मना वीर्व्यपार्मितायां तिष्ठति। तथैव तत्र खोकधात् षु ये मत्तास्तान् सर्वान् वीर्य्यपारिमतायां समादापयित निवेशयति प्रतिष्ठापयति। यथैवाताना धानपार्मितायां तिष्ठति। तथैव तत्र जोकधातुषु ये सत्तास्तान् सर्वान् धानपारमितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना प्रज्ञापार्-मितायां तिष्ठति । तथैव तच जोकधातुषु ये मलासान् सर्वान् प्रज्ञापार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । धर्मञ्च देशयति । यदुते या एव षट्पारमिताः । ते मचास्तं धर्मा श्रुला न जातुविरहिता भवन्ति षड्भिः पार्मिताभि र्यावदनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसम्बधन्ते।

पश्चिमोत्तरस्थान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् क्षोकधाद्धन् गला यथैवाद्धाना दानपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तच कोकधाद्धषु थे सन्तास्तान् सर्व्यान् दानपारिमतायां समादापयति निवेशयिति प्रतिष्ठापयति । यथैवाद्धाना श्रीन्तपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तच क्षोकधाद्धषु ये सन्तास्तान् सर्व्यान् श्रीन्तपारिमतायां समादापयिति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाद्धाना चान्तिपारिमतायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधात्रषु ये सत्तास्तान् सर्वान् चान्तिपारिमतायां समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयित । यथैवात्मना वीर्व्यपार्ममतायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधात्रषु ये सत्तासान् सर्वान् वीर्व्यपार्ममतायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधात्रषु ये सत्तासान् सर्वान् विर्वयपारिमतायां समादापित निवेशयित । तथैव तत्र खोकधात्रषु ये सत्तासान् सर्वान् धानपारिमतायां समादायित निवेशित प्रतिष्ठापयित यथैवात्मना प्रज्ञापारिमतायां समादायित निवेशित प्रतिष्ठापयित यथैवात्मना प्रज्ञापारिमतायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधात्रषु ये सत्तासान् सर्वान् प्रज्ञापारिमतायां समादायिति निवेशयित प्रतिष्ठापयित । धर्मञ्ज प्रज्ञापारिमतायां समादायिति निवेशयित प्रतिष्ठापयित । धर्मञ्ज देशयित यद्ते या एव षट्-पारिमताः । ते सत्तासं धर्मों श्रुता न जात्विरिहता भवन्ति यद्भिः पारिमताभयांवदनुक्तरां सम्यक् सम्बोधिमिमसम्मुध्यन्ते ।

खन्तरपूर्वसान्दिश गङ्गानदीवा कुकोपमान् कोकधाह्न गला यथैवाह्मना दानपारिमतायां तिष्ठति। तथैव तत्र कोकधाह्मषु ये सन्ताक्षान् सर्वान् दानपारिमतायां समादापयित निवेशति प्रतिष्ठापयित। यथैवाह्मना ग्रीकपारिमतायां तिष्ठति। तथैव तत्र कोकधाह्मषु ये सन्ताक्षान् सर्वान् ग्रीकपारिमतायां समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयित। यथैवाह्मना चान्तिपारिमतायां तिष्ठति। तथैव तत्र कोकधाह्मषु ये सन्ताक्षान् सर्वान् चान्ति-पारिमतायां समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयित। यथैवाह्मना वौर्व्यपारिमतायां तिष्ठति। तथैव तत्र कोकधाह्मषु ये सन्ताक्षान् सर्वान् वौर्व्यपारिमतायां समादापयित । यथैवाह्मना धानपार-मितायां तिष्ठति। तथैव तत्र कोकधाह्मषु ये सन्ताक्षान् सर्वान् धानपारिमतायां समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयित । यथैन वात्मना प्रज्ञापारिमतायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधात्षु थे स्वान् सर्वान् प्रज्ञापारिमतायां समादापयित । निवेशयित प्रतिष्ठापयित । धर्माञ्च देशयित यदुते या एव षद्पारिमताः ते सत्ताखान् धर्मे श्रुला न जात्विरिहता भवन्ति पड्भिः पार-मिताः सिताभिर्यावद्वत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभिसम्ध्यन्ते ।

श्रधसादिशि गङ्गानदीवानुकोपमान् स्रोकधाद्वन् गला यथै-वात्मना दानपारमितायां तिष्ठति । तथैव तच लोकधातुषु चे सचास्तान् सर्वान् दानपार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । वर्षेवाताना ग्रीलपार्मितायां तिष्ठति । तर्षेव तच खोकधातुषु ये मलास्तान् मर्लान् श्रीखपार्मितायां समादा-पयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना चान्तिपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तत्र जोकधातुषु ये मलास्तान् मर्यान् चान्ति-पारमितायां समादापयति निवेग्रयति प्रतिष्ठापयति। यथैवाताना वीर्थपार मितायां तिष्ठति । तथैव तच स्रोकधातुषु ये मनास्तान् सर्वान् वीर्थ्यपारमितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति। यथैवात्मना ध्वानपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच जोकधातुष् ये सत्तास्तान् सर्वान् ध्यानपारमितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवात्मना प्रज्ञापार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच लोकधातुषु ये मलास्तान् मर्ज्ञान् प्रज्ञापार्मितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । धर्माञ्च देशयति यद्ते या एव षट्-पारमिताः । ते सत्तास्तान् धर्मं श्रुला न जातुविरहिता भवन्ति षड्भिः पारमिताभिः। यावदनुत्तरां सम्यक् सम्बोधिमभि-सम्बुधन्ते।

उपरिष्टादिशि गङ्गानदीवान्कोपमान् कोकधाह्यन् गला यथैवाताना दानपारमितायां तिष्ठति । तथैव तत्र खोकधातुषु ये सत्तास्तान् सर्वान् दानपारमितायां समादापति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना भीखपारमितायां तिष्ठति । तथैव तच चोकधातुषु ये मचाचान् मर्वान् ग्रीखपारमितायां समा-दापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना चान्तिपारिम-तायां तिष्ठति । तथैव तचं सोकधातुषु ये मस्तास्तान् सर्वान् चान्तिपारमितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति यथै-वाताना वीर्यपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तच स्रोकधातुषु चे सत्तासान् सर्वान् वीर्य्यपार्भितायां समादापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवाताना ध्यानपार्मितायां तिष्ठति । तथैव तत्र क्षोकधातुषु ये मलास्तान् सर्वान् धानपार्मितायां समादा-पयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति । यथैवात्सना प्रजापारसितायां तिष्ठति । तथैव तत्र लोकधातुषु ये सत्तास्तान् सर्व्यान् प्रज्ञापार्-मितायां समादापयति निवेषयति प्रतिष्ठापयति । धर्माञ्च देशयति यद्ते या एव षट्पारमिताः। ते सत्तास्तं धम्रे श्रुला न जातुविरहिता भवन्ति षड्भिः पार्मिताभिः। यावदनुत्तरां यस्यक् सम्बोधिमभिसम्ब्धन्ते ।

तद्यथापि नाम सुभृते दत्तोमायाकारो वा मायाकारान्ते-वासी वा चतुर्महापये महतोजनकायस्थापुरतो महान्तं जनकाय- मिनिकांच षट्सु पारमितासु समादापयेचिवेणचेत् प्रतिष्ठा-पयेत्। तत् किं मन्यसे सुभूतेऽपि नु तेन मायाकारेण वा मायाकारान्तेवासिना वा कञ्चित् सत्तः षट्सु पारमितासु समा-दापितो निवेशितः प्रतिष्ठापितो वा भवेत्। श्राह नोहीदं भगवन्। भगवानाइ । एवमेव बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन पूर्व्यस्यान्दिशि गङ्गा-नदीवालुकोपमेषु लोकधातुषु । दचिणस्थान्दिशि गङ्गानदीवालु-कोपसेषु लोकधातुषु । पश्चिमायान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपसेषु कोकधातुषु । उत्तरस्थान्दिभि गङ्गानदीवानुकोपमेषु कोकधातुषु **उत्तर पूर्व्वस्थान्दिशि गङ्गानदीवालुकोपमेषु क्षोकधातुषु ।** पूर्व-दिचणसान्दिमि गङ्गानदीवासुकोपमेषु स्रोकधातुषु। दिचण-पश्चिमायान्दिणि गङ्गानदीवानुकोपसेषु लोकधातुषु। पश्चिमो-त्तरखान्दिशि गङ्गानदीवानुकोपमेषु लोकधातुषु। श्रधसादिशि गङ्गानदीवासुकोपमेषु कोकधातुषु। उपरिष्टादिशि गङ्गानदी-वालुकोपमेषु लोकधातुषु ये मलाखे मर्वे षट्सु पारमितासु प्रतिष्ठापिता भवन्ति। तत् कस्य हेतोः। धर्म्मतेषा सुभूते धर्माणां मायाधर्मता सुपादाय। एवं खनु सुभृते बोधिसन्तो महासनी महासनाहतसमद्ध दत्युचाते ।

पुनर्परं सुभृते वोधिषत्त्वो महासत्त्वो महासत्त्राहं सत्त्रञ्ज सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेन चित्तेन विहरजान्येषां चित्तोत्पादा-नामवकाणं ददाति। दथन्तो मधा सत्ताः दानपारमितायां प्रतिष्ठापयितव्याः। दयन्तो न प्रतिष्ठापयितव्याः। दयन्तो मया ग्रीलपारमितायां प्रतिष्ठापयितव्याः। दयन्तो न प्रतिष्ठापयितव्याः। द्यनो मया सत्ताः चान्तिपारिमतायां प्रतिष्ठापियतयाः। द्यनो न प्रतिष्ठापियतयाः। द्यन्तो मया सत्ताः वीर्थ्यपारिमतायां प्रतिष्ठापियतयाः। द्यन्तो न प्रतिष्ठापियतयाः। दयन्तो नया सत्ताः ध्यानपारिमतायां प्रतिष्ठापियतयाः। द्यन्तो न प्रतिष्ठापियतयाः।

दयनो भया सन्ताः ऋधात्मशून्यतायां प्रतिष्ठापयितयाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापियतयाः। इयन्तो मया सत्ताः विद्धिश्रिन्यतायां प्रतिष्ठापयित्याः । इयन्तो न प्रतिष्ठापयित्याः । इयन्तो भया यत्नाः त्रधात्मविद्धांशून्यतायां प्रतिष्ठापयितयाः । इयन्तो न प्रतिष्ठाप्यित्याः । द्वन्तो मया सत्ताः ग्रन्यताग्रन्यतायां प्रति-ष्टापचितवाः। दयन्तो न प्रतिष्टापचितवाः। दयन्तो सचा सन्ताः महाग्रन्यतायां प्रतिष्ठापयितव्याः । इयन्ते न प्रतिष्ठापयितव्याः । इयन्तो मया मलाः परमार्थग्रन्यतायां प्रतिष्ठापयितव्याः। इयन्तो न प्रतिष्ठापचितव्याः । इयन्तो मया सत्ताः संक्षतग्रान्यतायां प्रतिष्ठापयित्याः । इयन्तो न प्रतिष्ठापयित्याः । इयन्तो स्या सन्ताः त्रमंक्कतग्र्रत्यतायां प्रतिष्ठापथितयाः । इयन्तो न प्रतिष्ठा-पयितया । इयनो मया मत्ताः श्रत्यन्तश्चन्यतायां प्रतिष्ठापधि-तथाः। इयन्तो मया न प्रतिष्ठापियतथाः। इयन्तो मया सत्त्वाः श्रनवरायशून्यतायां प्रतिष्ठापियतयाः । इयन्तो न प्रतिष्ठापिय-तयाः । दयन्तो मया सत्ताः श्रनवकारशून्यतायां प्रतिष्ठापचि-तथाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापयितयाः। इयन्तो मया सत्ताः प्रकृति

ग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो न प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो सया सन्ताः सर्वेधक्षे ग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः खलचण-ग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः खलचण-ग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो न प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः प्रभावग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः प्रभावग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः खभावग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः खभावग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठापिवतव्याः । इयन्तो नयतिष्ठा-पिवतव्याः । इयन्तो नया सन्ताः प्रभावखभावग्र्ल्यतायां प्रतिष्ठा-पिवतव्याः । इयन्तो न प्रतिष्ठा-पिवतव्याः । इयन्तो न प्रतिष्ठापिवतव्याः ।

दयनो मया सलाखत् पुँ स्वृत्युपखानेषु प्रतिष्ठापियतयाः । दयनो न प्रतिष्ठापियतयाः । दयनो मया सलाखत् पुँ सम्यक् प्रदाणेषु प्रतिष्ठापियतयाः । दयनो न प्रतिष्ठापियत्याः । दयनो न प्रतिष्ठापियत्याः । दयनो न प्रतिष्ठापियत्याः । दयनो न प्रतिष्ठापियत्याः । दयनो न प्रतिष्ठापियात्याः । दयनो न प्रतिष्ठापियात्याः । दयनो न प्रतिष्ठापिया

तचाः । दयन्तो मया मत्त्राञ्चत्रमाणेषु प्रतिष्ठापथितचाः । इयन्तो न प्रतिष्ठापयितव्याः। इयन्तो मया सन्ताः विमोचेष प्रतिष्ठापियत्याः । इयन्तो न प्रतिष्ठापियत्याः । इयन्तो सया यन्ताः नवस्वनुपूर्व्वविद्यारसमापत्तिष् प्रतिष्टापिवतव्याः । दयन्तो न प्रतिष्ठाप्यत्याः। इयन्तो मया सन्ताः शून्यतानिभिन्ताप्रणिहित-विमोचेषु प्रतिष्ठापथितव्याः। इयन्तो न प्रतिष्ठापथितव्याः। इयन्तो मया सत्ताः पञ्चस्वभिज्ञासु प्रतिष्ठापयितयाः। दयन्तो न प्रतिष्ठा-प्यितवाः। इयन्तो मया सत्ताः सर्वसमाधिष् प्रतिष्ठाप्यितवाः। दयन्तो न प्रतिष्ठापचित्याः । दयन्तो मया सन्ताः सर्व्यधारणी-सुखेष् प्रतिष्ठापियतयाः । इयन्तो न प्रतिष्ठापियतयाः । इयन्तो मया मलाः दशसु तथागतवलेषु प्रतिष्ठापयितव्याः । दयन्तो न प्रतिष्ठापचितवाः। इयन्तो मया सन्ताश्चतुर्ध् वैगार्चेष् प्रतिष्ठा-पचितवाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापचितवाः। इयन्तो मया यत्वाञ्चतसृषु प्रतिषष्टित्यं प्रतिष्ठापचितचाः । इयन्तो न प्रतिष्ठा-पचितव्याः । इयन्तो मया सत्त्वा महामैत्रां प्रतिष्ठापचितव्याः । दयन्तो न प्रतिष्ठापयितव्याः । द्रयन्तो मया सत्ताः महाकरणायां प्रतिष्ठाप्रितवाः । इयन्तो न प्रतिष्ठाप्रितवाः । इयन्तो सया सत्ताः त्रष्टादमखावेणिक बुद्धधर्मेषु प्रतिष्ठापयितयाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापथितव्याः। द्यन्तो मया सत्ताः श्रोत श्रापन्ति फले प्रतिष्ठापियत्याः । द्रयन्तो न प्रतिष्ठापियत्याः । द्रयन्तो सथा सन्ताः सञ्जदागाभिषाले प्रतिष्ठापयितयाः । इयन्तो न प्रतिष्ठा-पचितवाः । दयन्तो मया मलाः श्रनागामिकले प्रतिष्ठापचितवाः ।

इयन्तो न प्रतिष्ठापथितयाः। इयन्तो मया सन्ताः ऋहैते प्रतिष्ठा-पथितयाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापथितयाः। इयन्तो मया सन्ताः प्रत्येकवोधौ प्रतिष्ठापथितयाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापथितयाः। इयन्तो मया सन्ताः मार्गाकार् ज्ञतायां प्रतिष्ठापथितयाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापथितयाः। इयन्तो मया सन्ताः सर्व्याकार् ज्ञतायां प्रतिष्ठापथितयाः। इयन्तो न प्रतिष्ठापथितयाः।

श्रिपि तु पुनर्खेवं भवत्यप्रमेयाऽषंख्या मया सत्ताः दान-पार्मितायां प्रतिष्ठापयित्याः। ग्रीचपार्मितायां प्रतिष्ठापयि-तव्याः । चान्तिपारिमतायां प्रतिष्ठापियतव्याः । वीर्व्यपारिमतायां प्रतिष्ठापियत्याः । धानपारिमतायां प्रतिष्ठापियत्याः । प्रज्ञा-पारमितायां प्रतिष्ठापचितवाः । ऋधात्मग्रून्यतायां प्रतिष्ठापचि-तथाः। विद्विशास्यतायां प्रतिष्ठापयितयाः। ऋधाताविद्वी-श्चन्यतायां प्रतिष्ठापयित्याः। श्चन्यताश्चन्यतायां प्रतिष्ठापयित्याः। महाग्रुन्यतायां प्रतिष्ठापियतयाः । परमार्थग्र्न्यतायां प्रतिष्ठापिय-तथाः । संक्षतग्र्न्यतायां प्रतिष्ठापयितथाः । श्रसंक्षतग्र्न्यतायां प्रतिष्ठापचित्याः। श्रत्यन्तग्र्न्यतायां प्रतिष्ठापचित्याः। श्रनवराग-श्रान्यतायां प्रतिष्ठापियतव्याः । श्रनवकारश्रान्यतायां प्रतिष्ठापिय-तव्याः । प्रकृतिश्रुन्यतायां प्रतिष्ठापियतवाः । सर्वधर्मश्रुन्यतायां प्रतिष्ठापियत्याः । खलचण्यस्यतायां प्रतिष्ठापियत्या । ऋतुप-लक्षशून्यतायां प्रतिष्ठापियतच्याः । श्रभावशून्यतायां प्रतिष्ठापिय-तचाः। खभावग्र्न्यतायां प्रतिष्ठापयितयाः। श्रभावस्रभावग्र्न्यतायां प्रतिष्ठाप्यितवाः। चतुर्षुसृत्युपस्थानेषु प्रतिष्ठाप्यितव्याः। चतुर्षु सम्यक् प्रहाणेषु प्रतिष्ठापियत्थाः । चतुर्षे च्हित्रपदिषु प्रतिष्ठा-पचित्रयाः । पञ्चखिन्द्रियेषु प्रतिष्ठापचित्रयाः । पञ्चसु वलेषु प्रतिष्ठापयितयाः । सप्तसुबोधङ्गेषु प्रतिष्ठापयितयाः । श्रार्थाष्टाङ्ग-मार्गे प्रतिष्ठापथितथाः । चतुर्घार्थमत्येषु प्रतिष्ठापथितथाः । चतुर्षु थानेषु प्रतिष्ठापयितव्याः। चतर्व्वप्रमाणेषु प्रतिष्ठापयितव्याः। चतसृष्वार्यसमापत्तिषु प्रतिष्ठापथितवाः। श्रष्टासु विमोचेषु प्रतिष्ठापियतयाः । नवस्वनुपूर्व्वविद्वार्यमापित्तेषु प्रतिष्ठापि-तयाः । ग्रूत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखेष् प्रतिष्ठापयितयाः। पञ्चखभिज्ञासु प्रतिष्ठापयितव्याः । सर्वसमाधिषु प्रतिष्ठापयि-त्याः। मर्वधारणीसुखेषु प्रतिष्ठापयितयाः। दमसुतयागतवसेषु प्रतिष्ठापियत्थाः । चतुर्ष् वैकार्धेषु प्रतिष्ठापियत्थाः । चतसृषु प्रतिसम्बन्ध प्रतिष्ठापयितयाः । महामैत्रां प्रतिष्ठापयितयाः । प्रतिष्ठापयितयाः । श्रष्टाद्यावेणिकवृद्धधर्मेषु **महाक्रहणायां** प्रतिष्ठापियत्थाः । श्रोत श्रापित्तफाले प्रतिष्ठापियत्थाः । सञ्चदा-गामिषाले प्रतिष्ठापयितव्याः । श्रनागामिषाले प्रतिष्ठापयितव्याः । श्रईले प्रतिष्ठापथितव्याः। प्रत्येकवोधौ प्रतिष्ठापथितव्याः। मार्गाकारज्ञतायां प्रतिष्ठापथितयाः । सर्व्याकारज्ञतायां प्रतिष्ठा-पचितवाः ।

तद्यथापि नाम सुभृते द्त्तीमायाकारो वा मायाकारान्तेवासी वा चतुर्मेद्दापये मद्दतोजनकारस्य पुरतो मद्दान्तजनकायमिन-निर्माचैवं चित्तसुत्पाद्येत् एते मया अप्रमेषासंख्येयाः सत्ताः षट्स पारमितास प्रतिष्ठापिकात्याः । अष्टादमस् ग्रूत्यतास् प्रतिष्ठाप- यितयाः । चतुर्षं स्टब्युपखानेषु प्रतिष्ठापयितयाः । चतुर्षं सम्यक् प्रहाणेषु प्रतिष्ठापथितथाः । चतुर्षु च्हिद्धपादेषु प्रतिष्ठापथि-तयाः । पञ्चखिन्द्रियेषु प्रतिष्ठापचितयाः । पञ्चसु बखेषु प्रतिष्ठा-पयितव्याः । सप्तसु बोध्यङ्गेषु प्रतिष्ठापयितव्याः । श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गे प्रतिष्ठापयितयाः । चतुर्घार्य्ययत्वेषु प्रतिष्ठापयितयाः । चतुर्षु ध्यानेषु प्रतिष्ठापिथ्याः । चतुर्ध्वप्रमाणेषु प्रतिष्ठापियतयाः । चत-स्वार्यसमापत्तिषु प्रतिष्ठापयितयाः। त्रष्टासु विमोचेषु प्रतिष्ठा-नवखपूर्वविदारसमापत्तिषु प्रतिष्ठापियतयाः। ग्र्त्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखेषु प्रतिष्ठापथितयाः । पञ्चख-भिज्ञासु प्रतिष्ठापथितयाः । सर्व्यसमाधिषु प्रतिष्ठापथितयाः । सर्वधारणीसुखेषु प्रतिष्ठापचितवाः । दशसु तथागतवलेषु प्रति-ष्ठापचितवाः। चतुर्षु वैभारद्येषु प्रतिष्ठापचितवाः। चतस्यु प्रतिसम्बित् प्रतिष्ठापथितयाः । महामैयां प्रतिष्ठापथितयाः । महाकर्णायां प्रतिष्ठापचिच्याः। श्रष्टाद्यस्वावेणिकवृद्धधर्मीष् प्रतिष्ठापयितयाः । श्रोत श्रापत्तिकाले प्रतिष्ठापयितयाः । सकदा-गामि पाले प्रतिष्ठापयितव्याः । ऋनागामिषाले प्रतिष्ठापयि-तयाः। ऋईसे प्रतिष्ठापयितयाः। प्रत्येकबोधौ प्रतिष्ठापयि-तव्याः । मार्गाकारज्ञतायां प्रतिष्ठापयितव्याः । सर्वाकारज्ञतायां प्रतिष्ठापचितव्याः ।

तत् किं मन्यवे सुश्वतेऽपि तु तेन माथाकारेण वा माथा-काराक्तेवासिना वा कश्चित्यतः षट्सु पार्मितासु प्रतिष्ठापितो भवेत्। श्रष्टादशसु श्रून्थतासु प्रतिष्ठापितो भवेत्। चतुर्षु स्नृत्युप- स्थानेषु प्रतिष्ठापितो भवेत्। चतुर्षु सम्यक् प्रदाणेषु प्रतिष्ठापितौ भवेत्। चतुर्षु चहिद्यपदिषु प्रतिष्ठापितो भवेत्। पञ्चस्विन्द्रियेषु प्रतिष्ठापितो भवेत् । पञ्चसु बलेषु प्रतिष्ठापितो भवेत् । सप्तसु बोध्याङ्गेषु प्रतिष्ठापितो भवेत् । श्राय्योष्टाङ्गामार्गे प्रतिष्ठापितो भवेत्। चतुर्घार्यमत्येषु प्रतिष्ठापितो भवेत्। चतुर्षु ध्यानेषु प्रतिष्ठा-पितो भवेत । चतुर्धप्रमाणेषु प्रतिष्ठापितो भवेत् । चतस्या-क्ष्यसमापत्तिषु प्रतिष्ठापितो भवेत् । श्रष्टासु विमोचेषु प्रतिष्ठा-पितो भवेत्। नवस्वनुपूर्व्वविद्वार्यमापत्तिषु प्रतिष्ठापितो भवेत्। ग्रुन्यतानिमित्तप्रणिहितविमोचमुखेषु प्रतिष्ठापितो भवेत् । पञ्च-खिभज्ञास प्रतिष्ठापितो मवेत्। सर्वसमाधिषु प्रतिष्ठापितो भवेत्। मर्वधारणीसुखेषु प्रतिष्ठापितो भवेत्। द्यातयागतवलेषु प्रतिष्ठा-पितो भवेत्। चतुर्षु वैशार्योषु प्रतिष्ठापितो भवेत्। चतस्रुषु प्रतिसम्बिस् प्रतिष्ठापितो भवेत् । महामैत्रां प्रतिष्ठापितो भवेत् । महाकरणायां प्रतिष्ठापितो भवेत्। ऋष्टादशस्त्रावेणिकवृद्धधर्मीवु प्रतिष्ठापितो भवेत्। श्रीत श्रापिताको प्रतिष्ठापितो भवेत्। सकदागामिपाले प्रतिष्ठापितो भवेत्। श्रनागामिपाले प्रतिष्ठापितो भवेत्। ऋईले प्रतिष्ठापितो भवेत्। प्रत्येकवोधौ प्रतिष्ठापितो भवेत् । मार्गाकार्श्वतायां प्रतिष्ठापितो भवेत् । सर्व्याकार्श्वतायां प्रतिष्ठापितो भवेत ।

श्राह । नोहीरं भगवन् । भगवानाह । एव मेव सुभूते बोधि-सच्चेन महासच्चेनाऽप्रसेयाऽसंख्येयानां सच्चानां षट्सु पार्मितासु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । श्रष्टादग्रसु श्रूत्यतासु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्याद्य । चतुर्षु सृत्युपस्थानेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । चतुर्षु मस्यक् प्रहाणेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । चतुर्व्वृद्धि-पादेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। पञ्चखिन्द्रियेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्याद्य। पञ्चसु बलेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्याद्य। सप्तसु बोधाङ्गेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। श्रार्थ्याधाङ्गमार्गे प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। श्रार्व्यमत्येषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। चतुर्षु ध्यानेषु प्रतिष्ठापनाद्य चित्तसुत्पाद्य । चतुर्ध्वप्रमाणेषु प्रतिष्ठा नाम चित्तसुत्पाद्य। श्रारूपसमापत्तिषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। श्रष्टासु विमोचेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । नवखनुपूर्व्वविद्वार्-समापत्तिषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्याद्य। ग्रून्यतानिमित्ताऽप्रणिहित-विमोचमुखेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तमुत्पाद्य । पञ्चखिभज्ञासु प्रतिष्ठा-पनाय चित्तसुत्पाद्य । सर्वेषमाधिषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पादा । मर्व्वधारणीमुखेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तमुत्याद्य। द्यातथागत-बलेषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। चतुर्षु वैभार्द्येषु प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । चतस्यु प्रतिमन्तिस् प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । महामैत्रां प्रतिष्ठापनाय चित्तसृत्पाद्य। महाकर्णायां प्रतिष्ठा-पनाय चित्तमुत्पाद्य । ऋष्टादमस्त्रावेणिनेषु बुद्धधर्मेषु प्रतिष्टापनाय चित्तसृत्याद्य। श्रोत्र श्रापत्तिपात्ते प्रतिष्ठापनाय चित्तसृत्यादा। सक्तदागामिषाले प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । त्रनागामिषाले प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । ऋईले प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य । प्रत्येकबोधौ प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। मार्गाकार्ज्ञतायां प्रतिष्ठा-पनाय चित्तसुत्पाद्य। सर्व्याकारज्ञतायां प्रतिष्ठापनाय चित्तसुत्पाद्य। न कस्य चित्रसम्बार्थाय चिक्तसुत्पादित भवति । तत्कस्य हेतोः । धर्मतेषा सुभ्रते धर्माणां मायाधर्मतासुपादाय । एवं खलु सुभ्रते बोधिसन्तो महासन्तो महासन्ताऽसनद्ध हत्युच्यते ।

सुभ्रतिराह । यथाहं भगवन् भवतो भावितस्थार्थमाजानामि । श्रमत्वाह सन्नद्भीवताऽयं वोधिमत्वो महामत्वी वेदितयः। खल-चण श्रुन्यतासुपादाय। तत्कस्य हेतीस्तयाहि। रूपं भगवन् रूपेण शून्यं। वेदना वेदनया शून्या। मंज्ञामंज्ञया शून्या। मंस्कारः संस्कारै: श्रुन्यां। विज्ञानं विज्ञानेन श्रुन्यं। चनुसनुषाश्रुत्यं। श्रोचं श्रोचेण ग्रुन्धं। प्राणं घाणेन ग्रुन्धं। जिज्ञानिज्ञयाग्रुन्धा। कायः काचेन श्रूनः । मनो मनमाशून्यं । इत्पं इत्पेणशून्यं । प्रब्दः प्रब्देन शून्यः। गन्धो गन्धेन शून्यः। रसो रसेन शून्यः। सार्थः सार्थेन शून्यः। धर्मा धर्मी: ग्रुन्था:। चचुर्विज्ञानं चचुर्विज्ञानेनग्रुन्यं। श्रोपं विज्ञानं श्रोचिवज्ञानेन ग्रन्थं। प्राण्विज्ञानं प्राण्विज्ञानेन ग्रन्थं। जिङ्का-विज्ञानं जिक्काविज्ञानेन ग्रन्यं। कायविज्ञानं कायविज्ञानेन शून्यं। मनोविज्ञानं मनोविज्ञानेन श्रन्यं। चतुःशंसार्श्ययुःशंसार्श्यन श्रन्यः। श्रोचसंखर्भः श्रोचसंखर्भन श्रन्यः । घाणसंखर्भः घाणसंखर्भन श्रन्यः । जिक्कासंस्पर्भः जिक्कासंस्पर्भेन शून्यः। कायसंस्पर्भः कायसंस्पर्भेन शून्यः। मनः संस्थर्भः मनः संस्थर्भेन श्रून्यः । चनुः संस्थर्भप्रत्ययवेदना चनुः-संखर्भप्रत्ययवेदनया ग्रून्या। श्रोचसंखर्भप्रत्ययवेदना श्रोचसंखर्भ-प्रत्ययवेदनया ग्रूत्या। प्राणसंस्पर्भप्रत्ययवेदना प्राणसंस्पर्भप्रत्यय-वेदनया शून्या। काष्यमंसार्गप्रव्यवेदना कायमंसार्गप्रव्ययवेदनया श्र्न्या । मनः मंसार्गप्रत्ययवेदना मनःसंसार्गप्रत्ययवेदनया श्र्न्या ।

पृथिवीधातः पृथिवीधात्ना श्र्या। श्रयात्रसात्ना श्र्या। तेजोधात्सेजोधात्ना श्र्या। वायुधात्वायुधात्ना श्र्या। श्राकागधात्ना श्र्या। विद्यानधात्वीद्याधात्ना श्र्या। विद्यानधात्वीद्याधात्मा श्र्या। श्रविद्या श्रव्या। संस्काराः संस्कारेः श्र्याः। विद्यानं विद्याने श्र्यं। नामक्पं नाक्ष्पेण श्र्यं। षडायतनं पडायतनेन श्र्यं। स्पर्भः सर्भेन श्र्यः। वेदना वेदनया श्र्या। वष्णा वष्णया श्र्याः। उपादानसुपादानेन श्र्यं। भवो भवेन श्र्यः। जातिजीत्याश्र्या। जरामर्ण जरामर्णेन श्र्यं।

दानपारिमता दानपारिमतया ग्रुत्या। शिखपारिमता शिख-पारिमतया ग्रुत्या। चान्तिपारिमता चान्तिपारिमतया ग्रुत्या। वीर्च्यपारिमता वीर्च्यपारिमतया ग्रुत्या। धानपारिमता धानपा-रिमतया ग्रुत्या। प्रज्ञापारिमता प्रज्ञापारिमतया ग्रुत्या।

श्रधातमग्रस्था श्रधातमग्रस्थातमग्रस्था । विद्धिंग्रस्था विद्विः श्रस्था । श्रधातमविद्धिंग्रस्था श्रधातमविद्धिंग्रस्था श्रधातमविद्धिंग्रस्था । श्रस्था । श्रस्था । ग्रस्था ग्रस्था । ग्रस्

वग्र्न्यतया ग्र्न्या । स्वभावग्र्न्यता स्वभावग्र्न्यतया ग्र्न्या । श्रभाव-स्वभावग्र्न्यता श्रभावस्वभावग्र्न्यतया ग्रन्या ।

सृत्यपञ्चानानि सृत्युपञ्चानै श्रन्यानि । सम्यक् प्रहाणानि सस्यक्षप्रहाणैः श्रुन्यानि । ऋद्विपादा ऋद्विपादैः श्रुन्याः । इन्द्रि-याणीन्द्रयै: ग्रुन्यानि । बलानिवर्के: ग्रुन्यानि । बोध्यद्वानि वोधक्तै: ग्रन्थानि । त्रार्थ्याष्ट्राङ्गमार्गे त्रार्थ्याष्ट्राङ्गमार्गैः ग्रन्थः । त्रार्थ्यसत्यानि त्रार्थमुखैः ग्रुन्यानि । धानानि धानैः ग्रुन्यानि । त्रप्रमाणानि श्रमाणै: ग्रन्थानि । श्रारूषसमापत्तव श्रारूषसमापत्तिभिः ग्रुन्थाः । विमोचाविमोचैः शून्याः । ऋणुपूर्वविहारसमापत्तयोऽणुपूर्वविहा-रममापत्तिभिः श्रूत्याः । श्रूत्यतानिमित्ताऽप्रणिहितदिमोदसुखानि श्रुन्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचमुखैः श्रुन्यानि । श्रमित्रा श्रभ-ज्ञाभिः ग्रत्याः । समाधयः समाधिभिः ग्रत्याः । धारणीसुखानि धारणीसुखैः श्रुन्यानि । तथागतवसानि तथागतवसैः श्रून्यानि । वैभारदानि वैभारदीः ग्रुन्यानि । प्रतिसम्बदः प्रतिसम्बद्धिः श्रन्यानि । महामेची महामेचा श्रन्या । महाकर्णा महाकर्णया शून्या । त्रावेणिननुद्वधर्मा त्रावेणिननुद्वधर्मीः शून्याः । बोधियन्त्रो बोधिवलेन शुन्याः। महासन्नाहो महासन्नाहेन शून्यः। त्रुनेन भग-वन् पर्यायेन मन्नाइ सन्नद्धो बोधिमचो महामचो वेदितवा:। भगवानाइ । एवसेव सुभूते एवसेतत् तथायथावद्सि । तत्कस्य-हेतोः। श्रक्तताहि सुभूते धर्वाकारज्ञता। श्रविकता श्रनभिसंख्वता। वेषां कते बौधिसत्वेन महासत्तेन महासत्त्राहः सन्नद्धः। श्राह केन कारणेन भगवन् सर्व्याकारज्ञता श्रकता श्रविकता श्रनिसंख्लता

येषां हते बोधियत्वेन महायत्वेन महायत्वाहः यसद्धः । भगवा-नाइ। कारकानुपल् श्वितासुपादाय सुभूते सर्व्याकारज्ञता श्रकता श्रविकता त्रनिभंक्तता। तेपि सत्ता त्रकता त्रविकता त्रनीभ-संख्वताः येषां कते वोधिसत्तेन महासत्तेन महासत्ताः सन्नद्धः। तत्कस्य हेतोः। तथाहि सुभूते रूपं न करोति न विकरोति। नाऽभिषंख्करोति । वेदना न करोति न विकरोति नाभिषंख्क-रोति। संज्ञान करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। संस्कारा न सुर्व्वन्ति न विसुर्व्वन्ति नाऽभिसंस्कुर्व्यन्ति । विज्ञानं न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। चचः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । श्रोचं न करोति न विकरोति नाभिभंस्करोति । घाणं न करोति न विकरोति नाऽभिषंखारोति। जिङ्का न करोति न विकरोति नाऽभि-संस्करोति। कायो न करोति न विकरोति नाभिसंस्करोति। मनो न करोति न विकरोति नाऽभिभंस्करोति। रूपं सुभूते न करोति न विकरोति नाभिसंस्करोति। प्रव्दो न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। गन्धो न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । रसो न करोति न विकरोति नाभिसंस्क-रोति । सार्शी न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । धर्मा न सुर्वेन्त न विसुर्वेन्ति नाऽभिषंखुर्वेन्ति । चतुर्विज्ञानं सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंख्करोति । श्रीत्रविज्ञानं न करोति न विकरोति नाऽभिषंख्करोति । प्राणविज्ञानं न करोति न विकरोति नाभिसंस्करोति। जिज्ञाविज्ञानं न करोति न विंकरोति नाऽभिसंस्करोति। कायविज्ञानं न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । मनोविज्ञानं न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । चचुःसंस्पर्गान करोति न विक-रोति नाऽभिषंखारोति । श्रोचषंखर्गो न करोति न विकरोति नाऽभिषंख्कारोति। घाणसंखर्भो न करोति न विकरोति नाऽ-भिसंस्करोति । जिङ्कासंसाभी न करोति न विकरोति नाऽभि-संस्करोति। कायसंसाग्रीं न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्क-रोति। मनःसंस्राग्रीन करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। चत्रः संस्पर्धप्रत्ययवेदनान करोतिन विकरोति नाभिसंस्करोति। श्रोवसंखर्भप्रत्ययवेदनान करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। घाणसंस्पर्धप्रत्यथवेदना न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। जिज्ञासंसार्गप्रत्ययवेदना न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्क-रोति। कायसंसार्प्रप्राययवेदना न करोति न विकरोति नाऽभि-संस्करोति। भनःसंस्पर्प्रप्रत्यथवेदना न करोति न विकरोति नाऽभिषंखारोति।

श्रात्मा सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि सोऽत्यन्तत्या नोपसभ्यते । जीवः सन्तः सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोः । तथाहि सोऽत्यन्तत्या नोपसभ्यते । जीवः सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोः । तथाहि सोऽत्यन्तत्या नोपसभ्यते । जन्तुः सुभ्रते न करोति न विक-रोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोः । तथाहि सोऽत्यन्तत्या नोपलेभ्यते । पोषः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिभंखा-रोति । तत्कस्य हेतोस्तयाहि मोऽत्यन्ततया नोपसभ्यते । पुरुषः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्त्याहि सोऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । प्रद्रलः सुभृते न करोति न विकरोति नाऽभिसंखारोति । तत्क्ष हेतोः । तथाहि सोऽ-त्यन्ततया नोपलभ्यते । मन्तजः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिमंखारोति । तत्कस्य हेतोस्तयाहि सोऽत्यन्ततया नोपलभ्य-ते। मानवः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्तथाहि मोऽत्यन्ततया नोपसभ्यते । कारकः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तया हि सोऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । वेदकः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्त्याहि सोऽत्यन्ततया नोपस्थते। जानकः सभते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तयाहि मोऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । पत्यकः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि सोऽत्यन्तत्या नोपलभ्यते । खप्तः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कखहेतोस्तथाहि सोऽत्यन्तत्या नोपलभ्यते । माया सुभूते न करोति न विकरोति नाभिसंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्तथाहि साऽत्यन्ततया नोपसभ्यते । प्रतिश्रत्का सुभूते न न करोति न विकरोति नाभिसंस्कारोति। तत्कस्य हेतोस्तथा हि साऽत्यन्ततया नोपलभाते। प्रतिभाषः सुभूते न करोति न विकरोति नाभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि साऽत्यन्ततया नोपलस्थते । प्रतिविस्व सस्रते न करोति न विकरोति नासि-संस्करोति। तत्कस्य हेतोस्तयाहि सोऽत्यन्ततया नोपलभाते। मरीचिका सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंख्करोति। तत्क्रस्य हेतोस्त्रयाहि साऽत्यन्तत्या नोपलभ्यते । निर्मितः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि सोऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । श्रविद्या सुभृते न करोति न विक-रोति नाऽभिमंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि माऽत्यन्तत्या नोपसभाते। संस्कारा सुभूते न कुर्व्वन्ति न विकुर्व्वन्ति नाऽभि-संखर्विना । तत्क्ख देतस्त्या दि \*सोऽत्यन्ततया नोपलभ्यन्ते। विज्ञानं सुभते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। तत्कस्य हेतीस्त्रथा हि मेघोऽत्यन्ततया नोपसभ्यते । नामरूपं सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कसाहेनोसाया हि सीऽत्यन्ततया नोपलभ्यते। षडायतनं सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। तत्कखहेतोस्तथा हि सोऽत्यन्ततथा नीपलभ्यते। सर्गः सम्द्रते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्क-रोति । तत्कस्य हेतीस्तयाहि मीऽत्यन्ततया नोपस्रन्यते । वेदना सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि माऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । हल्ला सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंखारोति। तत्कस्यहेतोस्तया हि। साऽत्यन्त-

तेऽत्यन्ततया नोपलभ्यन्ते-इति पाठो युक्तः।

त्रे तदव्यन्ततया नोपलभ्यते-इति युक्तं एवं परचापि क्वीविलिङ्गार्थपरा-मर्प्यस्थवे।

तथा नोपसभ्यते। उपादानं सुभूते न करोति न निकरोति नाऽभिषंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि सोऽत्यन्ततथा नोपस-भ्यते। भवः सुभूते न करोति न निकरोति नाऽभिषंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि। सोऽत्यन्ततथा नोपसभ्यते। जातिः सुभूते न करोति न निकरोति नाऽभिषंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि सोऽत्यन्ततथा नोपसभ्यते। जरामरणं सुभूते न करोति न निकरोति नाऽभिषंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि सोऽत्यन्ततथा नोपसभ्यते।

दानपारसिताः न करोति न विकरोति नाऽभिषंखरोति।
तत्कस्य हेतोस्वयाहि षाऽत्यन्ततया नोपक्यते। श्रीचपारिमता
न करोति न विकरोति नाऽभिषंखरोति। तत्कस्य हेतोस्वयाहि
साऽत्यन्ततया नोपक्यते। चान्तिपारिमता न करोति न
विकरोति नाऽभिषंखरोति। तत्कस्य हेतोस्वयाहि साऽत्यन्ततया
नोपक्यते। वौर्य्यपारिमता न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्वयाहि साऽत्यन्ततया नोपक्यते।
स्वामपारिमता न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति।
तत्कस्यहेतोस्वया हि साऽत्यन्तत्या नोपक्यते। श्रज्ञापारिमता न
करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्वयाहि
साऽत्यन्तत्या नोपक्यते।

 <sup>\*</sup> पारमिताध्व्यत् परं सभुते-इति पदं षट्पारमितास्विऽक्तौति
 प्रतीयते पृक्तीपरस्वतेषु तस्त्रयोगङ्गीनात्।

त्रधातमग्रन्यता सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्क-रोति । तत्वस्य हेतोस्तथाहि साऽत्यन्ततया नोपलभ्यते। वहिद्धी-ग्रन्यंता न करोति न विकरोति नाऽभिषंखारोति। तत्कस्र हेतोस्तथाहि साध्यन्ततया नोपलभ्यते । श्रधात्मवहिद्वाश्चन्यता न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि बाऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । ग्रुन्यताग्रुन्यता न करोति न विक-रोति नाऽभिसंखारोति। तत्कसः हेतोसाथाहि साऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । महाशून्यता न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्क-रोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि साऽत्यन्ततया नोपस्यते । परमार्थ-ग्रन्यता न करोति न विकरोति नाऽभिसंख्करोति। तत्कस्य हेतो-स्तथाहि माऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । मंस्त्रतश्चन्यता न करोति न विकरोति नाभिमंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्त्याहि माऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । असंस्कृतग्रन्थता न करोति न विकरोति नाऽभि-संस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि साऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । श्रयनाग्रत्यता सभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। तत्कस हेतोस्तथाहि माऽत्यन्तत्या नोपलभ्यते । अनवरायग्रन्थता सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंखारोति । तत्कस हेतो-साथाहि साऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । अनवकारशुन्यता सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंख्वरोति। तत्कस्य हेतोस्तथाहि माऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । प्रकृतिग्रन्यता सुभृते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि साऽत्यन्त-तया नोपलभ्यते । सर्वधर्माशून्यता सुभूते न करोति न विकरोति

नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्वयाहि याऽख्यक्ततया नोपस्यये । स्वलचणग्रन्यता सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्वयाहि साख्यक्ततया नोपस्यते । श्रनुपस्यभ्यत्या सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्वयाहि साऽख्यक्ततया नोपस्यये । श्रभावश्च्यता सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतो-स्वयाहि साऽख्यक्ततया नोपस्यते । स्वभावश्च्यता सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्वयाहि साऽख्यक्ततया नोपस्यते । श्रभावस्थ्यत्वता सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्वयाहि साऽख्यक्ततया नोपस्यते । श्रभावस्थ्यभावश्च्यता सुभ्रते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति तत्कस्य हेतोस्वयाहि साऽख्यक्तत्वा नोपस्यते ।

सृत्युपस्थानानि सुभृते न कुर्वन्ति न विकुर्वन्ति नाऽभिसंस्कु-र्वन्ति । तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि तान्यद्यन्तत्या नोपस्थन्ते । सम्यक् प्रहानानि सुभृते न कुर्वन्ति न विकुर्वन्ति नाभिसंस्कुर्वन्ति । तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि तान्यद्यन्तत्या नोपस्थन्ते । स्टिट्टपादान-सुर्व्वन्ति न विकुर्वन्ति नाऽभिसंस्कुर्वन्ति । तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि तेऽत्यन्तत्या नोपस्थन्ते । दन्द्रियापि सुभृते न सुर्व्वन्ति न विकुर्व्वन्ति नाभिसंस्कुर्वन्ति । तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि तान्यद्यन्तत्या नोपस्थन्ते । वसानि सुभृते न सुर्व्वन्ति न विकुर्वन्ति नाऽभि-संस्कुर्वन्ति । तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि तान्यद्यन्तत्या नोपस्थन्ते । वोधक्वानि न सुर्व्वन्ति न विकुर्वन्ति नाऽभिसंस्कुर्वन्ति । तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि तान्यद्यन्तत्या नोपस्थन्ते । सार्थाष्टाकुर्वान्तः सभ्भृते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति। तत्कस हेतोस्तथाहि सीऽत्यनतया न विद्यते । त्रार्थ्यसत्यानि सुभूते न सुर्व्वन्ति न वि-कुर्विना नाऽभिगंखुर्विन्ति । तत्वस्य हेतोक्षयाहि तान्यत्यन्ततया-नोपलथन्ते। धानानि सुभूते न सुर्व्वन्ति न विसुर्व्वन्ति नाऽभि मंख्यवंनित । तत्वस्य हेतोसाथाहि तान्यत्यन्ततया नोपलभ्यन्ते । श्रमाणानि पुभते न कुर्वन्ति न विकुर्वन्ति नाऽभिषंख्व्वन्ति । तत्त्रस्य हेतोस्तथाहि तान्यत्रन्ततया नोपलभ्यन्ते । श्रारूपसमा-पत्तयः सुभृते न कुर्व्वन्ति न विकुर्व्वन्ति नाऽभिसंस्कुर्व्वन्ति ।तत्-कख हेती स्थाहि ता त्रह्मनतया नोपसभ्यन्ते। विसोचाः सुभूते न कुर्विन्ति न विकुर्विन्ति नाऽभिष्यं विन्ति। तत्वस्य हेतोस्त-याहि तेऽत्यन्ततया नोपलभ्यन्ते। श्रनुपूर्वविद्वार्समापत्तयः सुभूते न कुर्व्वाना न विकुर्व्वाना नाऽभिषंख्यंनित। तत्कस्य हेतोस्तथाहि ता त्रत्यन्ततया नौपलभ्यन्ते । श्रून्यतानिभिन्ताप्रणिहित विमो-चसुखानि न सुर्व्वन्ति न विसुर्व्वन्ति नाऽभिसंख्युर्विनि । तत्वस्थ हेतोसवाहि तान्यन्ततया नोपसभ्यन्ते। श्रभिज्ञाः सुभृते न सुर्विना न विकुर्विना नाऽभिमंखुर्विना। तत्कस्य हेतोस्तथाहि ता श्रत्यन्ततया नोपलभ्यन्ते । सर्वसमाधयः सुभृते न कुर्व्वन्ति न विकुर्वन्ति नाऽभिषंख्वंन्ति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि तेऽत्यन्त-तथा नोपसम्बन्ते । सर्वधारणीसुखानि न सुर्व्वन्ति न विकुर्व्वन्ति नाऽभिषंख्यंनित । तत्वसः हेतोस्तथाहि तान्यत्यन्ततथा नोपल-भानते। तथागतवसानि सुभूते न सुर्वन्ति न विसुर्वन्ति नाऽभि-संस्कृर्वन्ति । तत्वस्य हेतोस्त्रधाहि तान्यत्यन्ततया नोपलभ्यनो ।

वैधारद्यानि सुभृते न दुवंन्ति न विकुर्व्यन्ति नाऽभिरंख्ंवेन्ति । तत्वस्य हेतोस्तयाहि तान्यत्यन्ततया गोपसभ्यन्ते। प्रतिसस्यिदः सुभूते न सुर्व्वन्ति न विद्युर्व्वन्ति नाऽभिषंख्यर्वन्ति । तत्वस्य हेतो-ख्याहि ता श्रायनातया नोपलभ्यन्ते। महामेची सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि साऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । महाकर्षण सुस्रते न करोति न विकरोति नाऽभिमंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्वथाहि साऽत्यन्ततया नोपसभ्यते । त्रावेणिकबुद्धधर्माः सुभूते न सुर्व्वान्त नविसुर्व्वान्त नाऽभिमंख्युर्विना। तत्क्षः हेतोस्तथाहि तेऽत्यन्ततया नोपक्थम्ते। तथता सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंखारोति । तत्कस्य हैतोस्तथाहि साऽत्यन्ततथा नोपसभ्यते । श्रवितथता सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिभंस्करोति। तत्कस्य हेतोस्तथास्टि साऽत्यन्ततया नोपसभ्यन्ते। श्रनन्यतयता सुभृते न करोति न विकरोति नाऽभिभंस्करोति । तत्कसः हेतोस्त्रयाहि साऽत्यन्ततया नोपलभ्यते। धर्माता सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसं-स्वरोति । तत्वस्य हेतोस्तथाहि साऽत्यन्ततया नोपलभते । धर्म-धातः सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि मोऽलान्ततथा नोपसभ्यते । धर्मास्तिता सभूते न करोति न विकरोति नाऽभिषंखरोति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि साऽत्यन्ततया नोपलभ्यते । धर्मानियामता सुभूते न करोति न विकरोति नाऽभिसंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्त्याहि साऽत्यन्तत्या नोपलभ्यते। भूतकोटि: सुभूते न करोति न विकरोति नाऽ भिषंखरोति । तत्कस्य हेतोस्रथाहि सोऽत्यन्ततया नोपस्रभते । श्रिचन्यधातः सुभृते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्रयाहि सोऽत्यन्तत्या नोपस्रभते । वोधिः सुभृते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्रयादि साऽत्यन्तत्या नोपस्रभते । सर्वज्ञता सुभृते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्रयाहि साऽत्यन्तत्या नोपस्रभते । सर्वाकारज्ञता सुभृते न करोति न विकरोति नाऽभिषंस्करोति । तत्कस्य हेतोस्रयाहि साऽत्यन्तत्या नोपस्रभते । सर्वनेन सुभृते पर्यावेणिकं वेदित्यं यथा श्रक्तता सर्वकार्यते । तदनेन सुभृते पर्यावेणिकं वेदित्यं यथा श्रक्तता सर्वकार्यता श्रम्ते पर्यावेणिकं वेदित्यं यथा श्रक्तता सर्वकार्यता श्रम्ति । येषां कते वोधिसन्तेन महासन्तेन महासन्ताहः सन्नद्धः । एवं खन्नु सुभृते वोधिसन्ते महासन्ते महासन्ताहः सन्नद्धः । एवं खन्नु सुभृते वोधिसन्ते महासन्ते महासन्ताहसन्तद्धः सन्नद्धः । एवं खन्नु सुभृते वोधिसन्ते महासन्ते महासन्ताहसन्तद्धः सन्नद्धः । एवं खन्नु सुभृते वोधिसन्ते महासन्ते महासन्ति सहसन्तद्धः स्त्रस्था ।

त्राह। यथाहं भगवन् भगवताभावितस्वाऽर्थमाजानामि । रूपं भगवस्वद्धससुत्तं। वेदना श्रवद्धा श्रमुका । संज्ञा श्रवद्धा श्रमुका । संस्कारा श्रयद्धा श्रमुकाः । विज्ञानमवद्भसमुक्तं ।

श्रथायुवान् पूर्णोमैचायणीपुनो श्रायुवानं सुस्रतिमेतद-वोचत्। रूपमायुवान् सुस्रते श्रवह्मसुक्तं। वेदना श्रवहा श्रमुक्ता। संज्ञा श्रवहा श्रमुक्ता। संस्कारा श्रवहा श्रमुक्ताः। विज्ञानमबद्धमसुक्तं। श्राहैवसेदतदायुवान् पूर्णविसेतत्। रूपमायु-श्रम् पूर्णावद्धमसुक्तं। वेदनाऽबद्धाऽसुक्ताः। संज्ञाऽबद्धाऽसुक्ता। संस्कारा श्रवद्धा श्रमुक्ताः। विज्ञानमबद्धमसुक्तं। पूर्णे श्राहः। कतमत्तावद्ययुग् सुभूते यदबद्धमसुकं। कतमामविद्नायाऽव-द्धाऽसुक्ता। कतमामामंज्ञायाऽबद्घाऽसुक्ता। कतसेते संस्कारा ये श्रवद्धासुक्ताः। कतमत्तिद्धानं यदबद्धमसुकं। श्राह यदेतद्ययु-श्रम् पूर्णस्त्रप्रोपमं रूपं तदबद्धमसुकं। येयं स्वप्नोपमाविद्नामाऽब-द्धाऽसुक्ता। येयं स्वप्नोपमामंज्ञामाऽबद्धाऽसुक्ता। य दमे स्वप्नोपमाः संस्काराः ते ऽबद्धा श्रमुक्ताः। यदेतत् स्वप्नोपमं विज्ञानं तदब-द्धमसुकं। यदेतन्त्रायोपमं रूपं तदबद्धमसुकं। येयं मायोपमा वदनामाऽबद्धाऽसुक्ता। येयं मायोपमामंज्ञामाऽबद्धाऽसुक्ता। य दसे मायोपमाः संस्काराः तेऽबद्धा श्रमुक्ताः। यदिदं मायोपमं विज्ञानं तदबद्धमसुकं।

यदेतत् प्रतिश्रुत्कोपमं रूपं तदबह्रमसुक्तं। येयं प्रतिश्रुत्कोपमावेदनासाऽवह्नाऽसुक्ता । येयं प्रतिश्रुत्कोपमासंज्ञासाऽवह्वाऽसुक्ता । य दमे प्रतिश्रुत्कोपमोः संस्कारास्नोऽवह्ना श्रुक्ताः ।
यदेतत्प्रतिश्रुत्कोपमं विज्ञानं तदबह्रमसुक्तं । यदेतत्प्रतिभासोपमं
रूपं तदबह्रमसुक्तं । येयं प्रतिभासोपमावेदनासाऽबह्नाऽसुक्ता ।
येयं प्रतिभासोपमासंज्ञासाऽबह्नाऽसुक्ता । य दमे प्रतिभासोपमाः
संस्कारास्तेऽबद्धा श्रुस्काः । यदेतत्प्रतिभासोपमं विज्ञानं तदबह्रमसुक्तं । यदेतत्प्रतिविश्वोपमं रूपं तदबह्रमसुक्तं । येयं प्रतिविस्वोपमा वेदनासाऽबह्नाऽसुक्ता । येयं प्रतिविश्वोपमासंज्ञासाऽबह्नाऽसुक्ता । य दमे प्रतिविश्वोपमाः संस्कारास्तेऽबद्धा श्रुस्काः ।
यदेतत्प्रतिविश्वोपमं विज्ञानं तदबह्रमसुक्तं । यदेतत्परीच्युपमं
रूपं तदबह्रमसुक्तं । येयं मरीच्युपमावेदनासाऽबह्नाऽसुक्ता । येयं

मरीचुपमार्द्धायाः वद्वाद्धम्मा । य दमे मरीचुपमाः मंस्तारास्ते-ऽवद्वा असुका । यदेनकारीचुपमं विज्ञानं तदवद्वमसुकं । यदे-तिविर्म्धातेषमं रूपं तदवद्वमसुकं । येयं निर्धितोपमा वेदना न साऽवद्वाऽसुका । येयं निर्मितोपमासंज्ञामाऽवद्वाऽसुका । य दमे निर्मितोपमाः संस्तारासेऽवद्वा असुकाः । यदेनिविर्मितोपमं विज्ञानं तदवद्वमसुकं ।

श्रतीतमाचुशन् पूर्णक्पमबद्धमसुकः । श्रतीतावेदनाऽबद्धाऽसुक्ता । श्रतीतायंश्वाऽबद्धाऽसुक्ता । श्रतीताः संस्काराः श्रवद्धाः
श्रमुक्ताः । श्रतीतं विज्ञानमबद्धमसुकः । श्रत्युत्पन्नमाचुश्यन् पूर्णक्पमबद्धमसुकः । श्रत्युत्पन्नावेदनाऽबद्धाऽसुक्ता । श्रत्युत्पन्नायंश्वाऽबद्धाः
ऽसुक्ता । श्रत्युत्पन्नाः संस्कारा श्रवद्धाः श्रम्काः । श्रत्युत्पन्नायं विज्ञानमबद्धमसुकः । त्रत्वक्षः हेत्रोत्तयाहि । श्रमत्वादायुश्यन् पूर्णक्पस्य
क्ष्पमबद्धमसुकः । श्रमत्वादिदनायावेदनाऽबद्धाऽसुक्ता । श्रमत्वात्यश्रात्याः संद्याऽबद्धाऽसुक्ता । श्रमत्वात् संस्काराणां संस्कारा श्रवद्धाः
श्रमुक्ताः । श्रमत्वादिश्वानस्य विश्वानमबद्धमसुकः । विविक्तवाद्धूपस्य
क्ष्पमबद्धमसुकः । विविक्तवात्यंश्वायाः संद्याऽबद्धाः । विविक्तवाद्ध्यस्य
विश्वानमबद्धमसुकः । श्रनुत्पन्नवाद्धपस्य क्ष्पमवद्धमसुकः । श्रनुत्पन्नवाद्धाः । श्रनुत्पन्नवाद्धाः । श्रनुत्पन्नवाद्धाः । श्रनुत्पन्नवादिशानस्य विश्वानमबद्धमसुकः । श्रनुत्पन्नवादिशानस्य विश्वानमबद्धमसुकः । श्रनुत्पन्नवादिशानस्य विश्वानमबद्धमसुकः ।

कुगलमायुष्मन् पूर्णेक्षममबद्धमसुत्रं । सुगलावेदनाऽबद्धाऽसुका ।

कुणलामंज्ञाऽवद्भाऽसुका। कुणलाः संस्कारा श्रवद्भा श्रस्का। कुप्रचं विज्ञानमबद्धमसुत्रं। श्रकुप्रचमायुष्मन् पूर्णक्ष्यमबद्धमसुत्रं। श्रनुगनं वेदनाऽवद्घाऽसुत्रा। श्रनुगनासंज्ञा श्रवद्धा श्रसुत्रा। श्रवुगचाः संस्कारा श्रवद्धा श्रमुकाः। श्रवुगचं विज्ञानमवद्धम-सुत्रां। श्रव्याकृतमायुष्मन् पूर्णेक्यमबद्धमसुत्रां। श्रव्याकृतावेदना-उवद्घाऽसुका। अव्याकतासंज्ञाऽवद्घाऽसुका। अव्याकताः संस्काराः श्रवद्धा त्रसुक्ताः। श्रव्याक्ततं विज्ञानमवद्भमसुकं। सौकिकमा-युमन् पूर्णक्षमबद्धमसुन्नं। लौकिका वेदनाऽबद्धाऽसुन्ना। लौकि-कामंज्ञा अवद्वा अमुक्ता। खौकिकाः मंस्कारा अवद्वा अमुक्ताः। खौकिकं विज्ञानमबद्धमसुकं। खोकोत्तरमायुष्मन् पूर्णक्ष्यमबद्ध-मसुत्रं। कोकोत्तरा वेदनावद्वाऽसुत्रा। कोकोत्तरामंज्ञाऽवद्वाऽसुत्रा। खोकोत्तराः संस्कारा अवद्वा असुकाः । खोकोत्तरं विज्ञानमवद्ध-मसुक्तं । सात्रवमायुषान् पूर्णक्ष्यमबद्धमसुक्तं । सात्रवा वेदनाऽद्धा-ऽसुत्ता । साम्रवारंज्ञाऽवद्घाऽसुत्ता । साम्रवाः संस्काराः ऋवद्धाः श्रमुकाः । मात्रवं विज्ञानमबद्धममुक्तं । श्रनात्रवमायुषान् पूर्णेक्प-मबद्धममुत्रं। श्रनाश्रवा वेदनाऽबद्धाऽमुत्ता । श्रनाश्रवामंज्ञाऽबद्धा-ऽसुक्ता । श्रनाश्रवाः संस्कारा श्रवद्घाऽसुक्ताः । श्रनाश्रवं विज्ञान-मबद्धमसुतं। तत्कस्य हेतोः। त्रमलाद्रूपस्य रूपमबद्धमसुतं। श्रमत्वादेदनायाः वेदनऽबद्धाऽमुता। श्रमत्वात् मंज्ञायाः मंज्ञाऽबद्धा-ऽसुक्ता । श्रमत्वात् संस्काराणां संस्कारा श्रवद्भा श्रमुकाः । श्रमत्वा-दिज्ञानस्य विज्ञानमबद्धमसुतं। विवित्तत्वाद्र्पस्य रूपमबद्धमसुतं। विविक्तलादेदनाचाः वेदनाऽबद्धाऽसुका। विविक्तलात् संज्ञाया मंजाऽबद्धाऽसुका। विविक्तवात् संस्काराणां मंस्कारा श्रवद्धाः श्रमुकाः। विविक्तवादिज्ञानस्य विज्ञानमयद्भमसुकं। श्रनुत्यस्रवाद्भूयस्य स्व्यमबद्धमसुकं। श्रनुत्यस्रवादेदनायाः वेदनाऽबद्धाऽसुका। श्रनुत्यस्र-वात् मंजायाः मंजाऽबद्धाऽसुका। श्रनुत्यस्रवात् मंस्काराणां मंस्कारा श्रवद्धाः श्रमुकाः। श्रनुत्यस्रवादिज्ञानस्य विज्ञानमयद्भमसुकं।

सर्वेधमा श्रयायुषान् पूर्ण श्रवद्वा श्रस्ताः । श्रमलादवद्वा श्रमुक्ताः । विविक्तलादबद्धाः श्रमुक्ताः । श्रमुत्पन्नलादबद्धाः श्रमुकाः । दानपारमिताष्यायुग्रान् पूर्णं श्रवद्धाऽसुत्राः । श्रीलपारमिताऽवद्धा श्रमुक्ता। चान्तिपारमिताऽबद्धाऽमुका। वीर्य्यपारमिताऽबद्धा-ऽसुक्ता । ध्यानपार्मिताऽवद्घाऽसुका । प्रज्ञापार्मिताऽवद्घाऽसुका । श्रमत्वाद्दानपार्मिताऽबद्धाऽसुक्ता । विविक्तलाद्दानपार्मिताऽबद्धा-ऽसुत्ता । त्रनुत्पन्नलाद्दानपार्भिताऽबद्धाऽसुत्ता । त्रमलाच्हील-पारमिताऽबद्धाऽसुन्ना । विविन्नलाच्छी खपारमिताऽबद्धाऽसुन्ना । श्रमुत्पन्नलाच्चीलपारमिताऽबद्धाऽमुका । श्रमलात् चान्तिपार-मिताऽबद्धाऽसुका। विविक्तलात् चान्तिपारमिताऽबद्धाऽसुक्ता। श्रनुत्पन्नलात् चान्तिपारमिताऽबद्धाऽसुन्ता । श्रमचादीर्थ्यपारमिता-ऽबद्धाऽसुक्ता । विविक्तलात् वीर्य्यपार्मिताऽबद्धाऽसुका । श्रनुत्पन्न-लात् वीर्य्यपारमिताऽबद्धाऽसुना । ऋसत्तात् ध्यानपारमिताऽबद्धा-ऽसुका। विविक्तलात् ध्यानपार्मिताऽबद्धाऽसुक्ता। श्रनुत्पद्मवात् ध्यानपारमिताऽबद्धाऽसुका । श्रमचात् प्रज्ञापारमिताऽबद्धाऽसुका । विविज्ञालात् प्रज्ञापार्मिताऽवद्धाऽसुता । ऋतुत्पन्नलात् प्रज्ञापार्-मिताऽबद्धाऽसुना ।

श्रधात्मग्र्वतायवद्धाऽसुक्ता । विद्वहीग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । अधात्मविद्वहीग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । महाग्र्वतायवद्धाऽसुक्ता । परमार्थग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । संस्कृतग्र्वतायवद्धाऽसुक्ता । श्रमस्कृतग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । श्रवनग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । श्रवनराग्गग्र्तायवद्धाऽसुक्ता । श्रवनकारग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । श्रवनकारग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । श्रवनकारग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । श्रवपत्तभग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । श्रवपत्तभग्र्यतायवद्धाः
अक्ता । श्रभावग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । स्थभावग्र्यतायवद्धाः
स्रभावग्र्यतायवद्धाऽसुक्ता । स्थभावग्र्यतायवद्धाःसुक्ता । श्रभावग्र्यतायवद्धाःसुक्ता ।

 संस्कृतग्रन्यताऽबद्धाऽसुका । विविक्तवादमं स्कृतग्रन्यताऽबद्धाऽसुका । श्रनुत्पन्नलार्मस्त्रतश्च्यताऽबद्धाऽसुत्ता। श्रमलादत्यनाश्च्यताऽबद्धा-ऽसुका । विविक्तलादत्यनाश्च्यताऽबद्धाऽसुक्ता । श्रनुत्यन्नलादत्यन्त-श्चिताऽबद्धाऽसुन्ता। श्रसत्त्वादनवराग्रश्च्यताऽबद्धाऽसुन्ता। विविन्त-लादनवराग्रश्र्न्यताऽवद्धाऽसुका। श्रनुत्पन्नलादनवराग्रश्र्न्यताऽवद्धा-ऽसुक्ता । श्रमचादनवकारश्च्यताऽबद्धाऽसुका । विविक्तलादनवकार-श्चारवद्धाः सुन्ता । श्रनुत्पन्नलादनवकार्ग्यन्यताऽबद्धाऽसुक्ता । त्रमन्तात्रकतिश्च्यताऽवद्धाऽसुका । विविक्रनात्रकतिश्च्यताऽवद्धा-ऽसुका। श्रनुत्पचलात्प्रकृतिश्चाराऽवद्धाऽसुका। श्रमचात् सर्वधर्ध-ग्रन्यताऽबद्धाऽसुक्ता । विविक्तलात् सर्वधर्माग्रन्यताऽबद्धाऽसुक्ता । अनुत्पन्नलात् सर्वधर्मग्र्नाताऽबद्धाऽसुन्ना । असलात् खलचण-श्चारबद्धाऽसुका । विविक्तलात् खलचणश्चाराबद्धाऽसुका । भनुत्पनलात् खनचणस्त्यताऽवद्धाऽसुना। भभनादनुपनभास्त्यता-ऽवद्धाऽसुमा । विविक्तवादनुपस्माश्च्यताऽवद्धाऽसुका । ऋनुत्पन-लाद्नुपन्तभग्रन्यताऽबद्धाऽसुक्ता । श्रमनादभावश्रन्यताऽबद्धाऽसुक्ता । विविक्तलादभावश्च्यताऽबद्धाऽसुका । त्रनुत्पन्नलादभावश्च्यता-ऽबद्धाऽसुन्ता। श्रमत्वात् खभावग्र्त्यताऽबद्धाऽसुन्ता। विविन्नत्वात् खभावग्र्न्यताऽबद्धाऽसुन्नाः। त्रनुत्यन्नवात् खभावग्र्न्यताऽबद्धा-ऽसुता। त्रमलाद्भावखभावश्त्यताऽबद्धाऽसुता। विविन्नालाद-भावखभावग्रन्यताऽबद्धाऽसुक्ता । श्रनुत्पन्नलाद्भावखभावग्रन्यता-ऽबद्धाऽसुका ।

्रसायुपस्यानान्यायुगन् पूर्णाऽबद्धान्यसुक्तानि । सम्यन्प्रहाणान्य-

षायुषम् पूर्णावद्वान्यसुक्तानि । चिद्धिपादा त्रष्यायुषम् पूर्णावद्धाः त्रसुक्ताः । दन्दियाख्ययायुष्मन् पूर्णावद्धान्यसुक्तानि । बोध्यङ्गान्यथायुष्मन् पूर्णावद्धान्यसुक्तानि । त्राध्यक्षान्यथायुष्मन् पूर्णावद्धान्यसुक्तानि । त्राध्याधाङ्गसागोष्यायुष्मन् पूर्णावद्धोऽसुक्तः ।

श्राय्येषत्यान्यायायुषान् पूर्णावद्वान्यसुकानि । धानान्यथायुषान् पूर्णाऽवद्वान्यसुकानि । श्रप्रमाणान्यायुषान् पूर्णावद्वान्यसुकानि । श्रास्यसमापत्तयोऽयायुषान् पूर्णावद्वा श्रस्रकाः । विमोचा श्रयान् युषान् पूर्णाऽवद्वा श्रस्रकाः । श्रन्यपूर्विवहारसमापत्तयोऽयायुषान् पूर्णाऽवद्वा श्रस्रकाः । श्रन्थतानिमित्ता प्रणिहितविमोचसुखान्यान

युक्षन् पूर्णाऽवद्वान्यसुक्तानि । श्रभिक्वा श्रयायुक्षन् पूर्णाऽवद्वा श्रस्तकाः । सर्वेधसाधयोऽप्यायुक्षन् पूर्णाऽवद्वा श्रस्तकाः । सर्वेधारणी-सुखान्यप्यायुक्षन् पूर्णाऽवद्वान्यसुक्तानि ।

तत्कस्य हेतोः । श्रमचादायुषान् पूर्णार्यमत्यान्यवद्भान्यमुकानि । विविक्तवादार्थमत्यान्यवद्धान्यमुक्तानि । श्रनुत्पन्नवादार्थमत्यान्य-बद्धान्यसुक्तानि । श्रमलादायुषान् पूर्णधानान्यबद्धान्यसुक्तानि । विविक्तालात् धानान्यबद्धान्यसुक्तानि । ऋनुत्पन्नलात् धानान्यबद्धान्य-श्रमचादायुषान् पूर्णाऽप्रमाणान्यवद्भान्यसुत्रानि । सुक्तानि । विविक्तवादप्रमाणान्यबद्धान्यसुक्तानि । ऋतुत्पन्नवादप्रमाणान्यबद्धान्य-मुक्तानि । श्रमचादायुषान् पूर्णोक्ष्यममापत्तयोऽवद्धा श्रमुकाः । विविन्नतादारूपसमापत्तयोऽबद्धा त्रसुनाः। त्रनुत्पन्नलादारूपसमा-पत्तयोऽबद्धा अमुकाः। अमत्तादायुक्षन् पूर्णविमोचा अबद्धा श्रमुकाः। विविक्तवादिमोचा श्रवद्धा श्रमुकाः। श्रनुत्पन्नवादिमोचा श्रवद्धा श्रमुक्ताः । श्रमचादायुक्षन् पूर्णनवानुपूर्व्वविद्यारममापत्तयो-ऽबद्धा अभुका। विविक्तलाचवातुपूर्वविहारसमापत्तयोबद्धा श्रमुकाः । श्रन्त्पन्नलान्वानुपूर्विविचारसमापत्तयोऽवद्धाः श्रमुकाः । श्रमलादायुषान् पूर्णश्र्न्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखान्यवद्धान्य-सुकानि । विविक्तलाच्छून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखान्यबद्धा-न्यमुकानि । श्रनुत्पन्नलाच्चन्यतानिसिक्ताप्रणिहितविमोचमुखान्य-बद्धान्यसुकानि । ऋसलादायुषान् पूर्णाऽभिज्ञा ऋबद्धा ऋसुकाः । विविक्तलाद्भिज्ञा अबद्धा असुकाः। अनुत्यनलाद्भिज्ञा अबद्धा त्रसुताः। त्रमलदायुशन् पूर्णममाधयोऽबद्धाः त्रसुताः। विवित्रालातः

समाधयोऽवद्धा त्रमुकाः । त्रतत्पन्नलात् समाधयोऽवद्धा त्रमुकाः त्रम्रचादायुक्षन् पूर्षधारणीमुखान्यवद्धान्यमुकानि । विविक्तला∹ द्धारणोमुखान्यवद्धान्यमुक्तानि । त्रतत्पन्नलाद्धारणोमुखान्यवद्धान्य∹ सुक्तानि ।

तयागतवज्ञान्ययायुषान् पूर्णाऽबद्धान्यसुक्तानि । वैशारद्यान्य-ष्णायुषान् पूर्णाऽबद्धान्यमुकानि । प्रतिसम्बिदोऽष्णायुषान् पूर्णाऽबद्धा श्रमुकाः। महामैत्र्यायायुक्षन् पूर्णावद्धाऽमुक्ता। महाकरूणाऽप्यायुक्षन् पूर्णावद्धाःमुक्ता । भावेणिकवुद्धधर्मा भ्रष्यायुग्नन् पूर्णाःवद्धाः श्रमुक्ताः। तत्कस्य हेतोः। श्रयस्वादायुषान् पूर्णतयागतवलान्यवद्धा-न्यमुक्तानि । विविक्तलात्त्रथागतबलान्थवद्भान्यमुक्तानि । श्रनुत्पन्न-वात्त्रथागतवत्तान्यवद्धान्यमुक्तानि । श्रमलादैप्रारद्यान्यवद्धाऽय-मुकानि। विविक्तलादेशारद्यान्यवद्धान्यसुक्तानि। श्रमचादेशारद्यान्य-बद्धाऽन्यमुक्तानि । श्रमलात् प्रतिसम्बिदोऽबद्धाः श्रमुकाः । विविक्त-लात् प्रतिसम्बिदोऽबद्धाः अम्ताः । अनुत्पचलात् प्रतिसम्बदो-ऽबद्धा श्रम्ताः। श्रमलाबाहामेत्री श्रबद्धाऽमृता। विवित-लानाहामेची अवद्धारमुका । अनुत्यन्नवानाहामेची अवद्धारमुका । त्रमलानाहाकरूणाऽबद्धाऽमुका । विविक्तलानाहाकरूणाऽबद्धाऽमुका। श्रन्तपन्नवानाहानहणाऽबद्धाऽमृता । श्रमन्वादावेणिकवुद्धधर्मा श्रवद्भा श्रमुकाः । विविक्तलादावेणिकवुद्धधर्मा श्रवद्भा श्रमुकाः । अनुत्पन्नवादावेणिकनुद्धधर्मा अवद्धा अनुताः।

सर्वज्ञताऽष्यायुषान् पूर्णाऽवद्धाऽमुका । मार्गाकारज्ञताष्यायुषान् पूर्णावद्धाऽमुका । सर्वाकारज्ञताऽष्ययुषान् पूर्णाऽवद्धाऽमुका ।

श्रमत्तामुपादाय सर्वेज्ञताऽबद्धाऽमुका। विविकतामुपादाय सर्व-ज्ञताऽबद्धाऽमुका । श्रनुत्पन्नतामुपादाय सर्वज्ञताऽबद्धाऽमुका । त्रसत्तामुपादाय मार्गाकारज्ञताऽबद्धाऽमुका। विविकतामुपादाय मार्गाकारज्ञताऽबद्धाऽमुका। त्रनुत्पन्नतामुपादाय मार्गाकारज्ञता-ऽबद्धाऽमुकाः। त्रसत्तामुपादाय सर्व्याकारज्ञताऽबद्धाऽमृकाः। विविक्ततामुपादाय सर्व्याकारज्ञताऽवद्घाऽमुका। श्रतत्पन्नतामुपादाय सर्वाकारचताऽबद्धाऽमुक्ता । बोधिसत्तोऽप्यायुष्मन् पूर्णाऽबद्धोऽमुकः । बुद्धोऽव्यबद्धोऽमुक्तः । त्रमत्तामुपादाय वोधिमत्त्वोऽवद्धोऽमुक्तः । विविक्रतामुपादाय बोधिमलोऽबङ्कोऽमुकः। ऋतुत्पन्नतामुपादाय बोधिसत्तोऽबङ्कोऽमुक्तः । श्रमत्तामुपादाय बुङ्कोऽबङ्कोऽमुक्तः । विविक्ततामुपादाय बुद्धोऽबद्धोऽमुक्तः । श्रनुत्पन्नतामुपादाय बुद्धो-ऽबद्धोऽमुक्तः । तथतायायुषान् पूर्णाऽबद्धाऽमुक्ता । श्रवितथताय-बद्धाऽमुक्ता । श्रनन्यतथतायवद्धाऽमुक्ता । धर्मातायवद्धाऽमुक्ता । धर्मधातुरप्यबद्धोऽमुक्तः। धर्मनियामताप्यबद्धाऽमुक्तः। स्तकोटिरप्य-बद्धाऽमुकः। श्रमत्तामुपादाच तथताऽबद्धाऽमुका। विविक्ततामुपा-दाय तथताऽबद्धाऽमुक्ता । श्रनुत्पन्नतामुपादाय तथताऽबद्धाऽमुका । श्रमत्तामुपादाय श्रवितथताऽबद्धाऽमुक्ताा । विविक्ततामुपादाया-ऽवितथताऽबद्धाऽमुक्ता । श्रनुत्पन्नतामुपादायाऽवितथताऽबद्धाऽमुक्ता । श्रमत्तामुपादायाऽनन्यतयताऽबद्धाऽमुन्ना । विविन्नतामुपादाया-ऽनन्यतथताऽबद्धाऽमृका । श्रनुत्पचतामुपादायाऽनन्यतथताऽबद्धा-ऽमुका। श्रमत्तामुपादाय धर्माताऽबद्धाऽमुका। विविक्ततामुपादाय-धर्मताऽबद्धाऽमुका। अनुत्पचतामुपादाय धर्मताऽबद्धाऽमुका।

श्वसत्तासुपादाय धर्मधात्त्रवद्घोऽसुकः । विविक्ततासुपादाय धर्मधात्त्रवद्घोऽसुकः । श्रनुत्पन्नतासुपादाय धर्मधात्त्रवद्घोऽसुकः । श्रनुत्पन्नतासुपादाय धर्मधात्त्रवद्घोऽसुकः । श्रनुत्पन्नतासुपादाय धर्मधितिताऽवद्घाऽसुका । श्रनुत्पन्नतासुपादाय धर्मधितिताऽवद्घाऽसुका । श्रमत्तासुपादाय धर्मधित्रताऽवद्घाऽसुका । श्रमतासुपादाय धर्मधिवयामताऽवद्घाऽसुकः । विविक्ततासुपादाय धर्मिवयामताऽवद्घाऽसुकः । श्रनुत्पन्नतासुपादाय धर्मिवयामताऽवद्घाऽसुकः । श्रनुत्पन्नतासुपादाय धर्मिवयामताऽवद्घाऽसुकः । श्रनुत्पन्नतासुपाद्यय भ्रतकोटित्वद्घोऽसुकः । श्रनुत्पन्नतासुपाद्यय भ्रतकोटित्वद्घोऽसुकः । श्रमुत्वन्नतासुपाद्यय भ्रतकोटित्वद्घोऽसुकः । श्रमुत्वन्नत्यययुश्चन् पूर्णवद्घ मसुकः । श्रमुत्वनासुपाद्ययःऽसञ्चतमवद्गमसुकः । विविक्तत्तासुपाद्ययःऽसञ्चतमवद्गमसुकः । विविक्तत्तासुपाद्ययःऽसञ्चतमवद्गमसुकः । विविक्तत्तासुपाद्ययःऽसञ्चतमवद्गमसुकः । विविक्तत्तासुपाद्ययःऽसञ्चतमवद्गमसुकः । व्यवद्गमसुकः श्रमुत्वन्नत्यस्यसुन् पूर्ण्वोधिसन्नानां मदासन्नानामासः । श्रवद्गमसुकः नामधर्मसुन् ।

थद्। नपारमिताऽबद्धाउसुका । श्रीलपारमिताऽबद्धाऽसुका । खान्निपारमिताऽबद्धाऽसुका । विर्थपारमिताऽबद्धाऽसुका । ध्रान्पारमिताऽबद्धाऽसुका । श्रध्यापारमिताऽबद्धाऽसुका । श्रध्यापारमिताऽबद्धाऽसुका । श्रध्यापारमिताऽबद्धाऽसुका । श्रध्यापारबद्धाऽसुका । श्रध्यापारबद्धाऽसुका । श्रध्यापारबद्धाऽसुका । सम्पर्यताऽबद्धाऽसुका । परमार्थश्चयताऽबद्धाऽसुका । संस्कृतश्चयताऽबद्धाऽसुका । श्रयंस्कृतन्यताऽबद्धाऽसुका । श्रयंस्वताऽबद्धाऽसुका । श्रवंस्कृतन्यताऽबद्धाऽसुका । श्रवंस्कृत्यताऽबद्धाऽसुका । श्रवंस्कृत्यताऽबद्धाऽसुका । स्वचंस्कृत्यताऽबद्धाऽसुका । स्वचंस्कृत्यताऽबद्धाः

ऽसुक्ता । श्रनूपलक्षश्रन्थताऽवद्धाऽसुक्ता । श्रभावश्रन्थताऽवद्धाऽसुक्ता । खभावश्रन्थताऽवद्धाऽसुक्ता । श्रभावखभावश्रन्थताऽवद्धाऽसुक्ता ।

ं स्रृत्युपद्यानान्धवद्भान्यसुक्तानि । सम्यकप्रहाणान्यावद्भान्यसुक्तानि । च्हद्भिपादा त्रवङ्का त्रसुकाः। इन्द्रियाण्वद्भान्यसुकानि । वत्तान्य-बद्धान्यसुकानि । बोधङ्गान्यबद्धान्यसुकानि । श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गी-ऽबद्धोऽसुकः। त्रार्थ्यसत्यान्यवद्धान्यसुकानि। ध्यानान्यवद्धान्यसुक्तानि। श्रप्रमाणान्यवद्धान्यमुकानि । श्रारूष्यमगपत्तयोऽवद्धा श्रमुकाः । विमोचा अवद्भा असुकाः। अनुपूर्वविद्वारसमापत्तथोऽवद्भा असुकाः। शून्यतानिमित्ताऽप्रणिहितविमोचसुखान्यवद्भान्यसुक्तानि। श्रभिज्ञा त्रवद्घाऽसुक्ता । समाधयोऽवद्घा श्रसुकाः । धारणीसुखान्यवद्घान्य-सुकानि। तथागतवलान्यवद्धान्यसुकानि। वैधारद्यान्यवद्धान्यसुकानि। प्रतिसम्बिदोऽबद्धाः श्रमुकाः । महामैत्र्यबद्धाऽसुका । महाकरणा-ऽवद्धाऽसुका। त्रावेणिकवुद्धधर्मा त्रवद्धा त्रसुकाः। बोधिरवद्धा-मार्गाकारज्ञताऽबद्घाऽसुका। मर्वज्ञताऽवद्धाऽसुका । सर्व्वाकारज्ञताऽवद्घाऽसुका । बोधिसचोऽबद्घोऽसुकः । बुद्घोऽबद्घो-ऽसुकः। तथताऽबद्धाऽसुका। ऋवितयताऽबद्धाऽसुका। श्रनन्यतयता-ऽबद्धाऽसुका । धर्मताऽबद्धाऽसुका । धर्मधातुरबद्धोऽसुकः । धर्म-खितिनाऽवद्धाऽसुता। धर्मानियामनाऽवद्धाऽसुता। सृतकोटि-र्बद्धोऽसुनाः । श्रमंख्यतताऽबद्धाऽसुना ।

चोऽवद्धाऽसुक्तायां दानपारिनतायां खिला। श्रवद्धाऽसुकायां श्रीलपारिमितायां खिला। श्रवद्धाऽसुकायां चान्निपारिमितायां खिला। श्रवद्धाऽसुकायां वीर्य्यपारिमतायां खिला। श्रवद्धाऽसुकायां ध्यानपारमितायां स्थिला । अवद्धाऽसुकायां प्रज्ञापारमितायां खिला। ऋबद्धाऽसुकायामधाताग्र्त्यतायां खिला। ऋबद्धाऽसुकायां बहिर्द्धाग्र्न्यतायां। स्थिला त्रबद्घाऽसुक्तायामधात्मबहिर्द्धाग्र्न्यतायां स्थिला। श्रवद्धाऽसुकायां ग्र्यताग्र्यतायां स्थिला। श्रवद्धाऽसुकायां महाग्र्त्यतायां खिला। श्रवद्धाऽसुकायां परमार्थग्र्त्यतायां खिला। श्रवद्धाऽसुकायां संक्षतग्र्त्यतायां खिला। श्रवद्धाऽसुकायामसंक्षत-श्चितायां खिला। श्रवद्धाऽसुत्तायामत्यन्तश्चितायां खिला। श्रवद्धा-ऽसुक्तायामनवराग्रश्चन्यतायां स्थिला। श्रवद्धाऽसुकायामनवकारश्च्य-तायां स्थिला । श्रवद्धाऽसुक्तायां प्रकृतिश्र्न्यतायां स्थिला । श्रवद्धा-ऽसुकायां सर्वधर्मश्च्यतायां स्थिला। श्रवद्धाऽसुकायां खलचणश्च-तायां स्थिता। श्रवद्धाऽसुकायामनुपन्नभाश्च्यतायां स्थिता। श्रवद्धा-ऽसुक्तायामभावश्च्यतायां स्थिता। ऋवद्धाऽसुक्तायां स्वभावश्च्यतायां खिला। अबद्धाऽसुकायामभावखभावश्चायां खिला। अबद्धा-ऽसुक्तेषु चतुर्षु सृत्युपस्थानेषु स्थिला । श्रवद्धाऽसुक्तेषु चतुर्षु सम्यक् प्रहाणेषु स्थिला। भवद्धाऽसुनेषु चतुर्षु चद्धिपादेषु स्थिला। भवद्धा-ऽसुनेषु पञ्चखिन्द्रियेषु स्थिला। श्रवद्धाऽसुनेषु पञ्चसु बलेषु स्थिला। श्रवद्धाऽसुत्तेषु सप्तसु बोधाङ्गेषु खिला। श्रवद्धाऽसुत्ते श्रार्थाष्टाङ्गमार्गे स्थिला। श्रवद्धाऽसुकेव्यार्थ्यसत्येषु स्थिला। श्रवद्धाऽसुकेषु चतुर्षु धानेषु खिला। त्रबद्धाऽसुत्तेषु चतुर्खंप्रमाणेषु खिला। त्रबद्धाऽसुत्तासु चतुर्खा-रूपसमापत्तिषु स्थिला । श्रवद्धाऽसुत्तेषु श्रष्टासु विमोचेषु स्थिला । श्रवद्भारसुक्तासु नवखनुपूर्व्वविद्यारसमापत्तिषु खिला। श्रवद्भारसुकेषु श्चितानिमित्तापणिहितविमोचमुखेषु खिला। अवद्धाऽसुताखिभ- ज्ञासु खिला। चवद्वासुकेषु समाधिषु खिला। चवद्वासुकेषु धारणी-सुखेषु खिला। चवद्वासुकेषु दमस तथागतवलेषु खिला। चवद्वा-सुकेषु चतुषु वैगारचेषु खिला। चवद्वासुकास चतस्यु प्रतिसिक्षु खिला। चवद्वासुकायां महामेचां खिला। चवद्वासुकायां महा-करणायां खिला। चवद्वासुकेच्यावेणिकवृद्धधर्मेषु खिला। चवद्वा-सुकायां वोधौ खिला। चवद्वासुकायां सर्वेज्ञतायां खिला। चवद्वा-सुकायां मार्गाकारज्ञतायां खिला। चवद्वासुकायां मर्वाकारज्ञतायां खिला। चवद्वासुकायां तथतायां खिला। चवद्वासुकायामवि-तथतायां खिला। चवद्वासुकायामनच्यतथतायां खिला। चवद्वा-सुकायां धर्मत्यायां खिला। चवद्वासुके धर्मधातौ खिला। चवद्वा-सुकायां धर्मत्यायां खिला। चवद्वासुकायां धर्मिनयामतायां खिला। चवद्वासुकायां स्तकोटौ खिला। चवद्वासुकेऽन्छाते खिला। चवद्वासुकायां स्तकोटौ खिला। चवद्वासुकेऽन्छाते

श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुकां वृद्धचेषं परिभोधिष्यकि । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्तान् वृद्धान् भगवतः पर्युपाधिष्यतः । श्ववद्वाहुक्तोउवद्वाहुक्तान् धर्मान् श्रोखितः । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्ते वृद्धे भगवद्विनंजात्विरिक्तो भविष्यति । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्तोः पञ्चभिञ्चपूर्भिनं जात्विरिक्तो भविष्यति । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्ताः सर्धारिणेभिनं जात्विरिक्तो भविष्यति । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्ताः समाधिभिनं जात्विरिक्तो भविष्यति । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्तां मार्गाकार्ज्ञताहुत्याद्यिष्यिति । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्तां मार्गाकार्ज्ञताहुत्याद्यिष्यिति । श्ववद्वाहुक्तोऽवद्वाहुक्तां मर्व्वज्ञतां सर्व्वा-

कारज्ञतामभिषक्षोत्स्यते । श्रवद्वासुकोऽबद्धासुकं धर्क्षचकं प्रवर्त्त-यिव्यति । श्रवद्वासुकोऽबद्धासुकान् सत्तां स्तिषु यानेषु नियो-जयिव्यति । एवं खल्वायुषान् पूर्ण वोधिसत्तो महासत्तोऽबद्धासुको ऽबद्धासुकाभिः षड्भिः पारमिताभिः सर्व्यधर्मा नतु भोत्स्यते । श्रमत्ताषु पादाय विविक्ततासुपादाय । श्रनुत्पाद्तामुगाद्य ।

एवं खच्चायुषान् पूर्ण वोधिमचो महासचोऽबद्धासुको महा-यान समाह समद्ध इति वेदितयः।

श्रवायुषान् सुस्तिभंगवन्तानेतद्वोचत्। कतमञ्ज्ञगवन् वोधि-सत्त्वस्य महासत्त्वस्य महायानं। कियन्तो भगवन् वोधिसत्त्वो महासत्त्वो महायानसंप्रस्थिता वेदितव्याः। कुतस्त्वद्यानं निर्यास्ति। कवातद्यानं स्वास्ति। को वा तेन यानेन निर्यास्ति। एवसुक्ते भगवानायुषानं सुस्तिभेतद्वोचत्। यसुस्ते एवं वद्सि। कत-मद्वोधिसत्त्वस्य महासत्तस्य महायानं। षट्पार्मिता सुस्ते वोधिसत्त्वस्य महासत्त्वस्य महायानं। कतमे षट्। द्विपार्मिता, शौक्षपार्मिता, च।न्तिपार्मिता, वौर्थपार्मिता, ध्यानपार्-मिता, प्रज्ञापार्मिता।

दह सुभूते वोधिसक्तो महासक्तः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्ते र्मनसिकारदानमधिभ्यो ददाति यदुताऽध्यात्मिकवाञ्चानि वस्त्रनि तद्य सर्व्यसक्तेः सार्द्धं साधारणं क्रवा त्रवत्तरायां सम्यक् सन्वोधी परिणामयत्यस्यक्षभयोगेन । द्यं वोधिसक्तस्य महासक्तस्य पार्मिता । त्राह । क्रतमा भगवन् वोधिसक्तस्य महासक्तस्य जीलपार्मिता । भगवानाह । दृह सुभूते वोधिसक्ते महासक्तः सर्वाकारज्ञता प्रतिसंयुक्तेश्वित्तोत्पादेरात्मना च द्यकुणलान् कर्मापथान् समादाय वर्त्तते। परांश्च दशकुश्रलेषु कर्मपथेषु समा-दापयति निवेशयति प्रतिष्ठापयति श्रनुपलकायोगेन । इयं बोधिमलस्य महामलस्य पराम्हष्टा ग्रीलपारमिता। आह। कतमा भगवन् बोधिसत्त्रस्य महासत्त्रस्य चान्तिपार्मिता। भग-वानाह। इह सुभूते बोधियलो महामलः सर्वाकारज्ञता प्रति-धंयुक्त र्मनिसकारैरात्मनाचचान्तिसम्बक्तो भवति । परांश्च चान्तौ ममादापयन्यनुपन्तसयोगेन । इयं बोधिसलस्य महासलस्य चानितपार्मिता। त्राह। कतमा भगवन् बोधिसत्तस्य महासत्तस्य वीर्थ्यपार्मिता। भगवानाइ। इह सुभूते बोधिसलो महासलः सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्ते र्मनिषकारैरात्मना च पञ्चसु पार-मिताखनिचिप्तधूरो भवति । परांश्च पञ्चसु पारमितासु नियोज-यत्यनुपन्तस्योगेन । इयं बोधिमन्तस्य महामन्तस्य वीर्य्यारमिता । श्राह । कतमा भगवन् वोधिसत्तस्य महासत्तस्य ध्यानपारमिता । भगवानाइ। इह सुभूते वोधिमत्त्रो महामत्तः सर्वाकार्ज्ञता प्रतिमंयुत्रे मनिषिकारैक्पाय कौप्रखेन ध्यानानि समापद्यते। परांख धानेषु समादापयत्यनुपन्नस्योगेन । द्यं बोधिसत्तस्य महासत्त्वस्य धानपार्मिता । त्राह । कतमा भगवन बोधिसत्तस्य महायलस्य प्रज्ञापार्मिता । भगवानाह । इह सुभूते बोधिसत्तस्य महासलस सर्वाकारज्ञता प्रतिषंश्रुकेश्चित्तोत्पादैराताना च सर्वधर्मानाऽभिनिविभते। सर्वधर्मानाञ्च प्रकृतिं प्रत्यवेचते श्रतपत्तमायोगेन । सर्वधमानिनिभिनिविध्य सर्वधर्मप्रकृतिप्रत्यवे- चणतायां सत्तान् समादापयित निवेशयित प्रतिष्ठापयित ऋतुप-खस्मयोगेन । इयं वोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रज्ञापारिमता । इदं सुभ्रते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य सहायानं ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं । यदुता-ऽधातमग्र्न्यता, विहर्द्वाग्र्न्यता, अधातमविहर्द्वाग्र्न्यता, ग्रून्यता-ग्र्न्यता महाग्र्न्यता, परमार्थग्र्न्यता, संकुतग्र्न्यता, अनंकुत-ग्र्न्यता । अव्यन्तग्र्न्यता, अनवरापग्र्न्यता, अनवकारग्र्न्यता, प्रकृतिग्र्न्यता, सर्वधमग्र्न्यता, खलचणग्र्न्यता, अनुपक्तभग्र्न्यता, अभावग्र्न्यता, स्वभावग्र्न्यता, अभावस्थावग्र्न्यता।

तच कतमाऽध्यात्राश्च्यता, श्राध्यात्मिकाधर्मा उचाने। उचुः श्रोचं प्राणं जिक्काकायोमनः। तच चचुयुचुषाश्च्यमकूटखाऽविनाशितासुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरखेषा। श्रोचं श्रोचेण श्च्यमकूटखाऽविनाशितासुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरखेषा।
प्राणं प्राणेन श्च्यमकूटखाविनाशितासुपादाय। तत्कस्य हेतोः
प्रकृतिरखेषा। जिक्का जिक्कया श्च्याऽकूटखाऽविनाशितासुपादाय।
तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरखेषा। कायः कायेन श्च्योऽकूटखाऽविनाशितासुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरखेषा। मनोमनसा श्च्यमकूटखाविनाशितासुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरखेषा।
इयम्चतऽध्यात्मश्च्यता।

तच कतमा विद्विद्वाग्र्त्यता, वाद्याधमा उच्चने रूपग्रन्थन्यन् रसस्पर्भधमा । तच रूपं रूपेण ग्रन्थमकूटखाऽविनाभितामुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरस्वैषा । शब्दः ग्रब्देन ग्रूत्योऽकूटखाऽविना- भितामुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रक्षतिरस्वेषा। गन्धो गन्धेन ग्रून्यो-ऽक्रुटस्वाऽविनाभितामुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रक्षतिरस्वेषा। रमो-रसेन ग्रून्योऽक्रूटस्वाऽविनाभितामुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रक्षति-रस्वेषा। स्पर्भः स्पर्भेन ग्रून्योऽक्रूटस्वाऽविनाभितामुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रक्षतिरस्वेषा। धर्माधर्मैः ग्रुन्या त्रक्लूटस्वाऽविनाभितामुपा-दाय। तत्कस्य हेतोः प्रक्षतिरस्वेषा। दयमुष्यते वहिद्धाग्रून्यता।

तच कतमाऽध्यात्मविद्धीश्च्यता, षडाध्यात्मिकान्यायतनानि, द्मे उच्चने श्राधातिकाशद्यधर्माः। तत्राधातिकाधर्मा वाह्य-धबी: ग्रुत्या: त्रकूटस्थाऽविनाभितानुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरखेषा। इसे वाद्याधर्माः श्राध्यातिमनेधर्मेः श्र्न्याः श्रृतृटखा-ऽविनाभितासुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरस्येषा । इयसुच्यते श्रधातमबहिद्धांग्रुन्यता। तत्र कतमाग्रुन्यताग्रुन्यता। या सर्वै-धर्माणां श्र्चता तया श्र्चतया श्र्न्या श्र्न्यताऽक्रूटस्थाऽविनाशिता-सुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रक्षतिरस्वैषा । इयसुच्यते ग्रून्यता-श्चिता। तच कतमामहाश्चिता, पूर्वीदिश् पूर्व्वयादिशा श्चा, द्चिणादिग्द्चिणयादिशाश्र्न्या । पश्चिमादिक् पश्चिमयादिशा श्रुत्या। जत्तरादिगूत्तर्यादिशा श्रूत्या। त्रधसाद्दिगधसादिशा शून्या । उपरिष्टाहिगूपरिष्टाहिशा शून्या। एवं विदिशोविदिसिः श्ल्या । अनूटखाऽविनाभितासुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरा-सामियं। दयसुचाते महाश्र्न्यता। तच कतमा परमार्थश्र्न्यता। परमार्था उच्चने ये निर्वान्ति । तच निर्वाणं निर्वाणेन ग्रन्य मकूटस्थाविनाभितासुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरेषामियं । इयसुच्यते परमार्थग्रन्यता । तच कतमा संक्षतग्रन्यता । संक्षत-सुचिते। कामधातुः रूपधातुः श्रारूषधातुः तत्र कामधातुः कामधातुना श्रन्यः । रूपधात्र्रूपधातुना श्रन्यः । श्रारूपधातु-रारूयधातुना ग्रुन्यः त्रकूटस्वाऽविनाणितासुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरेषामियं। द्यमुच्यते संख्वतश्च्यता। तत्र कतमाऽसंख्वत-ग्र्न्थता । त्रमंक्षतसुच्यते यस्य नोत्पादो न निरोधो न स्थिते-रन्यथालमिदसुचाते । मंक्कतं । तचाऽमंक्कतममंक्कतेन ग्रून्यमकूट-खाऽविनाणितासुपादाय । तत्कख हेतोः प्रकृतिर्खेषा । दृथसु-चातेऽसंस्त्रतग्रन्यता । तच कतमाऽत्यन्तग्रन्यता चस्थान्तीनोपसभ्यते तदत्यनां। श्रत्यन्तमत्यन्तेन शून्यमत्रुटस्याविनाशितासुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरस्त्रेषा दृयमुच्यतेऽत्यन्तशूत्यता । तत्र कृतमा-उनवराग्रश्चन्यता । यखाऽवरं नोपलभ्यते । नाऽगं तखागितनीप-लभ्यते नोगतिः। अनवरायमनवराग्रेण ग्रन्यमकूटस्वाविनाग्रि-तामुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरस्येषा। इयमुच्यते उनवरा-ग्रग्रुन्यता । तत्र कतमाऽनवकारग्रुन्यता । यत्र न कस्वचिद्धर्मस्य च्छोरणमस्ति, अनवकारोऽनवकारेण श्रुन्योऽकूटस्वाऽविनाभिता-सुपादाय। तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरस्वैषा। दयसुच्यतेऽनवकारग्रुन्यता। तच कतमाप्रकृतिश्र्व्यता, या सर्वधर्माणां प्रकृतिः संस्कृतानां वाऽ-संस्कृतानां वा, सा न श्रावकैः कता न प्रत्येक बुद्धैः न बोधिसक्ते महामन्तैः न तथागतैरर्इद्भिः सम्यक् सम्बद्धैः कता प्रकृतिः प्रहः-त्याग्रन्याऽकूटस्थाऽविनाभितासुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरस्या इयं। इयमुच्यते प्रकृतिश्चिता। तच कतमासर्वधर्मश्चिता।

सर्वधर्मा उचानी। रूपं वेदनासंज्ञासंस्काराविज्ञानं चच्:श्रीच न्नाणं जिल्ला कायमनः । रूपं शब्दोगन्धोरसः सामेधिसीः । चनु-विज्ञानं श्रोपविज्ञानं घाणविज्ञानं जिल्लाविज्ञानं कायविज्ञानं मनोविज्ञानं । चच्:इंस्पर्भः श्रोचसंस्पर्भः प्राणसंस्पर्भः जिज्ञासंस्पर्भः कायवंसार्ग मनःवंसार्भः । चतुःवंसार्गजावेदना, श्रोचवंसार्गजावेदना, घाणसंसार्पजावेदना, जिक्कासंसार्पजावेदना, कायसंसार्पजावेदना, मनः संखर्भजावेदना । रूपिणोधर्माः । श्ररूपिणोधर्माः । संख्वताधर्माः, श्रमंखाताधर्माः । इसे उचाने सर्वधर्माः । सर्वधर्माः सर्वधर्माः शुन्याः त्रकूटखाऽविनाणितासुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरे-षामियं। दयम्चाते सर्वधर्मग्रन्थता। तच कतमा खलचणग्रन्थता। रूपनचणं रूपमनुपनमानामनचणावेदना । उद्गृहणनचणारंज्ञा । श्रभिज्ञामंस्कारलचणाः संस्काराः । विज्ञानलचणं विज्ञानं । दःख-लचणाः खान्याः । श्राभी विषत्वचणाधातवः । श्रापद्वार खचणान्या-यतनानि । सामगीलचणः । प्रतीत्यससुत्पादः । परित्यागचचणा दानपारमिताः। अनुदाहलचणा भीलपारमिता। अकोपनालचणा चान्तिपार्मिताः। श्रनवमद्यस्या वीर्थ्यपार्मिता। संग्रहस्रस्या धानपार्मिता। श्रसङ्गलचणा प्रज्ञापार्मिता। श्रकोपनालचणानि चलारि धानानि, चलार्व्यश्रमाणानि चतस्त्र श्रारूप्यममापत्तयः। नैर्यानिक लचणाः सप्तचिं गद्वोधिपचाधर्माः । विविक्त लचणं शून्यता-विमोचसुखं । प्रान्तसचलमानिमित्तविमोचसुखं । दु:खामोहसचल-मप्रणिहित्विमोचसुखं। विमोचनालचणा विमोचाः। सुनिचित-बचणानि बबानि। सुप्रतिष्ठितस्वचणानि वैप्रार्यानि। अना-

प्रतिसम्बदः। हितोपसंहार खचणा महामैत्री। ष्क्रेरालचणाः चाणबचणा महाकरूणा। प्रामोद्यलचणा महासुदिता। श्रमंकीर्ण-लचणा महीपेचा। श्रमंहार्य्यं चचणा श्रष्टाद्यावेणिका बृद्धधर्माः। प्रत्यचाचचणा मर्व्वाकारज्ञताज्ञानं । यच संख्वतानां घर्माणां चचणं यचाऽसंख्वतानां धर्माणां सच्णं। खेनखेनसच्णेन सर्व एते धर्माः श्चाः श्रृत्रुटखाऽविनाभितासुपादाय। तत्कुख हेतोः प्रकृतिरे-षामियं। इयसुच्यते खलचण ग्रुन्यता। तत्र कतमा श्रनुपलका शून्यता। यचाऽतीतं नोपलभ्यते। श्रनागतं नोपलभ्यते। प्रत्यत्पनस्य स्थितिनेपिलभ्यते । श्रनुपलकोऽनुपलकोन ग्रन्योऽक्रुटस्थाविनाशिता-सुपादाय । तत्वस्य हेतोः प्रकृतिरस्येषा । द्रयस्चितेऽन्पन्नस-ग्रुन्यता । तच कतमा । \*भावखभावग्रुन्यता । नास्ति सांघोगिकः खभावः प्रतीत्यससुपन्नलात् सर्व्धर्माणां । संयोगः संयोगेन श्रत्यो ऽक्रूटस्थाविनाशितासुपादाय । तत्कस्य हेतोः प्रकृतिरस्थेषा । दय-सुच्चतेऽभावखभावश्च्यता । पुनर्परं सुस्रते भावोभावेन श्रुन्याः । श्रभावोऽभावेनग्रन्यः। खभावः खभावेन ग्रन्यः। परभावः परभावेन शून्यः । तत्र कतमाभावः । भाव उच्यते पञ्चस्कन्धाः । पञ्चस्कन्धाः पञ्चस्त्रन्धे ग्रुन्याः। एवं भावोभावेन ग्रुन्यः। कतमभावः स्त्रभावेन शून्यः । त्रभाव उच्यतेऽसंख्वतं । तचाऽसंख्वतमसंख्वतेन शून्यं । श्रभावोऽभावेन ग्रन्यः । खभावः खभावेन ग्रन्यं । परभावः पर-भावेन शून्यः। खभाव उच्यते प्रकृतिर्विपरीतं। तच या शून्यता

चादभ्रपत्तके ऽभावशृत्यता खमावशृत्यतयोरचिवदेशोगास्ति किन्तु
 पचात्तयोर्ळ्वरणं वृश्यते ।

सानज्ञानेन कता न द्र्यनेन। इयमुच्यते स्वभावश्च्यता। तत्र कतमापरभावः ग्रूच्यता। या उत्पादादा तथागतानामनुत्पादादा तथागतानां स्थितेरेष धर्मास्थितिता, धर्माता धर्माधातु धर्मानिया-मता। तथता ऋवितथता, ऋनन्य तथता, भृतकोटिः। इति स्थिषां धर्माणां परेण शून्यता। इयमुच्यते परभावशून्यता। इदं सुभृते बोधिससस्य महासत्तस्य महायानं।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं। यद्त-शूर्ङ्गमोनाम समाधिः । रत्नसुद्रानाम समाधिः । सिंहविकी डि-तोनाम समाधिः। सचन्द्रोनाम समाधिः। चन्द्रध्वजनेत्रनाम समाधिः । सर्वधमोद्भितोनाम समाधिः । ऋधिवचनसंप्रवेशोनाम ममाधिः। विकोतितमृद्धीनाम समाधिः। धर्मधातुनियतीनाम समाधिः । नियतध्वजकेत्नांम समाधिः । वज्रोनाम समाधिः । सर्वधर्मप्रवेशसुद्रानाम समाधिः। समाधिराजसुप्रतिष्ठितीनाम समाधिः। रिकापसुकोनाम समाधिः। बलव्यहोनाम समाधिः। समुद्रतीनाम समाधिः। निरुक्तानियतप्रवेशोनाम समाधिः। श्रधिवचनसंप्रवेशोनाम समाधिः । दिग्विकोिकतोनाम समाधिः । त्राधारसद्भानाम समाधिः । ऋषस्प्रमोषोनाम समाधिः । सर्व्व-धर्मसम्बस्रण्यागरससुद्रानाम समाधिः। त्राकाश्रस्र्रणोनाम समाधिः। वज्रमण्डलोनाम समाधिः। ध्वजायवेषुरीनाम ममाधिः । इन्ह्रवेतुर्नाम ममाधिः । श्रोतोऽनुगतोनाम ममाधिः । सिंहविज्ञिक्सितोनाम समाधिः। व्यक्तकोनामसमाधिः। रणञ्जहो-नाम समाधिः । वैरोचनोनाम समाधिः । अनद्योनाम समाधिः ।

विनेतिस्थितीनाम ममाधिः । निश्चित्तीनाम समाधिः । विमन-प्रदीपोनाम समाधिः । श्रनन्तप्रभोनाम समाधिः । प्रभाकरोनाम समाधिः। समन्तावभाषोनाम समाधिः। श्राद्धशारोनाम समाधिः। विमलप्रभोनाम समाधिः । रतिङ्करोनाम समाधिः । विद्युत्रहीपो-नाम समाधिः। श्रवयोनाम समाधिः। श्रवेयोनाम समाधिः। तेजोवतीनाम समाधिः । चयापगतोनाम समाधिः । श्रनिञ्जोनाम समाधिः । त्रविवत्तीनाम समाधिः । सूर्व्यप्रदीपोनाम समाधिः । चन्द्रविमलोनाम समाधिः । प्रजाप्रदौपोनाम समाधिः । प्रदुद-प्रतिभासीनाम समाधि:। श्राखीककरीनाम समाधि:। कारा-कारीनाम समाधिः। ज्ञानकेतुर्नाम समाधिः। वज्ञीपमोनाम समाधिः। चित्तखितिनीम समाधिः। समनाखोकोनाम समाधिः। सुप्रतिष्ठितोनाम समाधिः। रत्नकोटिनीम समाधिः। वर्धर्म-मुद्रानाम समाधि:। सर्वधर्मभमतानाम समाधि:। रतिजहोनाम समाधिः। धर्मोद्गतोनाम समाधिः। विकिर्णोनाम समाधिः। मर्वधर्मपदप्रभेदीनाम समाधि । समाचरावकारीनाम समाधिः । श्रवरापगतोनाम समाधिः। श्ररम्बरणच्छेदनोनाम समाधिः। श्रविकारोनाम समाधि:। प्रभाकरोनाम समाधि:।नामनियत-प्रवेशोनासस्माधिः। श्रनिकेतचारीनास समाधिः। तिसिरापगतो-नाम समाधिः। चार्चवतीनाम समाधिः। अवलानाम समाधिः। विषयतीर्णानाम समाधिः । सर्वगुणसञ्चयोनाम समाधिः । खित-निश्चित्तोनाम समाधिः । ग्रभपुष्पितग्रुद्धिर्नाम समाधिः । बोध्यङ्ग-वतीनाम समाधिः। अनन्तप्रतिभावीनाम समाधिः। असमसमी- नाम समाधिः । सर्वधर्मातिक्रमणीनाम समाधिः । परिच्छेदकरी-नाम समाधिः । विमतिविकिरणोनाम समाधिः । निरधिष्ठानो-नाम समाधिः। एकव्यूहोनाम समाधिः। श्राकाराभिनिर्हारो-नाम समाधिः । एकाकारोनाम समाधिः । सर्वसुखदुः खनिरभि-नन्दीनाम समाधिः। सर्व्याकारवरोपेतोनाम समाधिः। श्राकारा-नवकारोनाम समाधिः। नैर्वेधिकसर्वभवतनापगतोनाम समाधिः। संकेतरतप्रवेगोनाम समाधिः। गौर्घोषाचरविसुक्तोनाम समाधिः। ज्वलनोक्कानाम समाधिः। लचणपरिप्रोधनोनाम ससाधिः। श्रनभिल्वितोनाम समाधिः । सर्व्याकारवरोपेतोनाम समाधिः । मर्बसुखद्ःखनिर्भिनन्दीनाम समाधिः। श्रवयकर्खोनाम ममाधिः। धारणीमतिनाम समाधिः। सम्यकलिमयालसंप्रममोनाम समाधिः । सर्वरोधनिरोधसंप्रश्रमनोनाम समाधिः । अनुयोधा-प्रतिरोधोनाम समाधिः। विमरप्रभोनाम समाधिः। सारवतीनाम समाधिः। परिपूर्णचन्द्रविमलोनाम समाधिः। विद्युत्रभोनाम महायूहोनाम समाधिः। सर्वेत्रोकप्रभाकरोनाम समाधिः। समाधिसमतानाम समाधिः। ऋरजोविरजोनयुक्तोनाम समाधिः । श्ररणसरणसमवसरणोनाम समाधिः । श्ररणसरणसर्व-समवसर्णोनामसमाधिः । श्रनिलमानिकेतनिरतोनाम समाधिः । तथतास्थितनिश्चित्तोनाम समाधिः। कायकिस्प्रमथनोनाम समाधिः । वक्कलिविध्वंसनगगणकस्योनाम समाधिः । श्राकाशा-सङ्गविसुक्तिनिरूपत्रेपोनाम समाधिः॥०॥

ग्रतसाहस्याः प्रज्ञापार्मितायाः सप्तमः परिवर्त्तः॥

## श्रय श्रष्टमः परिवर्त्तः।

तत्र कतमः श्र्रङ्गमोनाम समाधिः । यः समाधिः सर्व्यमा-धीनां गोचरमनुभवत्ययसुच्यते श्र्रङ्गमोनाम समाधिः । तत्र कतमा रत्नसुद्रानाम समाधिः । येन समाधिना सर्व्यसमाधयो-सुद्रिता भवन्ति । ऋयसुच्यते रत्नसुद्रानाम समाधिः । तत्र कतमः सिंहविकी जि्तोनाम समाधिः । यत्र समाधौ खिला सर्व्यसमाधि-भिर्म्विकी ज्यत्ययसुच्यते सिंहविकी जि्तोनाम समाधिः ।

तच कतमः सुचन्द्रोनाम समाधि। यच समाधौ खिला सर्व्यसमाधौनवभाषयति । श्रयसुच्यते सुचन्द्रनाम समाधिः । तच कतमञ्जन्द्रध्वजकेतुर्नाम समाधिः । यः समाधिः सर्व्यसमाधौनां ध्वजं धारयति । श्रयसुच्यते चन्द्रध्वजकेतुर्नाम समाधिः । तच कतमः सर्व्यध्योद्गतोनाम समाधिः । यच समाधौ खिला सर्व्यन्तमाधिमरभ्यद्गच्कति । श्रयसुच्यते सर्वध्योद्गतोनाम समाधिः । तच कतमो विक्षोकतमृद्धीनाम समाधिः । यच समाधौ खिला सर्व्यसमाधौनां सृद्धांनं विक्षोकयति। श्रयसुच्यते विक्षोकतमृद्धीनाम समाधिः । यच समाधौ खिला सर्व्यसमाधौनां सृद्धांनं विक्षोकयति। श्रयसुच्यते विक्षोकतमृद्धीनाम समाधिः । तच कतमो विक्षां प्रक्षियाच्यते । श्रयसुच्यते धर्म्भधातुनियतोनाम समाधिः । यच समाधौ खिला सर्व्यसमाधौनां क्यासुच्यते धर्मभधातुनियतोनाम समाधिः । तच कतमोनियत ध्वजकेतुर्नाम समाधिः । यच समाधौ खिला सर्व्यसमाधीनां नियतं ध्वजं धारयति । श्रयसुच्यते नियतध्वजकेतुर्नाम समाधिः । तच कतमो

वज्ञोनाम समाधिः। यच समाधौ स्थिला न भिद्यते। त्रयसुचाते वज्रोनाम समाधिः । तत्र कतमः सर्वधर्माप्रवेशसुद्रानाम समाधिः । यत्र समाधौ स्थिता सर्वधमाणां सुद्रां प्रविग्रत्यसमुचाते सर्वधर्मा-प्रवेशसुद्रानाम समाधिः। तच कतमः समाधिराजसु प्रतिष्ठितो-नाम समाधि:। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधिषु राजसु प्रतिष्ठानेन प्रतितिष्ठति । अयसुच्यते समाधिराजसु प्रतिष्ठितोनाम समाधिः। तच कतमोरिक्मप्रमुक्तोनाम समाधिः। यच समाधौ खिला सर्वममाधीनां रामीनवस्जति । अयसुचाते रामिप्रसुको-नाम समाधिः। तत्र कतमोवलयुहोनाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला मर्ज्यसमाधीनां वलव्यहतां कार्यति। श्रयसुच्यते वल-व्यहोनाम समाधिः। तत्र कतमः ससुद्गतोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खितसा सर्वे समाधयः ससुद्रक्ति। त्रयसुचाते यसुद्गतोनाम यमाधिः। तत्र कतमोनिक्ति नियतप्रवेशोनाम समाधिः । यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनां निक्तिनिर्देशान् प्रवेषयति । श्रयम्चते निक्तिनियतप्रवेषोनाम समाधिः । तत्र कतमोवचनसंप्रवेशोनाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला सर्व-समाधीनामधिवचनानि प्रवेशयति । श्रयमुख्यते ऽधिवचनसंप्रवेशो-नाम समाधिः। तच कतमोदिग्विचोकितोनाम समाधिः। यच समाधौ खिला सर्वसमाधीनं दिशो विलोकयित श्रयमुच्यते दिग्विखोकितोनाम समाधिः। तत्र कतम श्राधारसुद्रानाम समाधिः। यच समाधौ खिला सर्वसमाधीनां मृद्राधारयति। श्रयमुखते श्राधारमुद्रानाम समाधिः। तत्र कतमोऽभंत्रमोधोनाम

समाधिः। यत्र समाधौ स्थिता तस्य समाधयौ न सुद्धान्ति। श्रयसुचाते (संप्रमोषोनाम समाधिः। तत्र कतमः सर्वधर्मसमवणर्ष सागरसुद्रा नामसमाधिः। यत्र समाधौ खितस्य सर्वे समाधयः मंग्रहं समअग्ररणं गच्छिन्ति। श्रयमृच्यते सर्वधर्मासमवग्ररण सागरसुद्रा नामसमाधिः। तच कतम श्राकाशस्त्रणीनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनामाकाग्रस्क्रणतथा स्पुरति । श्रयमुच्यते श्राकाणस्कुर्णोनाम समाधिः । तत्र कतको वज्रमण्डलोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनां . मण्डलानि धार्यति । त्रयमुच्चते वज्रमण्डलोनाम समाधिः। तच कतमोर एजहोनाम समाधिः। यच समाधी खिला सर्वक्केणमलान् ग्रोषयति । श्रयमुखते रणजहोनाम समाधिः । तत्र कतमो-वैरोचनोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीन-वभासयति तपति विरोत्तते। श्रयमुच्यते वैरोत्तनोनाम समाधिः। तच कतमी उनेघोनाम समाधिः। यच समाधौ खिला न कञ्चिद्धर्ममेषते । श्रयमुच्यते ऽनेषोनाम ममाधिः । तत्र कतमो-ऽनिवेतिखितोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला न कञ्चिद्धर्यं निकेतिखितं समनुपक्षति। श्रयमुखते ऽनिकेतिखितोनाम समाधिः। तच कतमोनिश्चित्तोनाम समाधिः। यच समाधौ खितसा न चित्तं न चेतसिकाधमाप्रवर्त्तनो । श्रयमुखते निश्चित्तोनाम समाधिः। तत्र कतमो विमलपदीपोनाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिता सर्वसमाधीनां दिमलपदीपं करोति। श्रथमुच्यते विमल-प्रदीपोनाम समाधिः। तत्र कतमोऽनन्तप्रभोनाम समाधिः। यत समाधी खिला उननां प्रभां करोति । श्रयमुखते उनना-प्रभोनाम समाधिः। तच कत्मः प्रभाकरोनाम समाधिः। यस्य समाधेः सहप्रतिलक्षात् सर्वसमाधीनां प्रभां करोति । श्रयम्चते प्रभाकरोनाम समाधिः। तच कतमः समन्तावभाषोनाम समाधिः। समाधेः सहप्रतिजन्मात् सर्वसमाधिसुखान्यवभासयति । श्रयम्थाते समन्तावशायोनाम समाधिः। तत्र कतमः ग्रद्धसारो-नाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला समाधीनां ग्रुद्धसमन्ता-मनुप्राप्नोति । श्रयमुखते शुद्धभारोनाम समाधिः । तत्र कतमो विमलप्रभोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनां मजमपनर्षति । धर्वसमाधीय प्रतिभाषयति । श्रयमुच्यते विमल-प्रभोनाम समाधिः। तत्र कतमोर्तिकरोनाम समाधिः। यत्र समाधी स्थिता धर्वसमाधीनां रतिमनुभवति । श्रयसुचाते रतिकरोनाम समाधिः। तत्र कतमो विद्युत् प्रदीपोनाम समाधिः। यव समाधौ खिला सर्वसमाधीनां प्रदीपं करोति । अयसुचाते विद्युत्पदीपोनाम समाधिः। तत्र कतमो उत्तयोनाम समाधिः। था समाधी खिला सर्वसमाधीनां नैव खयं नाचयं समनुप्रकृति। श्रयमुख्यते (त्रयोनाम समाधिः। तत्र कतम क्लोवतीनाम समाधिः। यत् समाधौ खिला सर्वसमाधौ खेजसाश्चिया च व्यब्बयति । श्रयसुच्यते तेजोवतीनाम समाधिः । तत्र कतमः चयापगतोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधी न चयाननुपर्यति। तथा च पर्यति यथाखपि न समनुपर्यति। श्रयमुखते चयापगतोनाम समाधिः। तत्र कतमो ऽनिञ्जोनाम समाधिः । यत्र समाधौ स्थिला सर्वसमाधीनश्चति न मन्यते न खन्दते न प्रपञ्चयति ते नोच्छते (निच्चोनाम समाधिः। तच कतमो ऽविवत्तीनाम समाधि: । यत्र समाधी स्थिता सर्वसमाधीनां विवर्त्तनं न समनुपायति । त्रयसुचाते ऽविवर्त्तानाम समाधिः । तत्र कतमः सर्व्यपदीपोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला पर्वसमा-धीनां सुखमवभाषयति । श्रयसुचाते सुर्व्यप्रदीपोनाम समाधिः । तत्र कतमञ्जूदिमलोगाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनामनत्थाकारं करोति। त्रयसुच्यते चन्द्रविमलीनाम समाधिः। तच कतवः ग्रुद्धप्रतिभाषीनाम समाधिः। यच यमाधौ खिला पर्वथमाधीनां चतकः प्रतियम्बिदः प्रतिखभते ऽयसुच्यते इद्धप्रतिभागोनाम समाधिः। तत्र कतम त्राकोक-करोनाम समाधि:। यत्र समाधी खिला सर्वस्माधिसखानामा-खोकं करोति। भयसुचिते भाखोककरोनाम समाधिः। तच कतमः काराकारोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्व-समाधीनां कारगतां क्रियां करोति। त्रयसच्यते काराकारोनाम समाधिः। तत्र कतमी ज्ञानकेतुनीम समाधिः। यत्र समाधी स्थिता सर्वमाधीनां ज्ञानकेतुं समनुपयति। श्रयसुचिते ज्ञानकेतुर्नाम समाधिः । तत्र कतमो वज्रोपमोनाम समाधिः। यत्र समाधी स्थिला सर्वसमाधीनां निर्वेधिकं करोति। यत् समाधिमपि न समनुप्रयति। त्रयसुचाते वज्रोपमोनाम समाधिः। तत्र कतमश्चित्तस्थितिनांम समाधिः। यत्र समाधी खिला उस चित्तं न विचलति । न विवर्त्तते न परिचलित न विद्यातमापद्यते । न वा उखेवं भवति चित्तमिदमिति । श्रय-मचते चित्तस्थितिनीम समाधिः। तत्र कतमः समन्तालोकोनाम समाधिः। यच समाधौ खिला समनादाकोकं समन्तपथिति। श्रयस्थाते समन्तालोकोनास समाधिः। तत्र कतमः सुप्रतिष्ठि-तोनाम समाधि:। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधिष सप्रतिष्ठितो भवति । श्रयस्थते सुप्रतिष्ठितो नाम समाधिः । तत्र कतमो रह्मको टिनीस समाधि:। यच समाधी खिला सर्वसमाध्यः समन्ता-द्रवाकोटिरिव संदृष्यते । श्रयमुच्यते रवाकोटिर्नाम समाधिः । तत्र कतमो वरधर्ममद्रानाम समाधिः। यच समाधौ खिला सर्व-समाधयोसुद्भिता भवन्ति । श्रसुद्भाकोटिसुद्भिततासुपादाय । श्रय-मुच्यते वर्धमीमुद्रानाम ममाधिः । तच कतमा मर्क्धमीममतानाम ममाधि:। यत्र समाधौ खिला न कञ्चिद्धकों समतानिर्मकां समन्पर्यति । श्रयस्यते सर्वधर्मा समतानाम समाधिः । तत्र कतमो रतिश्वहोनाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला सर्व्यसमा-धीनां धर्वधर्मानाञ्च रतिञ्चहाति। श्रयसच्यते रतिञ्चहोनाम समाधिः। तत्र कतमो धर्मोद्गतोनाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला पर्वधर्माणां तमोविधर्मात् पर्वसमाधिभिश्चोद्रकाति। त्रयसचाते धर्मोद्वतोनाम समधिः। तच कतमो विकिरणोनास ममाधि: । यत्र ममाधौ स्थिला मर्व्यमाधिभिः सर्वधमान विकि-रयति । श्रयस्थते विकिर्णोनाम समाधिः । तत्र कतमः मर्वधर्मापदप्रभेदोनाम समाधिः । यत्र समाधौ खिला सर्वसमा-धीनां सर्वधमानाञ्च पदानि प्रभिनत्ति । श्रयमुखते सर्वधर्मापद-

प्रभेदोनाम समाधिः। तच कतमः समाचराकारोनाम समाधिः। यच समाधौ स्थिता सर्वसमाधीनां समाचरतां प्रतिसभते। त्रय-सुचिते समाचराकारोनाम समाधिः। तच कतमो ऽचरापगतो-नाम समाधि:। यच समाधौ खिला सर्वसमाधीनामेकाचरमपि नोपलभते । श्रयस्चिते (चरापगतो नाम समाधिः । तत्र कतम श्रारमण्डिदनो नाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्व-समाधीनामारम चोदो भवति । श्रयमुच्यते श्रारमणच्छेदनी नाम समाधि:। तच कतमः श्रविकारो नाम समाधि:। यच यमाधौ स्थिला सर्वधर्माणां विकारान् नोपलभते। श्रयसुच्यते श्रविकारो नाम समाधिः। तच कतमो ऽप्रकारो नाम समाधिः। यच समाधी स्थिला सर्वधर्माणां प्रकारमपि नोपजभते। श्रय-सुचाते (प्रकारो नाम समाधि:। तच कतमः श्रनिकेतचारी नाम समाधि:। यत्र समाधी स्थिला सर्व्यसमाधीनां निवेतं नीपलभते। श्रयमच्यते श्रानिकेतचारी नाम समाधिः। तत्र कतमस्तिमिरा-पगतो नाम समाधि:। यच समाधौ खिला सर्वधकांणां तिमिरं विशोधयति । श्रयसुच्यते तिमिरापगतो नाम समाधिः । तच कतमञ्चारित्रवती नाम समाधिः। यत्र समाधी स्थिला सर्व-समाधीनाञ्चरनं समनुपछिति। श्रयसुच्यते चारिचवती नाम समाधि:। तत्र कतमः ऋचलो नाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला मर्व्यमाधीत्रचलान् समनुप्यति । श्रयमुच्यते श्रचलो नाम समाधि:। तत्र कतमो विषयतीणों नाम समाधिः। यत्र समाधी स्थिला सर्वसमाधीनां विषयं समतिकामति । त्रयसुचाते विषयतीणीं नाम समाधिः। तच कतमः सर्व्याणसञ्चयगती नाम समाधि:। यत्र समाधौ खिला सर्वधमाणां सर्वसमाधी-नाञ्च गुणसञ्चयमनुप्राप्तोति । श्रयसुच्यते सर्वगुणसञ्चयगतो नाम समाधिः । तच कतमः खितनिश्चित्तो नाम समाधिः । यच समाधी खितख सर्वसमाधिषु चित्तं न प्रवर्तते । श्रयसच्यते स्थितनिश्चित्तो नाम समाधिः। तत्र कतमः ग्रुभपुष्पितग्रुद्धि-र्नाम समाधि:। यत्र समाधौ स्थिता सर्वसमाधीनां ग्रुभपुष्पित ग्रुद्धिं प्रतिसभते ज्यसुच्यते ग्रुभपुष्पितग्रुद्धिनीम समाधिः। तच कतमो बोधङ्गवती नाम समाधिः। यच समाधौ खिला सर्वसमाधीनां सप्तबोधङ्गानि प्रतिसभते । श्रयसुच्यते बोधङ्गवती नाम समाधि:। तच कतमो अनन्तप्रतिभानो नाम समाधिः। यच ममाधी खिला समाधिखननां प्रतिस्थते। श्रयस्थते श्रननाप्रतिभानो नाम समाधिः। तच कतमो उसमसमो नाम समाधि: । यत्र समाधौ स्थिता सर्वसमाधिव्यसमसमता प्रतिसभते । त्रयमुच्यते त्रसमसमो नाम समाधिः । तत्र कतमः सर्वधसाति-क्रमणो नाम समाधि:। यत्र समाधौ खिला सर्वत्रैधातुकं समति कामति । श्रयसुच्यते सर्वधसातिकमणो नाम समाधिः । तच कतमः परिच्छेदकरो नाम समाधिः। यच समाधौ स्थिला सर्व-धर्माणां सर्वसमाधीनाञ्च परिच्छेदं पश्चित । श्रयसुच्चते परिच्छे-दकरो नाम समाधिः। तत्र कतमोविमतिविकिरणो नाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला सर्वसमाधीनां सर्वधर्माणाञ्च-विमतिविकिर्णतामनुप्राप्तोति । श्रयमुच्यते विमतिविकिर्णो

नाम समाधिः। तत्र कतमो निर्धिष्ठानो नाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला सर्वधर्माणां स्थानं न समत्रपद्यति । अयसच्यते निर्धिष्ठानो नाम समाधिः। तत्र कतम एकव्यहो नाम समाधिः। यच समाधौ स्थिला न कस्वचिद्धर्कस्य दयतां समनुपायति। श्रयसुच्यते एकव्यूहोनाम समाधिः। तत्र कतम श्राकाराऽभि-निर्हारो नाम समाधि:। यत्र समाधौ स्थिला सर्वेधमां शां सर्वे समधीनाञ्चाकाराऽभिनिर्दारं समनुष्याति । श्रथमुच्यते श्राका-राभिनिर्हारो नाम समाधिः। तत्र कतम एकाकारो नाम यमाधिः । यत्र समाधौ स्थिला सर्वयमाधीनामाकारं न समतु-पायति । श्रयसुचाते एकाकारो नाम समाधिः । तत्र कतम श्राकारानवकारो नाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्व-समाधीनामद्वयतां समनुपछति । श्रयसुच्यते श्राकारानवकारो नाम समाधि:। तच कतमो नैर्वेधिकसर्वभवतन्तविगतो नाम समाधि:। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनां नैर्वेधिकज्ञानमन्तप्रविगति । यखाऽनुप्रवेशाच किञ्चिच प्रतिविधति । श्रयसुच्यते नैर्वेधिक-सर्वभवतखविगतो नाम समाधिः। तत्र कृतमः सङ्केतक्तप्रवेशो नाम समाधिः । यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनां सङ्केतहतानि प्रवेशयति । श्रयसुच्यते सङ्केतरूतप्रवेशो नाम समाधिः । तच कतमो गीर्घाषाचरविसुको नाम समाधिः । यत्र समाधौ स्थिला सर्वसमाधीनां गीर्घाषाचरविसुकान् समनुपश्वति । श्रयसुच्यते गीर्घाषाऽचर्विमुको नाम समाधिः। तत्र कतमो ज्वलनोख्का नाम समाधिः । यत्र समाधौ स्थिता सर्वसमाधौ स्तेत्रसाऽवशास- यति । श्रयमुख्यते ज्वलनोल्का नाम समाधिः । तच कतमोलच्छ परिश्रोधनो नाम समाधि: । यत्र समाधौ खितख सर्वसमाधीनां लचणानि परिग्रधनो । श्रयसुचते लचणपरिग्रोधनो नाम समाधिः। तत्र कतमो अनिसत्तितो नाम समाधिः। समाधौ खिला सर्वसमाधीनभिल्लितान् समनुपर्यति । अय-मुच्यते श्रनभिलचितो नाम समाधिः। तत्र कतमः सर्वाकारवरी-पेतो नाम समाधि:। यत्र समाधौ स्थितस्य सर्व्यसमाध्यः सर्वा-कार्वरोपेता भवन्ति। श्रयसुच्यते सर्वाकारवर्पेतो नाम समाधिः। तच कतमः सर्वसुखद्ःखनिर्भिनन्दी नाम समाधिः। यच ममाधौ स्थिला सर्वममाधीनां सुखदु:खानिनानुपग्रति। श्रयसुचाते सर्वसुखदःखनिर्भिनन्दी नाम समाधिः। तच कतमी-ऽचयकरण्डो नाम समाधि: । यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनां चयं न समनुपर्याति । श्रयसुच्यते (चयकरण्डो नाम समाधिः । तच कतमाधारणीमतिर्नाम समाधिः। यच समाधौ खिला मर्वधारणी न्धारयति । श्रयमुख्यते धारणीमतिर्नाम समाधिः। तच कतमः सम्यकुलिमध्यल सर्वसंग्रसनो नाम समाधि:। यच समाधौ खिला सर्वसमाधीनां सम्बक्षमियालं न समत्पश्वति। श्रयमुच्यते सम्यक्षासिय्याल सर्वसंग्रमनो नाम समाधि:। तच कतमः सर्वरोधप्रतिरोध प्रश्रमनो नाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला सर्वेममाधीनां रोधं विरोधं समनुपग्राति । श्रयसुचाते सर्वरोधिवरोधप्रश्रमनो नाम समाधिः। तच कतमो ऽनुरोधाप्रति-रोधो नाम समाधि:। यत्र समाधौ स्थिता सर्वधर्माणां सर्वस-

साधीनाञ्चानुरोधाप्रतिरोधं न समनुपछति। श्रयसुच्चते उतु-रोधाप्रतिरोधो नाम समाधिः। तत्र कतमो विमलप्रभो नाम समाधि:। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीनां प्रभामण्डलं नोप-लभते। त्रयसुचाते विमलप्रभो नाम समाधिः। तच कतमः सार्वती नाम समाधि:। यत्र समाधी खिला सर्वसमाधीनां सारं समनुपक्षति । श्रयसुच्यते सार्वती नाम समाधिः । तत्र कतमः परिपूर्णचन्द्राभविमलो नाम समाधिः। यत्र समाधौ स्थितस्य सर्वसमाधयः परिपूर्ण भवन्ति । तद्यथापि नाम पौर्णमास्यां चन्द्रमण्डलं । श्रयमुच्यते परिपूर्णचन्द्राभविमलो नाम समाधि:। तच कतमो महायूही नाम समाधिः। यच समाधौ खिला सर्वसमाधि महायूहसमन्नागतो भवति। अय-सुचिते महायूहो नाम समाधिः। तत्र कतमः सर्व्वाकारप्रभाकरो नाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला सर्वसमाधीन् सर्वधर्माञ्चाव-भाषयति । श्रयसुचाते सर्व्याकार्प्रभाकर् नाम समाधिः । तच कतमः समाधिसमता नाम समाधिः । यत्र समाधौ खिला सर्व-ममाधीनामनुविचेपमेकायतासुपन्तभते । श्रयसुच्यते समाधि-समतानाम समाधिः। तच कतमो ऽरएसरएसमवसर्णो नाम ममाधिः। यत्र समाधौ खितस्य सर्वसमाधयो नर्णिना। श्रयसुचाते ऽरणसरणसमवसरणो नाम समाधिः। तत्र कतमो ऽरणसरण मर्वसमवगर्णो नाम समाधिः। यत्र समाधौ खिला श्ररणसरण सर्वसमवगर्णतामनुप्राप्तीति। श्रयमुचाते श्ररणसर्ण सर्वसमवगरणो नाम समाधि:। तच कतमो ऽनिखन्धनिकेतनिरतो नाम समाधिः

थच समाधी स्थिला सर्वभमाधीनामाखयं नोपैति । अयसुच्यते अनिल्मानिकेतनिर्तो नाम समाधिः। तत्र कतमः तथतास्थित-निस्त्तो नाम समाधिः। यच समाधी स्थिला सर्वभमाधितय-ताया न विवर्द्धते । अयसुच्यते तथतास्थितनिस्त्रित्तो नाम समाधिः। यच समाधी स्थिला सर्वभमाधितः। यच समाधी स्थिला सर्वथमाधिकायं नोपलभते । अयसुच्यते काय-किल्पंप्रमथनो नाम समाधिः। तच कतमो वाक्किविधंसन गगणकत्त्यो नाम समाधिः। यच समाधी स्थिला सर्वथमाधीनां वाक्किनीपलभते । अयसुच्यते वाक्किविधंगनगगणकत्यो नाम समाधिः। तच कतम आकाया अञ्जवस्त्रिक्तिनिरूपलोपो नाम समाधिः। वच समाधी स्थिला सर्वथमाधीनां वाक्किनीपलभते । अयसुच्यते वाक्किविधंगनगगणकत्यो नाम समाधिः। तच कतम आकाया अञ्जवस्त्रिक्तिनिरूपलोपो नाम समाधिः। यच समाधी स्थिला सर्वधमाणा माकायाऽपङ्गनिरूप-लेपतामत्तप्राप्नोति । अयसुच्यते आकाया उसङ्गविस्त्रिक्तिनिरूपलेपो नाम समाधिः। इदं स्वस्तते वोधकत्त्वस्त्र अहायलस्य प्रञ्चापार-मितायां चरतो महायानं॥

भतसाहस्याः प्रज्ञापारमिताया श्रष्टमः परिवर्त्तः॥ •॥

## श्रथ नवमः परिवर्त्तः।

पुनरपरं सुश्केते वोधिषत्तस्य महायातस्य महायानं। चलारिस्वृत्युपस्थानं। कतमानि चलारि। कायसृत्युपस्थानं। वेदनास्वृत्युपस्थानं। चित्तस्वृत्युपस्थानं। धर्मः कृत्युपस्थानं। तच कतमं
कायस्वृत्युपस्थानं। इह सुश्केते वोधिषत्त्वो महायस्यो ऽध्यात्मकायैकाया उत्तर्भी विदरति। न च काय महगतान् वितर्कान्
वितर्कयत्यातापी संग्रजानन् स्वतिमान् विनीय क्षोकेऽभिध्यादौर्म्मनस्ये तचाऽत्तपस्यभयोगेन। वहिद्धांकायेकायात्तदर्भीविदरति। न च कायसहगतान् वितर्कान् वितर्कयत्यातापीसंग्रजानन् स्वृतिमान् विनीयकोकेऽभिध्यादौर्मनस्ये तचाऽत्तपस्ययोगेन। श्रष्ट्यात्मविद्धांकायेकायाऽत्तदर्भी विदरति। न च
कायसहगतान् वितर्कान् वितर्कयत्यातापी संग्रजानन् स्वृतिमान्
विनीयकोकेऽभिधादौर्म्मनस्य तचाऽत्तपस्यभोगेन।

श्रधात्मवेदनासुवेदनाऽतुद्शी विद्दति । न च वेदनासद्दगनान् वितर्भान् वितर्भवत्यातापी संप्रजानन् स्नृतिमान् विनीयखोन्वेऽभिष्यादौर्म्भनस्चे तच्चाऽतुपखस्थयोगेन । बहिद्धावेदनासुवेदना-तुद्शी विद्दति । न च वेदना सद्दगतान् वितर्भवत्यानतापी संप्रजानन् स्नृतिमान् विनीयखोकेऽभिष्यादौर्मनस्च तच्चाऽतु-पखस्थयोगेन । श्रधात्मविद्धविद्नासु वेदनाऽतुद्शी विद्दति । न च वेदना सद्दगतान् वितर्भवत्यातापी संप्रजानन्

स्वतिमान् विनीयकोके ऽभिष्यादीर्भनक्षे तचाऽनुपक्षभयोगेन।
प्रधातमित्तिवित्ताऽनुदर्भी विद्रति। न च चित्तमद्दगतान्
वितर्कान् वितर्कयत्यातापी संप्रजानान् स्वतिमान् विनीयकोके
ऽभिष्यादौर्भनक्षे तच्चाऽनुपक्षभयोगेन। विद्वा चित्तिचित्ताऽनुदर्भी विद्रति। न च चित्तमद्दगतान् वितर्कान् वितर्कयत्यातापी
संप्रजानन् स्वतिमान् विनीयकोके ऽभिष्यादौर्भनक्षे तचाऽनुपक्षभयोगेन। प्रधात्मविद्वा चित्त्तिचत्वातापी संप्रजानन् स्वतिमान् विनीयकोके ऽभिष्यादौर्भनक्षे तचाऽनुपक्षभयोगेन।

श्रधाताधर्मेषु धर्मानुद्शी विश्वरति । न च धर्मसङ्गतान् वितर्कान् वितर्कयत्यातापी संप्रजानन् स्मृतिमान् विनीयखोकेऽभि-धादौर्मनछे तचाऽनुपचस्रयोगेन ।

कणं सुभते बोधिसचो महासची ऽधात्मकाथे कायानुद्रभौं विहरति। दह सुभूते बोधिसचो महासच्चथरं खरामीति प्रजानातिस्तिः स्थितोऽस्मीति प्रजानाति। निषद्मो निषद्मोस्मीति प्रजानाति। प्रयानः प्रथितोऽस्मीति प्रजानाति। यथा यथा ख्रु पुनर्स्य कायः स्थितो भवति प्रणीतं वा ऽपणीतं वा तथान्यत्म न प्रजानाति। एवं ख्रु सुभते बोधिसचो महासच्चो ऽध्यात्मकाये कायानुद्रभौं विहरत्यातापी संप्रजानन् सृतिसान् विनीयस्त्रोके अभिष्यादौर्मनस्ये तह्यातापी संप्रजानन् पुतिसान् सुभते बोधिसचो महासच्चो ऽध्यात्मकाये कायानुद्रभौं विहरत्यातापी संप्रजानन् सुतिसान् सुभते बोधिसचो महासच्चो ऽध्यात्मकाये कायाऽनुद्रभौं विहरत्यातापी संप्रजानचारी भवत्या

चोकित विखोने संप्रजानचारौ च भवति। सस्मिञ्जिते प्रसारिते संप्रजानचारी भवति। संघाटीयाचचीवरधारणे संप्रजानचारी भवति। ऋभितपीतस्वादितास्वादितान् संप्रजानचारी भवति। प्रयितनिद्राक्षमप्रतिविनोदिते संप्रजानचारी भवति। श्रागत-गत संप्रजानचारी भवति। स्थिते निषद्यायां संप्रजानचारी भवति। खप्रजागरिते संप्रजानचारी भवति। भाषिते द्वण्णीन्यावे संप्र-जानचारी भवति। प्रतिषंखयने संप्रजानचारी भवति। एवं खल सुभूते बोधिमचो महासचः प्रज्ञापार्मितायां चरच्याताकाचे कायानुदगी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्मृतिमान् विनीयकोके ऽभिधादौर्मनखे तचाऽनुपलक्षयोगेन । पुनरपरं सुभूते बोधि-सत्ती महासत्तः प्रज्ञापारमितायां चरन् स्टत श्राश्वसन् सृत श्राश्विमीति प्रजानाति। स्टत प्रश्वमन् कृतः प्रश्विमीति प्रजानाति । दीर्घमाश्वमन् दीर्घमाश्वसिमीति प्रजानाति । दीर्घ प्रश्वसन् दीर्घ प्रश्वसिमीति प्रजानाति । हुस्तमाश्वसन् इखमाश्विमीति प्रजानाति । हुखं प्रश्वचन् हुखं प्रश्विमीति प्रजानाति । तद्यथापि नाम सुखते दचोधमचक्रवत्ती समचक्र-वर्त्तनेवासी वा दीर्घमाविधामीति प्रजानाति । इस्तं प्रविधा-मीति प्रजानाति। एवमेव सुभूते बोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञा-पारमितायां चरन् सृत श्रायसन् स्रत श्रायसिमौति प्रजानाति। स्रतः प्रश्वसन् स्मृतः प्रश्वसिमीति प्रजानाति। दीर्घमाश्वसन् दीर्घमायसिमीति प्रजानाति। दीघं प्रयसन् दीघं प्रयसिमीति प्रजानाति। द्रखमाश्वयन् द्रखमाश्विमौति प्रजानामिति। दृखं प्रयमन् दृखं प्रयमिति प्रजानाति। एवं खलु सुमृते वोधिसन्तो महासन्तः प्रजापार्तमतायां चरन्नध्यात्मकायाऽनुदृशी विहरत्यातापी संप्रजासन् स्नृतिसान् विनीयखोके ऽभिध्यादौर्मनस्ये तद्याऽनुपलक्षयोजेन ।

पुनरपरं सुभृते वोधिष्ठलो सङ्गणलः प्रज्ञापार्मितायां पर्णिससेव कायधातं यथासृतं प्रत्यवेचते। ऋष्यस्मिन् काये पृथिवी धातुरत्यात खेजोधात ब्रांच्धातः। तद्यथापि नाम सुभृते दचो गो धातको वा गोधातकान्तेवाधी वा तीन्त्र्योन प्रत्यवेचते खितो वा ऽथनिषषः। एवसेव सुभृते वोधि-सन्तो महामलः प्रज्ञापार्मितायां पर्णिससेव कायधातं स यथा भृतं प्रत्यवेचते। ऋष्यस्मिन् काये पृथिवीधातुरत्यात् स्वेजोधात व्यायुधातः। एवं खण्च सुभृते वोधिन्यलो सहामलः प्रज्ञापार्मितायां पर्णिससेव कायधातं स यथा भृतं प्रत्यवेचते। ऋष्यस्मिन् काये पृथिवीधातुरत्यात् स्वेजोधात व्यायुधातः। एवं खण्च सुभृते वोधियलो सहामलः प्रज्ञापार्मितायां पर्ण् खितो वा निवषो ऽध्यात्मकाये काया उनुपद्यी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्वृतिसान् विनीयकोके ऽसिध्यादौ स्वेन्छे। तचाऽत्रप्रकञ्चायोगेव।

पुनरपरं सुक्षते वोधिकत्वो महाक्षत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर-त्त्रिममेव काथ उमुर्द्धपादतत्वादधः केश्रमस्त्रकात्त्रस्वत्रोमलक्पर्य्यक्तं पृषं नानाविधस्या उग्रुचे र्थयास्त्रतं प्रत्यवेचते । मन्यस्मिन् काथे केश्रालोमानि नखादन्तास्त्रक् चर्ममांशास्त्रायुक्षधिरमस्त्रिमच्चावुकं स्ट्यं यक्तत् क्षोमकं क्षोद्दा पुस्कुषमाचा मान्द्रागुणा उदर्यन्त्रं स्वं पुरीषं समुर्मेदामदः खटः सिंहाणकं पूषं पित्तं क्षेश्रावसा- मीकामला मस्तकं मस्तक गन्द्रायचि पृथकं। तद्यथापि नाम सुस्रते कार्षकस्य स्तोचिः पूर्णा नानाधान्यजातानां तिसानां सर्पपाणां सुद्वानां सावाणां ससूत्राणां यवानां गोधूसानां प्रालीनां शीहीणां, तासेनां चचुशान् पुरुषासुक्षा प्रत्यवेचनाणः एवं जानीयादिसेतिलाः दसे सर्वपाः दसे सुद्धाः दसे माषाः दसे मसूराः इसे यदाः इसे गोधूमाः इसे गाख्यः इसे बीइयः। एवमेव सुरुते वोधिसन्तो महायन्तः इसनेव कायमुहः पादतला-द्धः नेत्रमस्तकानखबोयलज्पर्यनां पूर्वं नानाविधसाऽग्रेचे। मन्यस्मिन् काये केपा कोमानि नखादकास्वक् चर्ममां मसायु रिधरमस्थिमकानुकं इदयं यकत् क्षीमनं शीहा पुष्प्रथ माच मान्त्रगुना उदीरयकं मूचं पुरीषममुखेदोमदः खेटः मिंहाणकं पूर्य पित्तं क्षेत्रा वसालकीकामकामस्तकं मस्तक प्रक्षमचि गृथकं कर्णे गृथकं। एवं खलु सुस्रते बोधिमलो महामलः प्रजापार्मि-तायां चरमधात्मकाचे काषानुद्धी विहरलातापी संप्रजानन् स्रतिमान् विनीयकोकेऽभिधादौर्मनस्रे। तद्याऽनुपलस्रयोगेन। पुनरपरं सुभूते बोधिसचो महामचः प्रज्ञापामितायां चरन यदास्त्रभानगतः पञ्चति । नानारूपाणि भिवपथिकायानपविद्वानि भवभयन उद्गीताचीकाइस्तानि वा द्याहस्तानि वा श्रहस्तानि वा चत्रइन्टतानि वा पञ्चाइन्टतानि वा व्याधातकानि वा विनीलकानि वा विपूतिकानि वा विखादितकानि वा विलोहि-तकानि वा विचिप्तकानि या। स इस सेव कायनाचीपसंहर-ख्यमपि काय एवं धर्मा एवं खभाव एतां धर्मतामध्यति इतः। पवं खलु सुभृते बोधिसको महासकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् बहिद्धांकाथे कायानुद्र्भी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्वतिमान् विनीयकोके ऽभिधादौर्मनस्वे, तचानुपक्तस्योगेन । पुनरपरं सुभृते बोधिसको महासकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यदापश्विति शिवपथिकाया सुद्रीतानि सृतप्ररीराणि षष्ट्रापस्तानि वा सप्त राचस्तानि वा काके बांखाद्यमानानि कक्के वां कुररे वां रुप्ते वां वास्ताये वां प्रत्याचे वां यभि वां तद्ये वां नानाविधेः प्राणकजातेः खाद्यमानानि । सद्म सेव कायं त्रवोपसंहरत्येयमिष काय एवं धर्मा एवं खन् सुभृते बोधिसको महासकः प्रज्ञापारिमतायां चरन् बहिद्धांकाये कायानुद्र्भी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्नृतिमान् विनीय कावेऽभिध्यादौर्भनक्षे तचाऽनुपक्तस्रयोगेन ।

पुनरपरं सुभृते वोधिसको महासकः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यदापप्यति ग्रिवपिकायासुद्रीतानि स्तग्ररीराणि विखादितान्य ग्रुचीनि पूतीनि दुर्गन्यानि । स दमसेव कायं तघोपसंहरत्य-यमपि काय एवं धर्मा एवं खभाव एतां धर्मतामध्यतिष्टक्तः । एवं खन्न सुभृते वोधिसको महासकः प्रज्ञापार्मितायां चरन् विहार्काये काया उत्तद्रशी विहरत्यातापी संप्रजानन् सृतिमान् विनीयखोकेऽभिध्यादौर्मनच्ये तज्ञाऽत्तपक्तम्थयोगेन । पुनरपरं सुभृते बोधिसको महासकः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यदापम्यति ग्रिव-प्रयक्तायामस्थिपक्षान् मांसहिषरिक्तान् स्वायु विनिबद्धान् स दममेव कायं तचोपसंहरत्ययसिष काय एवं धर्मा एवं खभाव एतां धर्मतामध्यति हत्तः। एवं खबु सुभूते बोधिसचो महासत्तः प्रज्ञापार्गमतायां चरन् बहिद्धांकाये कायाऽनुद्रशीं विहरत्यातापी संप्रजानन् स्वतिमान् विनीयलोके ऽभिधादौ-र्मनस्वे तचाऽनुपलस्थयोगेन।

पुनरपुरं सुभृते वोधिमलो महामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यथा जिवपथिकायामिश्वमकत्वानपगतमास रूधिरस्वायु वन्धनान् प्रञ्ज्ञानिभान् पथ्यति । स दममेव कायं तचोपमंहर्ट्ययमिप कायं एवं धर्मा एवं स्वभाव एतां धर्मतामध्वतिष्टत्तः । एवं खलु सुभृते वोधिमलो महामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् विद्वांकाये कायानुदर्गी विद्दरत्यातापी संप्रजानन् स्कृतिमान् विनीयलोके श्रमिधादौर्मनस्वे । तद्याऽनुपलक्षयोगेन । पुनरपरं सुभृते वोधिमलो महामलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यदा पश्चति । ग्रिवपथिकायामिस्य मकलावन्धन विप्रमुक्ता यथाप्रङ्काः प्रश्चति । ग्रिवपथिकायामिस्य मकलावन्धन विप्रमुक्ता यथाप्रङ्काः प्रथ्यां विचिप्ताः । स दममेव कायं तचोपसंदरत्ययमिष काय एवं धर्मा एवं स्वभाव एतां धर्मतामध्यतिष्टतः । एवं स्वलु सुभृते वोधिमलो महासलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् विद्वांकाये काया उत्तदर्गी विद्यत्यातापी संप्रजानन् स्कृतिमान् विनीयलोकेऽभिधादौर्मनस्वे तल्वाऽनुपलक्षयोगेन ।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् यदा पश्चित ग्रिवपथिकायामस्त्रीनि पृथिकां दिग्विदिगो विचि-प्रान्येव पादास्त्रीन्यन्येन जङ्गास्त्रीन्यन्येन नोर्कस्त्रीन्यन्येन श्रोणीकटा-हमन्येन पृष्ठवंशान्यन्येन पार्थकास्त्रीन्यन्येन वाङस्त्रीन्यन्येन ग्रीवा- खीन्यन्येन ग्रिरः कपालाखीनि । स इममेव कार्य तचोपसंहरत्यथमिप काय एवं धर्मा एवं खभाव एतां धर्मतामध्यतिन्नःः ।
एवं खलु सुभृते वोधिमलो महामलः प्रज्ञापारमितायां चरन्
बहिद्धांकाये कायानुदर्भी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्तिमान्
विनीयलोकेऽभिध्यादौर्मनस्ये तचाउतुपलक्षथोगेन । पुनरपरं
सुभृते बोधिमलो महामलः प्रज्ञापारमितायां चरन् यदा पष्यति
शिवपथिकायामध्योन्यनेक वार्षिकानि चातपपरितापितानि श्वेतानि
ग्रज्ज्वांनिभानि । स इममेव कायं तचोपसंहरत्ययमिप काय एवं
धर्मा एवं खभाव एतां धर्मतामध्यतिन्तः । एवं खलु सुभृते
बोधिमलो महामलः प्रज्ञापारमितायां चरन् बहिद्धांकाये
कायानुदर्भी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्तिमान् विनीयकोकेऽभिध्यादौर्मनस्ये तचानुपलक्षयोगेन ।

पुनर्परं सुभूते बोधिमचो महामचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् यदा पण्यति णिवपिकायामस्त्रीन्यनेक वार्षिकानि तिरोभृतानि नीचानि कपोतवणीनि पूतीनि चूर्षजातानि पृथियां पांग्रनासमस्त्रीभृतानि । स दममेव कायं तचोपभंहरतित्यय-मिष काय एवं धम्मी एवं स्वभाव एतां धम्मीतामध्यतिष्टचः । एवं खसु सुभूते वोधिमचो महासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन्न-धात्मकाये कायाऽनुद्भी विहरत्यातापी संप्रजानन् सृतिमान् विनीयकोके ऽभिधादौर्मनस्रे तचाऽनुप्रक्षभ्योगेन ।

बहिद्धांकाचे काचा ऽतुद्शीं विहरत्यातापी संप्रजानन् स्रुतिमान् विनीयसोके ऽभिधादौर्मनस्य तचाऽनुपस्तसायोगेन । षध्यात्मविद्धांकाये कायाऽनुद्भी विद्दत्यातापी संप्रजानन् सृतिमान् विनीयकोके ऽभिध्यादीर्मनस्य तद्याऽनुपक्तसयोगेन ।

त्रधातावेदनासुवेदनाऽनुदशी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्नृति-मान् विनीयकोके ऽभिध्यादौर्मनस्ये तचानुपलस्ययोगेन । बह्दिर्दा-वेदना सुवेदना ऽनुदशी विहरत्यातापी संप्रजानन् सृतिमान् विनीयकोके ऽभिध्यादौर्मनस्थे तचाऽनुपक्तस्थोगेन । त्रधाता-बिस्ट्रिविदना सुवेदना उनुदशी विस्रत्यातापी संप्रजानन् स्रत-मान् विनौयलोने ऽभिधादौर्मनस्ये तचाऽनुपलस्थयोगेन। श्रधात्म-चित्ते चित्ताऽतुदशी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्रुतिमान् विनीय-कोने ऽभिधादौर्मनस्ये तचाऽनुपस्तक्षयोगेन । बहिद्धांचित्ते चित्ता-नुद्भी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्मृतिमान् विनीयकोके ऽभि-धादौर्मनसे तचाऽनुपस्तमयोगेन। श्रधातावहिद्धां चित्तेचित्ता-ऽनुदर्भी विहरत्यातापी मंप्रजानन् स्नृतिमान् विनीयकोके ऽभिधादौर्मनखे तचाऽनुपलसयोगेन । श्रधाताधर्मेषु धर्माऽनुद्भी विचरत्यातापी संप्रजानन् स्रुतिमान् विनीयखोकेऽभिध्यादौर्भनस्थे तचाऽनुपलक्षयोगेन । वहिद्धांधर्मेषु धर्मानुद्रभी विहरत्यातापौ संप्रजानन् सृतिमान् विनीयकोने ऽभिष्यादौर्मनस्ये तचाऽनुपसम-थोगेन। श्रधाताबहिद्धधिर्मेषु धर्माऽतुद्रभी विहरत्यातापी संप्रजानन् स्मृतिमान् विनीयलोके ऽभिष्यादीर्फनस्ये तचाऽतुपसम-योगेन। इदमपि सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं।

पुनरपरं सुभृते बोधिमचस्य महासक्तस्य महायानं। यदुत चलारि सम्यक् प्रहाणानि । कतमानि । ददं सुभृते बोधिमचो सहायतः प्रज्ञापारिमतायां चरस्नतृत्यन्नानां पापकानामकुणक-धस्माणामनृत्यादाय कन्दं जनयित । व्यायच्कते । वीर्व्यमारभते । चित्तं प्रग्रकाति । सम्यक् प्रद्धाति । उत्यन्नानां पापकानाम-कुणकधर्माणां प्रहाणाय कन्दं जनयित । व्यायच्कते वीर्व्यमारभते चित्तं प्रग्रकाति । सम्यक् प्रद्धाति । श्रनुत्यन्नानां कुणकधर्माणा-सुत्यादाय कन्दं जनयित, व्यायच्कते वीर्व्यमारभते चित्तं प्रग्रकाति सम्यक् प्रद्धाति । उत्यन्नानाकुणकानां धर्माणां स्थितये भ्रयोता-वनताये श्रमंभोषाय परिपुरये कन्दं जनयित । व्यायच्कते वीर्व्यमारभते चित्तं प्रग्रकाति सम्यक् प्रद्धाति । तचाऽनुपक्रम-योगेन । दरमपि सुभते वोधिसत्तस्य महासन्तस्य महायानं ।

पुनर्परं सुभूते वोधियत्तस्य महायत्तस्य महायानं। यदुतचलार च्हिपादाः। कतमे चलारः इह सुभृते वोधिसत्तो
महायतः प्रज्ञापारमितायां चरन् इन्द्रसमाधि प्रहाणाऽसंस्तारयमलागतं च्हिपादान् भावयति। विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं
निरोधनिःश्रितं व्यवयगपरिष्यतं। वीर्ययमाधिप्रहाणां समन्नागतं
च्हिपादान् भावयति। विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोधनिःश्रितं व्यवयगपरिष्यतं चित्तं समाधिप्रहाणाऽसंस्तारसमन्नागतम्हिपादान् भावयति। विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं। निरोधनिःश्रितं व्यवसगपरिष्यतं। समाधिप्रहाणसंस्तारं समन्नागतन्द्रह्निपादान् भावयति। विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोधनिःश्रितं व्यवसगपरिष्यतं। त्वोऽनुपक्तभयोगेन। इद्मपि सुभृते वोधिसत्तस्य महायत्तस्य महायानं।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं । यदुत पञ्चेन्द्रियाणि । कतमानि पञ्च । अद्वेन्द्रियं वीर्व्येन्द्रियं सृतीन्द्रियं समाधीन्द्रियं प्रजेन्द्रियमिद्मपि सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं । तहाऽतुपस्तभायोगेन ।

प्नरपरं सुभूते बोधिमलस्य महासलस्य महायानं । यद्त पञ्चवलानि । कतमानि पञ्च । श्रद्धावलं वीर्थवलं स्मृतिवलं ममाधिवलं प्रजाबलिस्मिप सुस्ते बोधिसलस्य महासलस्य महायानं तचाऽनुपलमायोगेन। पुनर्परं सुश्वते बोधिमचस्य महायत्वस्य महायानं। यद्त सप्तवोध्यङ्गानि। कतमानि सप्तस्रात-सम्बोधक्षं धर्मप्रविचयसकोधक्षं वीर्यसकोधक्षं प्रीतिसनोधक्षं च्हिस्स्बोधक्तं समाधिसस्बोधक्तं उपेचासस्बोधक्तं। तच कतमत् स्कृतिसम्बोध्यक्तं। दह सुभूते बोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञापार-मितायां चरन् सृतिसन्प्रत्यङ्गं भावयति विवेकनिः त्रितं विराग-निःश्रितं निरोधनिःश्रितं व्यवसर्गपरिष्यतं। तचाऽनुपत्तसायोगेन। कतद्भम्प्रविचय समीध्यक्षं। दह सुभूते बोधियचो महासचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् धर्मप्रविचधसमोध्यक्षं भावयति। विवेक-नि:श्रितं विरागनि:श्रितं निरोधनि:श्रितं व्यवसर्गपरिणतं । तचा-ऽत्तपत्तमायोगेन। कतमदीर्थ्यमयोध्यक्तं। दह सुभृते बोधिमत्तो महामचः प्रज्ञापार्मितायां चरन् वीर्व्यसम्बोध्यक्तं भावयति । विवेकनि:श्रितं विरागनि:श्रितं निरोधनि:श्रितं व्यवसर्गपरि एतं। तचाऽनुपलस्थयोगेन। तच कतमस्त्रीतिसम्बोधङ्गं। दह सुसृते बोधिसचो महासचः प्रज्ञापार्मितायां प्रीतिसबोध्यकं भावयति । विवेकिनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोधनिःश्रितं व्यवसर्गपरिणतं। तद्याऽनुपत्तस्थोगेन । तत्र कतमग्रस्टक्किस्वोधःकःं।

दृ सुस्ते वोधिमलो महामलः प्रज्ञापार्मितायां चर्क्
प्रस्तिस्यां खङ्गं भावयति । विवेकतिः खितं विरागितः खितं
निरोधितः खितं व्यवमंपरिणतं । तद्याऽतुपक्तभयोगेन । तद्य
कतमत्त्रभाधिम्योध्यङ्गं । दृ सुस्ते वोधिसत्तो महामलः प्रज्ञापार्मितायां चर्न् समाधि सम्योध्यङ्गं भावयति । विवेकतिः खितं
विरागितः खितं निरोधितः खितं व्यवसर्गपरिणतं तद्याऽतुपक्तभोयोगेन । तद्य कतमदुपेचासम्योध्यङ्गं । दृह सुमूते वोधिसत्त्रो
महामलः प्रज्ञापार्मितायां चर्त्रभूपेचासम्योधङ्गं भावयति विवेकनिः खितं विरागितः खितं निरोधिनः खितं व्यवसर्गपरिणतं तत्त्याऽतुपक्रम्ययोगेन । दृद्मिष सुभूते वोधिमत्त्रस्य महासत्त्रस्य महायानं ।

पुनरपरं सुभूते बोधियच्छ महायच्छ महायानं यदुतार्था
हाङ्गोमार्गः। सम्यगृदृष्टिः। सम्यक् सङ्क्यः। सम्यक् वाक्। सम्यक्

कमान्तः। सम्यग्दृष्टिः। सम्यक् सङ्क्यः। सम्यक् स्थितः। सम्यक्

समाधिः। तत्र कतमा सम्यगृदृष्टिः। दद सुभूते बोधियच्यो

महासचः प्रज्ञापारमितायां चरन् सम्यगृदृष्टिं भावयित।

विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोधनिःश्रितं व्यवसर्गपरिणतं

तचाऽतुपक्तभयोगेन। तत्र कतमः सम्यक् सङ्क्यः। दह सुभूते

बोधियच्यो महासचः पज्ञापारमितायां चरन् सम्यक् सङ्क्यं

भावयित। विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोधनिःश्रितं विरोधनिःश्रितं

सुभ्रते वोधिमलो महामलः प्रजापार्मितायां चरन् सम्यावाचं भावस नि विवेक्तनि:श्रितं विरागनि:श्रितं निरोधनि:श्रितं व्यवसर्गपरिणतं। तचाऽनुपलसायोगेन । कतमः सम्यकु कर्मान्तः। इह सुभृते बोधियत्तो महामत्तः प्रजापार्मितायां चर्न सम्यक् कर्यान्तं भावयति। विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोधनिःश्रितं व्यवसर्गपरिएतं। तचाऽनुपलस्थयोगेन। कतमः सम्यगाजीवः इह सुभृते वोधिमचो महामचः प्रज्ञापार्मितायां चर्न सन्यगाजीवं भावयति । विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोध-निश्चितं व्यवसर्गपरि खतं। तचाानुपल सयोगेन । कतमः सम्यग् व्यायामः । दह सुभूते वोधिमचौ महामचः प्रज्ञापार्मितायां चरन सम्यग् व्याचामं भावयति । विवेकतिः श्रितं विरागनिः श्रितं निरोधनिःश्रितं व्यपसर्गपरिएतं। तचाऽनुपस्तसयोगेन । कतमा सम्बन् स्ति:। इह सुभूते बोधिसत्तो महासत्तः प्रज्ञापार्मितायां चर्न सम्यक् स्मृति भावयति । विवेकनिःश्रितं विरागनिःश्रितं निरोधनिः श्रितं व्यवसर्गपरिएतं। तचाऽत्रपत्तस्योगेन। कतमः सम्यक् समाधिः । दृ धुभूते बोधिमलो महासलः प्रज्ञापारमि-तायां चरन् सम्यक् समाधिं भावयति । विवेकनिःश्रितं विराग-निःश्रितं निरोधनिःश्रितं व्यवसर्गपरिएतं । तचाऽनुपसस्योगेन । इदं सुभूते बोधिमलस्य महामलस्य महायानं।

पुनरपरं सुश्वते वोधिमलस्य महासलस्य महायानं। यदुत नयः समाधयः। कतमे समाधयस्त्रयः। श्रून्यता समाधिरानिमित्त समाधिरपणिहितसमाधिः। तत्र कतमः श्रून्यता समाधिः स्वज्ञचणग्र्नान् सर्वधर्मान् प्रत्यवेचमाणस्य या चित्तस्य स्थितिः ग्रन्यता विमोचसुस्यमयसुस्यते ग्र्न्यता समाधिः। तच कतम श्रानिमत्तसमाधिः। श्रानिमित्तान् सर्वधर्मान् प्रत्यवेचमाणस्य या चित्तस्य स्थितिरानिभित्तं विमोचसुस्यमयसुस्यते श्रानिमित्तः समाधिः। तच कतमोऽप्रणिहित समाधिः। सर्वधर्मा श्रनिमत्तसंस्कारा द्व्यनिमसंस्कुर्वतोयाचित्तस्य स्थितिरप्रणिहितविमोचम-यसुस्यते ऽप्रणिहितः समाधिः। दमा विमोचसुखेषु स्नृतयः कर्त्तस्यः। श्रजहीयमाणेन । ददमपि सुभृते वोधिसत्तस्य महान्यस्यस्य महायानं। तचाऽत्युणक्रभयोगेन।

पुनरपरं सुभूते वोधिमचस्य महामचस्य महायानं। यदुतैकादण्णज्ञानानि । कतमान्येकाद्ण । दुःखज्ञानं समुद्यज्ञानं निरोधज्ञानं मार्गज्ञानं चयज्ञानमतृत्पाद्ज्ञानं धर्मज्ञानमन्यञ्ञानं
संद्यत्त्र्ञानं परिचयज्ञानं यथास्त्रज्ञानं । तत्र कतम दुःखज्ञानं
यदुःखस्याऽतृत्पाद्ज्ञानं । तत्र कतमत्यसुद्यज्ञानं यत्मसुद्यस्य
प्रहाणज्ञानं । तत्र कतमत्विरोधज्ञानं यदुःखनिरोधज्ञानं । तत्र
कतमत् मार्गज्ञानं यदार्थाद्याङ्गमार्गज्ञानं । तत्र कतमत् चयज्ञानं
यद्गागदोषमोष्चचयज्ञानं । तत्र कतमद्गत्पाद्ज्ञानं यद्गगवत्यनुत्पाद्ज्ञानं । तत्र कतमद्भर्यज्ञानं यत्पञ्चानां स्कन्धानामपरिचितिमपरिच्छेदज्ञानं । तत्र कतमद्भयज्ञानं यच्चुरनित्यमितिज्ञानं
श्रोचमनित्यमिति ज्ञानं घाणमनित्यमिति ज्ञानं जिङ्गाऽनित्यिति
ज्ञानं कार्योऽनित्य दितं ज्ञानं मनोऽनित्यमिति ज्ञानं । हपमनित्यमिति ज्ञानं प्रब्दोऽनित्य दितं ज्ञानं गन्योऽनित्य दितं ज्ञानं

रघोऽित्य इति जानं स्पर्धाः नित्य इति जानं ध्या श्रनित्या इति ज्ञानं। चचर्धातुरनित्यं इति ज्ञानं। रूपधातुरनित्य इति ज्ञानं चक्किं ज्ञानधातुरनित्य दित जानं। श्रीत्र धातुरनित्य दित जारं। गब्दधातुरनित्य इति ज्ञानं। श्रोत्र विज्ञानधातुरनित्य इति ज्ञानं। घाणधातर नित्य इति ज्ञानं । गन्धधातर नित्य इति ज्ञानं । घाण-विज्ञानधातरनित्य इति ज्ञानं। जिज्ञाधातरनित्य इति ज्ञानं। रसधातरनित्य इति ज्ञानं । जिक्काविज्ञानधातरनित्य इति ज्ञानं। कायधात्र्वित्य इति ज्ञानं। सुर्प्रधात्र्वित्य इति जारं। कायविद्यानधातरिनत्य इति ज्ञानं। मनोधातरिनत्य इति ज्ञानं। धर्माधातुर्नित्य इति ज्ञानं । मनोविज्ञानधातुर्नित्य इति ज्ञानं । पृथिवीधात्र्रित्य इति ज्ञानं। श्रन्थात्र्रित्य इति ज्ञानं। तेजोधातुरनित्य इति जानं। वाय्धातुरनित्य इति जानं। श्राकाश्रधातुर्नित्य इति ज्ञानं । विज्ञानधातुर्नित्य इति ज्ञानं । श्रविद्यार्शनित्येति ज्ञानं । संस्कारा श्रनित्या इति ज्ञानं । विज्ञान-मनित्यमिति ज्ञानं। नामरूपमनित्यमिति ज्ञानं। षडायतनमनित्य-मिति ज्ञानं। सामीऽनित्य इति ज्ञानं। वेदनाऽनित्येतिज्ञानं। हणाऽनित्येतिज्ञानं। उपादानमनित्यमिति ज्ञानं। भवोऽनित्य-इति ज्ञानं। जातिर्नित्येति ज्ञानं। जरामर्णमनित्यमिति ज्ञानं। तत्र कतमत्मवृत्तिज्ञानं यत्पर्यतानां परपुङ्गलानां चेतमेव

तत्र कतमक्षमृतिज्ञानं यत्परमत्वानां पर्पुकृत्वानां चेतमेव चेतोज्ञानं । तत्र कतमत्परिचयज्ञानं । यस्प्रतिपचजानं । तत्र कतमद्ययाकतज्ञानं । यत्त्रयागतस्य सर्व्याकारज्ञताज्ञानं । स्ट्मिप सुभृते बोधिमत्तस्य महासत्तस्य सहायानं । तहाऽतपत्रसंयोगेन । पुनरपरं सुभते वोधिमलस्य महायलस्य महायानं । यदुनचौणीन्द्रियाणि । कतमानि चौणि । त्रज्ञातमाज्ञास्यामीतीन्द्रयः
माज्ञेन्द्रियमाज्ञातावीन्द्रयं । तत्र कतमद्ञातमाज्ञास्यामीतीन्द्रयं ।
यक्केचानां पुक्रखानामनिभयमिता विनामिता सम्यद्विनयं अद्वेनिद्रयं वीर्येन्द्रियं सृतीन्द्रियं समाधीन्द्रियं प्राज्ञेन्द्रियमिद्रश्चतेनाज्ञातमाज्ञास्यामीतिन्द्रियं । तत्र कतमदाज्ञेन्द्रियं । यक्केचाणां
पुक्रखानामाज्ञात्वता अद्वेन्द्रियं वीर्येन्द्रियं सृतीन्द्रियं समाधीन्द्रियं
प्रज्ञेन्द्रियमिद्रश्चते त्राज्ञेन्द्रियं । तत्र कतमदाज्ञातावीन्द्रयं ।
यक्केचाणां पुक्रखानामर्कतां प्रत्येकवृद्धानां वोधिस्त्रानां तथागतानां अद्वेन्द्रियं वीर्येन्द्रियं स्पतीन्द्रियं समाधीन्द्र्यं
प्रज्ञेन्द्रियमिद्रश्चते त्राज्ञातावीन्द्रियं । दद्मिष सुभते वोधिसन्द्रियमिद्रश्चते त्राज्ञातावीन्द्रियं । दद्मिष सुभते वोधिसन्द्रियमिद्रश्चते त्राज्ञातावीन्द्रियं । दद्मिष सुभते वोधि-

पुनर्परं सुद्धते वोधिमलस्य महायत्वस्य महायानं। यदुतवयः समाधयः। कतमे वयः सवितकः सविवारः समाधिरवितकोऽविचारमानः समाधिरवितकोऽविचारः समाधिः। तत्र कतमः
सवितकः सविचारः समाधिः। दह सुद्धते वोधिसलो महासलो
विविक्तं कामेर्व्विविकं पापकेरस्कुग्रलेधेके सवितकं सविचारं विवेकजगीतिसुखं प्रथमं धानसुपसम्बद्धविहरति। श्रयसुच्यते सवितकः
सविचारः समाधिः। तत्र कतमोऽवितकोऽविचारमान् समाधिः। या
प्रथमस्य धानस्य दितीयस्य धानस्य निवारः समाधिः। यत्
दिनारमानः समाधिः। तत्र कतमोऽविचारः समाधिः। यत्
दिनीयं धानं दतीयं धानं चतुर्यं धानं श्राकागानन्यायतन

यमापितः। विज्ञानाऽनन्यायतनसमापित्तराकिञ्चन्यायतनसमापित्त नैव संज्ञानासंज्ञायतनसमापित्तः संज्ञावेदियतिनरोधसमापित्तरय-सुच्यते त्रवितर्कः त्रविचारः समाधिः। इदमपि सुश्चते वोधिसन्त्रस्य महासन्त्रस्य महायानं । तज्ञाऽनुपन्नभायोगेन ।

पुनरपरं सुभूते बोधियत्तस्य महायत्तस्य महायानः । यदुत द्यानुस्कृतयः । कतमाद्य, बुद्धाऽत्तस्कृति धर्माऽत्तस्यतिः यंघाऽत्तस्कृतिः योचाऽत्तस्कृतिः देवताऽत्तस्कृतिः । अवागाऽत्तस्कृति कायगताऽत्तस्कृतिः । रिदमपि सुभृते बोधियत्तस्य महायत्तस्य महायानं । तञ्चाऽत्तप-स्वभागेन ।

पुनरपरं सुक्षते बोधियलस्य महायलस्य महायानं। यदुत चलारि ध्यानानि। चलार्यंप्रमाणानि चतस्य श्राक्त्यसमापत्तयः। श्रष्टोविमोचाः। नवाऽत्तुपूर्व्वविहारसमापत्तयः। तच कतमानि चलारि ध्यानानि। दह सुक्षते बोधियलो महासन्तः प्रज्ञापार्-मितायां चरन् विविक्तं कामेव्विविक्तं पापकेरलुग्रन्तेधर्मोः सवितर्कं सविचारं विवेकजं प्रीतिसुखं प्रथमं ध्यानसुपसम्ययविहरति। सवितर्कं सविचाराणां युत्पस्नादध्यात्मस्यमादाचितस एकोती-भावादवितर्कमविचारं समाधिजं प्रीतिसुखं दितीयं ध्यानसुप-सम्यद्यविहरति। स प्रीतेर्व्विरागादुपेचकोविहरति। स्नृतिमान् सम्प्रजानन् सुखस्य कायेन प्रतिसम्वेद्यति। यत्त्रार्यां चाचकते खपेचकः स्नृतिमान् सुखविहारीनिष्पृीतिकं दृतीयं ध्यानसुपसम्यद्य-विहरति। ससुखस्य च प्रहाणात दृःखस्य च प्रहाणात् पूर्यंभेव च मोमनख दौर्मनखयोरसङ्गमाददःखाऽसुखसुपेचास्तिपरिश्रद्धं चतुर्धे ध्यानसुपसम्बद्ध विदर्ति । तचाऽनुपत्तसः योगेन । इसानि चलारि धानानि । तत्र कतमानि चलार्थ्यप्रमाणानि दृष्ट सुस्ते बोधिसलो महासल प्रजापारमितायां चर्न मैचीमहगतेन चित्तेन विपुलेन महद्गतेना ऽदयेना ऽप्रमाणेना ऽवैरेणा ऽसपत्नेनायावध्येन धर्मधातुपरमे सोने श्राकाशधातुपर्यवसाने दशदिशःसहरिला-ऽधिसुच्यापसम्बद्ध विहरति । सकरणासहगतेन चित्तेन विपुखेन महद्गतेना ऽदेयेना ऽप्रमाणेना ऽवैरेणा ऽसपत्नेनाऽचावधीन धर्म-धातुपरमेलोक माकामधातुपर्यवसाने दमदिम:स्फ्रिलाऽधिस-च्योपसम्बद्ध विहरति । ससुदितासहगतेन चित्तेन विपुत्तेन महद्गतेनाद्येना ऽप्रमाणेना उवैरेणा अपह्रेनाच्यावधेन धर्मधातु-परमेलोक आकामधातुपर्यवसाने दमदिमःस्कृरिलाऽधिसुचोप-सम्बद्ध विहर्ति । सखपेचासहगतेन चिक्तेन विषुखेन सहद्गतेना ऽद्वीना ऽप्रमाणेना ऽवैरेणाऽमपत्नेनाऽच्यावधीन धर्मधातुपरमेलोक माकामधातुपर्यवसाने दमदिमःसम्हिलाऽधिसुचोपसम्पद्य विह-रति । त्रनुपस्तभायोगेन । इमानि चलार्थप्रमाणानि ।

कतमाञ्चतस्य श्रार्ष्यसमापत्तयः । इह सुस्रते वोधिसत्तो-महासत्तः प्रज्ञापारिमतायां चरन् सर्व्यगोरूपसंज्ञानां समितक्रमात्-प्रतिवसंज्ञानामस्तङ्कामायानात्तसंज्ञानाम मनस्विताराद्नन्तमाकाः ग्रामित्याकागानन्त्यायतनसुपसम्पद्य विहरति । सर्व्यग्र श्राकागा-उनन्त्यायतन समक्रमादनन्तं विज्ञानमिति विज्ञानानन्त्यायतनसु-पसम्पद्य विहरति । स सर्व्यग्रोविज्ञानानन्त्यायतनसमितकमाञ्चास्ति किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतनसूपसम्बद्ध विदर्ति । सर्वेश त्राकिञ्च-न्यायतन समतिकमान्नेव संज्ञानासंज्ञायतनसूपसम्बद्ध विषरति। तचाऽनुपलस्थवोगेन। इमाञ्चतस्य श्रारूषसमापत्तयः । तत्र कतसे-ऽष्टौ विमोत्ताः। रूपरूपाणि पश्यत्ययं प्रथमो विमोत्ताः। त्रधात्मरूपसंज्ञीविद्धिं रूपाणि पग्छत्ययं दितीयो विमोचाः। शुन्यताया अधिसुक्रोभवत्ययं हतीयो विमोचाः। स सर्वेशो-रूपरंज्ञानां समतिकमात् प्रतिघरंज्ञानामसङ्गमालानालसंज्ञानाम मनिषकारादनन्तमाकाशमित्याकाशानन्यायतनसुपमन्यद्य विहर्ति। श्रयं चतुर्थी विमोचः । स सर्वेश श्राकाशानन्धायतन समृतिक-माटननं विज्ञानमिति विज्ञानानन्यायतनसूपसम्पद्य विदर्गत । श्रयं पञ्चमो विमोत्तः। स सर्व्यशोविज्ञानानन्यायतन समति-क्रमासास्ति किञ्चिदित्याकिञ्चन्यायतनसूपसम्पद्य विहरति। श्रयं षष्टो विमोत्तः। स सर्वेश त्राकिञ्चन्यायतन समतिक्रमास्त्रेव संज्ञानामंज्ञायतनस्पममय विदर्ति। त्रयं महमो विमोचः। स सर्वेगो नैव संज्ञानामंज्ञायतनसमतिकमात् संज्ञावेदियत निरोधसुपसम्बद्ध विहर्ति । त्रयमष्टमोविमोचाः । तचाऽनुपलमा-योगेन। इमेऽष्टी विमोचाः।

तच कतमा नवातुपूर्व्वाविद्यारममापत्तयः। दह सुभूते वोधिमत्त्वो महामत्तः प्रज्ञापार्यमितायां परन् विविक्तं कामेर्विविक्तं पापकरेतुज्ञप्रकेधकीः, स वितर्कः स विचारं विवेकजं प्रीतिसुखं प्रथमं ध्यानसुपमन्यच विदर्गति। स वितर्कमविचाराणां युपममादध्यात्मसम्प्रसादाचेतस एकोतीभावाद्वितर्कमविचारं

प्रीतिसुखं दितीयं ध्यानसुपसम्पद्य विहरति। समाधिजं सप्रीतेर्विरागादुपेचको विहरति । सृतिमान् संप्रजानन् सखझ कायेन प्रतिसम्बद्यति। यत्तदार्था त्राचवते उपेचकः स्रुतिमान सुखिवहारीनिष्पीतिकं हतीयं धानसुपसम्बद्ध विहरति । ससुखस्य च प्रहाणात् दुःखस्य च प्रहाणात् पूर्व्यमेव सौमनस्य दौर्म्मनस्ययो-रसुङ्गमाददुःखाऽसुखसुपेचा सृतिपरिश्रद्धं चतुर्थे धानसुपसम्पद्य विहर्ति । स सर्वेगो रूपसंज्ञानां समतिकमात् प्रतिघसंज्ञानाम-खङ्गचामानाल यंज्ञानाममनसिकारादनन्तमाकाशमनित्याकाशान-न्यायतनस्परमयः विहरति । स सर्वेग प्राकाणानन्यायतन समतिक्रमादनन्तं विज्ञानमितिविज्ञानानन्यायतनसुपसमय विद-रति। स सर्वेग्रो विज्ञानानन्यायतन समतिकमान्ताकिञ्चिदित्या किञ्चनायतनसुपमम्यद्य विहर्ति । स सर्वेग्र त्राकिञ्च न्यायतन समितकमान्त्रेवसंज्ञाना संज्ञायतनसुपमम्यद्य विदर्ति । स सर्वयोनैव संज्ञानासंज्ञायतन समतिकमात् संज्ञा वेदायतिनिरोधस्पसम्बद्ध विदर्ति । इमान वा ऽनुपूर्व्वविद्यार्समापत्तयः ।

ं पुनरपरं सुभ्रते बोधिसल्ख महासल्ख महायानं । यदुत द्य तथा गतवल्लानि । कतमानि द्य । इह सुभ्रते बोधिसल्लो महासलः प्रज्ञापार्मितायां चरन् खानञ्च खानतः । प्रखानञ्चा-खानता यथाभ्रतं प्रज्ञानाति । प्रतीतानागतप्रत्युत्पन्नानां धर्माणां कर्ष्मममादानानाञ्च खानभोहित्यः कर्म्मविपाकं यथाभ्रतं प्रजानाति । नानाधात्रुखें किऽनेकधातु के कि भातु खोक दति । यथाभ्रतं प्रजानाति । परस्वानां पर्युङ्गखानामनेकाधिसु किकानां मानाऽधिसुक्तिकानां थयासृतं प्रजानाति । पर्यतानां पर्पुङ्गला-नामिन्द्रियपरापरञ्चतानां यथाभृतं प्रजानाति । सर्वेच गामिनीं प्रतिपदं यथासूतं प्रजानाति । इन्द्रियवखवीधकुधानाविसोच-समाधिसमापत्तिसंक्षेत्रव्यवदानस्थानं यथासृतं प्रजानाति । सोऽनेकविधं पूर्व्यनिवासमनुखर्ति। एकभपि जातिमनुखर्ति। यावच्चातिग्रतमपि महस्त्रमपि द्रमसहस्रमपि जातिकोटिमपि जातिकोटिशतमपि जातिकोटियइसमपि जातिकोटिशतसहस्र मपि जातिकोटिनिय्तप्रतसदसमयनुसारति । एकमपि कल्पमनु-सार्ति । यावत् कल्पशतमपि कल्पमहस्त्रमपि कल्पगतसहस्त्रमपि . यावद्नेकान्यपि कच्यकोटिनियुतप्रतसहस्राष्यनुसारति । श्रवाह-मासमेवं गामैवं गोच एवंजातिः। एवसाहारः एवं चिरिधातिका एवमायुषानाः । मोऽहं ततःख्युतः सन्तसुचीपपन्नी वावन्ततस्थ्यतः इही पन इति । यावत् साकारं मोदेगं सनिर्देशमनेकाविधं पूर्व्वानिवास-मतुसारति। यदियोन चचुषा विश्वद्वेनातिकाना मातुषेण सलान् पश्चित । चावमानानृत्यचमानानुपपन्नानापि सुर्वेणान् दुर्वेणान हीनान् प्रणीतान् सुगतान् दुर्गतान यावद्यया कर्षापगान् सलान् प्रजानाति । श्रमी भवन्तः सलाः कायद्श्वरितेन समलागताः वानुद्यरितेन समलागताः। मनोदुश्वरितेन समलागताः। श्रार्थाणामपवादकामिखादृष्टयसङ्कितो सत्प्रत्ययकायस भेदाद-पायदुर्गतिविनिपातं नरनेषुपपद्यन्ते । श्रमी पुनर्भवन्तः सलाः कायसुचिरतेन समलागताः वाक्सुचिरतेन समलागताः मनःसु-चितिन समलागताः । श्रार्ध्याणामनपवादकाः सम्यग्दृष्ट्यःसाद्धे-

तोस्तग्रव्ययं कायस्य भेदात् सुगतौ स्वर्गस्तोके देवेषूपपदाने इति। श्राश्रवाणां चयादनाश्रवचेतोविसुन्निं प्रज्ञाविसुन्तिं स्वयमभिज्ञाय साचालालोपसम्य विस्तिनः। चौणामेजाति रुधितं ब्रह्मचयं कृतं कर्णीयं। नापर्मिष्टमिति प्रजानाति। इदमपि सुभरतेवोधिसलस्य महासलस्य महासलस्य महासलस्य महासलस्य महासलस्य महासलस्य स्व

पुनर्परं सुभूते बोधिसलस्य महासलस्य महायानं । यदत चलारि वैभारदानि। कतमानि चलारि । सम्यक्षमञ्द्रस्य च से प्रतिज्ञानते। इसे धर्मा अनिभम्बद्धा इति। अत्र वत से असणो वा ब्राह्मणी वा देवो वा भारो वा ब्रह्मा वा केनचिदा पुनक्षेकि-सहध्याण चोदयेदिति। निमित्तं न समनुपायान्यत्र चार्चं निमित्त-मससनुप्रयन देमं प्राप्ती विद्राम्यभयं प्राप्ती वैधारधप्राप्तः। खदारमार्षमं स्थानं प्रजानामि । परिषद्भतः सम्यकसिंहनादं नदामि। ब्राह्मं चक्रं प्रवर्त्तयास्यप्रवर्त्तनीयं समर्णेन वा ब्राह्मणेन वा देवेन वा मारेण वा ब्रह्मणा वा केनचिदा पुनर्लाके सहधर्मण चीणाश्रवस्थात से प्रतिजानतः । इसे श्राश्रवाः श्रपश्चिणाः इति । श्रम वत से श्रमणो वा ब्राह्मणो वा देवो वा मारो वा ब्रह्मा वा केनचिदा पुनर्लोके यहधर्मण शोदयति । निमित्तमेव न समनु-प्रशास्त्र चाइं निमित्तमसमनुप्रशन् चेमप्राप्तोधिऽराम्यभवप्राप्ती वैग्रारद्यपाप्तः। खदारार्षेभ स्थानं प्रजानासि। परिषद्गतः सम्यक सिंहनादं नदामि । बाह्यं चक्रं प्रवर्त्तयास्यप्रवर्त्तनीयं असणेन वा बाह्यणेन वा देवेन वा मारेण वा ब्रह्मणा वा नेनितिदा पुनलेनि सहध्येण। ये खल् पुनर्भयान्तरायिकाधर्मा श्राख्याता। तान

प्रतिषेवतो नासमन्तरायेति नेदं स्थानं विद्यते। अस वत से श्रमणो वा ब्राह्मणो वा देवो वा मारो वा ब्रह्मा वा केनचिदा पुनलीं ने सहधर्मण चोदयेदिति । निमित्तमेव न समनुष्यास्थव चाइं निमित्तमसमनुपछान् चेमप्राती विद्यास्थभयप्राप्ती वैप्रार्ध-प्राप्तः । जदारमार्षमं स्थानं प्रतिजानामि । पर्षद्वतः सम्यक्षिद्दनादं नदामि । ब्राह्मं चर्कं प्रवर्त्तयाम्यप्रवर्त्तनीयं श्रमणेन वा ब्राह्मणेन वा देवेन वा मारेण वा ब्रह्मणा वा केनचिदा पुनलोंके महधर्मण। थाश्वमया प्रतिपद त्राखाताः। त्रार्थिनिर्याणिकानैवाधिकासत्वर्ख सम्बग्दःखचयायताः प्रतिपद्यमानो न निर्यायाऽसम्बग्दःखचयायेति नेदं स्थानं विद्यते। श्रम वत से श्रमणो वा बाह्यणो वा देवो वा भारो वा ब्रह्मा वा केनचिदा लोके सहधर्मीण चोदयति। निमित्तसेव न समनुपद्यास्यच चाहं निमित्तमसमनुपद्यन चोमप्राप्तो विद्यास्यभयपात्रो वैगार्यपातः। उदारमार्षभं खानं प्रजानामि। परिषद्गतः सन्यक् सिंहनादं नदामि । ब्राह्मं कत्रं प्रवर्त्तथान्य-प्रवर्त्तनीयः अमणेन वा ब्राह्मणेन वा देवेन वा मारेण वा ब्रह्मणा वा नेनचिदा पुनलेकि महधर्मण। इदमपि सुभूते बोधिशचय महासत्त्वस्य महायानं तद्याऽनुपंत्रस्थोगेन ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं धदुत चतसः प्रतिषम्बिदः। कतमाञ्चतसः। कर्षप्रतिषम्बिद्धस्प्रप्रतिषम्बि-चित्रक्तिप्रतिषम्बिद्धमा न प्रतिषम्बित्। द्रद्मपि सुभृते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं। तचातुपक्तभयोगेन।

पुनरपरं सुभूते बोधियनस्य महासत्त्वस्य महायानं। यसुता-

sष्टादगावेणिकानुद्धभर्माः । कतमेsष्टादग्र । याञ्च राविं तथागतो-**ऽनुत्तरां मन्वोधिमभिषमम्बुद्धो याञ्च**राचिं म देवकां लोकां समारकां सन्नह्माकं सत्रमण नाह्मणीस्प्रजां सदेवमानुषासुरां दुःखचयाय गासिनो सार्गेशानुशाशिव्यानुपिधिशेषे निर्व्वाणधातौ परिनिर्व्वा-ष्यान्यच श्रवान्तरा नास्ति तथागतस्य स्वतितं नास्ति चरितं नास्ति सुषितकृतिना नास्ति नानालधंज्ञानास्त्रसमाहितं चित्तं नास्ति त्रप्रतिसंख्यायोपेचानास्ति इन्दपरिद्यानिर्नास्ति वीर्थ्यपरि-द्यानिर्नास्ति स्नृतिपरिद्यानिर्नास्ति समाधिपरिद्यानिर्नास्ति प्रज्ञा-परिहानिर्नास्त विसुक्तिपरिहानिर्नास्ति विसुक्तिज्ञानदर्पनपरि-हानि:। सर्वे कायकंसीजानपूर्वेङ्गमं ज्ञानानुपरिवर्त्ति। सर्वे वाक्कर्मज्ञानपूर्वेङ्गमं ज्ञानानुपपरिवर्त्ति । सर्वे मनः कर्मज्ञानपूर्वेङ्गमं ज्ञानानुपरिवर्त्ति। अतीतेऽध्यनि अप्रतिकतममङ्गं ज्ञानं दर्भनं प्रवर्त्तते । ऋनागतेऽध्यन्यप्रतिहतसयंज्ञानदर्भनं प्रवर्त्तते । प्रकृत्यहे-अधान्यप्रतिहतममंत्रानदर्भनं प्रवर्तते । इदमपि सुभूते बोधियत्तस्य महासत्त्रसः महायानं । तचाऽनुपत्तस्थोगेन ।

पुनरपरं सुभृते वोधिमत्तस्य महासत्तस्य महायानं यदुतः धारणीसुखानि । कतमानि धारणीसुखानि । अवरसमता भाष्य-समता अवरसुखमचरप्रवेणः । तत्र कतमद्चरसुखाचरप्रवेणः । वत्र कतमद्चरसुखाचरप्रवेणः । वक्षारोसुखं सर्व्यधर्माणां रजोपगतलात् । यकारोसुखं सर्व्यधर्माणां परमार्थनिर्देणलात् । चकारोसुखं सर्व्यधर्माणां परमार्थनिर्देणलात् । चकारोसुखं सर्व्यधर्माणां चवनोपपचत्त्रपुत्विध्यलात् । सर्व्यधर्माणां च्यवनोपपचत्त्रपुत्विध्यलात् । सर्व्यधर्माणां च्यवनो नोपपचन्त्रो । नकारोसुखं सर्व्यधर्माणां नामापगतलात् ।

नामप्रकृत्यानस्थं न नष्टं। सकारोसुखं सर्वधर्माणां सोक्रोक्तीर्ण-लात् वण्णाचता हेतुप्रव्ययससुत्सादितलात्। दकारोसुखं सर्वधकाणां दान्तदमयपरिच्छिन्नलात्। वकारोसुखं सर्वधन्नाणां बद्ध न विगतलात् । उकारोसुखं सर्वधर्माणां उभयगतलात् । सकारोसुखं सर्वेधकां यां सङ्गाऽनुपलिश्वात्। न सन्यते न बध्यते। वकारोसुखं मर्वधर्माणां वाच्यभेष ममुच्चित्रलात्। तकारोमुखं मर्व्धमाणां तयताऽविचित्तितात्। यकारोमुखं सर्वधकाणां यावदनुपन्धि-लात्। स्तकारोसुखं धर्वधमाणां सामानुपन्धिलात्। काकारोसुखं सर्वधमाणां कारकाऽनुपचिधलात्। सकारोसुखं सर्वधमाणां समताऽनुपलक्षिलात्। समन्तान व्यतिवर्क्तते। मकारोसुखं सर्वधसाणां मकारानुपलिक्षतासुपादाय । गकारोसुखं सर्वधसाणां गमनाऽनुपाकिस्तात्। मकारोसुखं धर्वधर्माणां खानाऽनुपाकिन लात्। जकारोसुखं सर्वधमाणां जात्यनुपलब्धिलात्। श्वकारोसुखं मर्वधमाणां श्वासाऽनुपलिक्षलात्। धकारोसुखं सर्वधमाणां धर्मधालनुपलब्धिलात्। प्रकारोसुखं सर्वधर्माणां प्रमथाऽनुप-लिखलात्। खकारोसुखं मर्वधर्माणां खममताऽनुपलिखलात्। चकारोसुखं सर्वधसाणां चयाऽनुपज्ञिस्तात्। स्तकारोसुखं सर्व-धर्माणां स्वाऽनुपलिखलात्। ज्ञकारोसुखं सर्वधर्माणां जाना-ऽनुपबिध्वात्। तकारोमुखं मर्व्धमाणां मासाऽनुपबद्धिवात्। हकारोसुखं सर्वधसाणां हैलनुपलिक्षलात्। भकारोसुखं सर्व-धर्माणां भङ्गानुपलस्थितः । क्लारोसुखं सर्वधर्माणां केदनाऽनुप-लिक्षतः। साकारोनुखं मर्वधर्माणां सारणाऽनुपलिक्षतः। इकारोसुखं सर्वधर्माणामाज्ञानानुपखिक्षतः। झकारोसुखं सर्व-धर्माणासुत्माहाऽनुपलिखतः। घनारोसुखं सर्वधर्माणां घनाऽनुप-स्वितः। ठकारोसुखं सर्वधसाणां विठयाऽनुपस्रितः। णकारो-मुखं धर्वधमाणां रणविगतलात्। न कश्चिदगच्छति नागच्छति न तिष्ठति नानिभीदिति न ग्रयं कल्पयति न विकल्पयति। सकारोसुखं सर्वधर्माणां फलाऽनुपलिक्षलात्। स्ककारोसुखं सर्व-धर्माणां स्कन्धाऽनुपत्तिश्चितात्। पाकारोसुखं सर्वधर्माणां पाकारा-ऽत्रपत्तस्थिलात्। श्वकारोमुखं मर्व्यधर्माणां चर्याऽतुपत्तस्थिलात्। ढकारोसुखं सर्वधकाणां ढकारासुपस्तिकात्। इकारोसुखं मर्वधर्माणां इकारानुपस्थितात्। पर्यन्तनिष्ठास्थानेनस्यवन्तेनो-परान्ते। नास्यत उत्तर्यचरव्यवहारः। तत्त्रस्य हेतीस्त्रयाहि न कस्यचित किञ्चिदन्यनामयविष्ठयते येनाऽभिष्ययेत। येन निन्दि-थते यक्तिकोत दृष्येत वाचेत । तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाम-मेव सर्वधर्मा अनुगन्तयाः। श्रयसुच्चते धारणीसुखप्रवेगः। श्रकाराद्यचरनिर्देशपवेगः। यो हि कश्चित् सुभूते बोधिसची महामलः इट्मकाराद्यचरकौथल्यं ज्ञास्त्रति। म न कचिद्रते मंचित । सर्वधर्मासमताया संसाधिय्यति । इतज्ञानकौ प्रस्यञ्च प्रतिकष्यते । योहि कश्चित् सुभूते वोधिसत्त्वो महासत्तः । इद-मकाराद्यचरप्रवेशसुद्रामकाराद्यचरप्रवेशसुद्रापदानि श्रोस्थति। श्रुला चोदग्रहीयति धार्यियति वाचिययति पर्यवाष्यति । परेभ्यञ्च देगियिष्यति न य प्रतीतयानुद्धा तस्य विंगतिरतुर्गमाः प्रति-काङ्कितयाः। कतमे विंगतिः। तद्त सृतिमां भविष्यति।

मितमां वृद्धिमां य धितमां य ज्ञीमां य प्रजावां य प्रितमानवां य। दृष्ठ धारणी सुखमन्यक कृषेण प्रतिक क्ष्यते। न क्षयं क यौ भविष्यति। धिमितिश्वाऽक्षः न भविष्यति। न च परका निका कृष्ठां वाचं अला उत्ते ने क्षते। ने प्रकार ने क्षते। ने प्रविक्षति। व्यावकातः। व्याक्षित एव भविष्यति। क्षत्र मुख्यति। क्षायन ने प्रकार मित्र क्षत्र मित्र क्षत्र मित्र मित्र मित्र क्षत्र मित्र क्षत्र मित्र क्षत्र मित्र मित्र क्षत्र मित्र मित्र

ग्रतमाह्यम् प्रज्ञापार्मिताया नवमः परिवर्त्तः॥

## श्रय दशमः परिवर्त्तः।

थदपि सुरुतिरेवमाइ। क्यं बोधिसलो महासलो महायान-शंप्रस्थितो भवतीति। इह सुभूते वोधियको महायकः षट्सु पार्मितासु चरन् भूसेर्भूमिं संकामति। कथञ्च सुभूते बोधि-मचोमहासलः षट्सु पारमितासु चरन् भूसेर्भूमं संकामति। यद्त संक्रान्यामर्वधर्माणां न हि कश्चिद्धर्म श्रामच्छति वा गच्छति वा संकामति वा अपसंकामति वा। अपि तु या सर्व-धर्माणां भूमिस्तां स न मन्यते । न चिन्तयति । न भूमिपरिकर्षा च करोति। न च तां भूमिं समनुप्रकृति। तच कतमद्वीधिसत्तस्य महसत्त्वस अभिपरिकार्य। प्रथमायां सुभूते भूमौ वर्त्तमानेन बोधिसचेन महामचेन दशपरिकर्माणि कर्णीयानि। कतमानि दग । प्रधाप्रयादि परिकर्माऽनुपत्तक्षयोगेन हितवस्तुतापरिकर्म-निमित्ताऽनुपचिक्षतासुपादाय। सर्व्यस्तसमित्ततापरिकर्मस्ता-नुपचिश्वतासुपादाय। त्यागपरिकार्भदानदायकपरिग्राह्नकाऽनुप-चित्रासुपादाय । कच्छाणिमचिवनापरिकर्मतैरमण्यतासुपादाय । धर्मपर्थ्यष्टिपरिकर्मधर्वधर्माऽत्तपत्तिक्षितासुपादाच । ऋभी चुनैक्कास्य-परिकर्मग्टहानुपबन्धितासुपादाय । बुद्धकायसुद्दापरिकर्मज्ञचणा-ऽनुचञ्चननिमित्ताऽनुपखिक्षतासुपादाय। धर्माविवरणपरिकर्मः-भेदाऽनुपलिखतासुपादाय। मानसाभाननिर्घातनपरिकर्ममञ्जतता-

ऽनुपलिक्षतासुपादाय । सत्यवचनपरिकर्मावचनाऽनुपलिक्षतासुपा∽ दःय । इमानि सुस्रुते बोधिसल्लेन सहायल्लेन प्रथमायां स्टमौ वर्त्तमानेन दणपरिकर्षाणि करणीयानि ।

पुनरपरं सुभृते बोधिसक्ते महासक्ते दितीयायां भृमो वर्तमानेनाष्टौधमां ऋभीचुं मानसि कर्त्त्वा। तत्र च प्रतिपत्तवं। कतमेऽष्टौ। यदुत भीकपरिग्रद्धिः कतज्ञताकतवेदिता। चान्ति-वक्तप्रतिखानं। प्रामोद्यं। भीत्यनुभवनता। सर्वमक्तपरित्यागिता। महाकर्रणया आसुखीभावः। सुरुद्ध्युषा। अद्भागैरवता। पारसिता सूद्योगपर्विष्टः। दसे सुभृते बोधिसक्तेन महासक्तेन दितीयायां भृमौ वर्त्तमानेनाष्टौ धमाः ऋभीचुं मनसि कर्त्तवस्त्वच प्रतिपत्तवस्त्वम् ।

पुनरपरं सुक्षते वोधिमत्तेन महामत्तेन हतीयायां भूमी वर्त्तमानेन पञ्चसुधर्मीषु खातद्यं। कतमेषु पञ्चसु। यद्तवाङ्कश्रुत्या-सृप्तमायां। तच चाचरानिभिनिवेभेन निरामिमधर्मीवचरणतायां। तयाचाऽमन्यनतया बुद्धचेने परिभोधनकुमत्तम् स्वावरोपणपरिणाम-नतायां। तथाचाऽमन्यत्वाद्यापण्यानत्यां प्रपरिमित्तमं भारापरिखेदतायां। तथाचाऽमन्यत्या एषु सुक्षते पञ्चसुधर्मीषु बोधिमत्तेन महासत्तेन हतीयायां भूमी वर्त्तमानेन खातव्यम्।

पुनर्परं सुभृते बोधिसत्तेन महासत्तेन च चतुः व्याभिस्मी वर्तमानेन दशधक्षांन् समादायवर्त्तितयं। तेन च परित्यक्तयाः। कतसेदग्र। अरण्यवामं। अर्थेच्छतया सन्तृष्टिता। घृतगुण्यंत्वेषा- ऽनुवर्जनता। जिलाया अपरित्यागिता। कामग्रेषज्गुगुपनता। निर्हतेसङ्गतिलातादः। सर्व्यस्वपरित्यागिता। अनवजीन-वित्तता। सर्व्यस्वनपेलपता। इसे सुभृते दश्रधर्माः बोधिसक्वेन सहासक्वेन चतुर्थां भूमौ वर्त्तमानेन न परित्यक्रव्याः। समादाय च वर्त्तित्वम्।

पुनरपरं सुश्रते बोधिमचेन महामचेन पहायां श्रमौ वर्तनानेन षड्धकाः परिवर्जयितवाः। कतने षट् यदुत्रदृष्टिमंस्तः परिवर्जयितवाः। भिचुणीमस्तः। सुस्तात्रव्यः। संगणिकास्तानं। श्रात्त्रोलक्षणतापर्पमनता। इसे षट्धकाः परिवर्जयितवाः। पुनर्ष्टाद्ग्रधकाः परिवर्जयितवाः। यदुतद्ग्राः कृष्णेपणः परिवर्जयितवाः। मानस्तम्भविष्यामा, विचिक्तिताः, राग, देषः, मोदा, धिवामनताः, इसे ऽष्टाद्ग्रधकां बोधिमचेन महामचेन पद्मिनं स्रमौ वर्त्तमानेन परिवर्जयितवाः।

पुनरपरं सुभूते बोधिसत्तेन महासत्तेन प्रष्ठ्यां भूभौ वर्त्तमानेन प्रदूषसाः परिपूर्यितव्याः। यदुत पट्पारितिताः। अपरे षड्धसाः परिवर्जयितव्याः। कतमे पट्यावकित्तं परिवर्जयितव्यं। प्रत्येक वुद्धित्तं परिवर्जयितव्यं। परितर्पणित्तं परिवर्जयितव्यं। वाचनकं दृद्धाऽनवत्तीनपरिवर्जयितव्यं। नाऽवजीयितव्यं। सर्व्यवस्तिन परिवर्ज्यदर्भनस्कतापरिवर्जयत्वव्याः। न दुर्भनस्केन भवितव्यं। याचनकं दृद्धा विचेपित्तं परिवर्जयत्यः। न वाचनकं विचेपः कर्त्तवः। इमे सुभूते बोधिमत्त्वं महासत्तेन पष्ट्यां भूमौ वर्त्तमानेन पड्धाः परिवर्जयत्याः।

पुनर्परं सुभूते बोधियत्तेन सहायत्तेन सप्तमां भूमी वर्ता-मानेन विंग्रतिधर्मा न कर्त्त्रयाः। कतमे विंग्रतिः। यद्त श्राह्म-याही न कर्त्तवः। सत्ययाही न कर्त्तवः। जीवपाही न कर्त्तवः। पुजुलपासी न कर्त्तवः। उच्छेदगासी न कर्त्तवः। गाम्रतपासी न कर्त्तवः। निमित्तमंत्रा न कर्त्तवा। इतुदृष्टिः ख्वन्धाऽभिनिवेश्रो धालभिनिवेगः । श्रायतनाऽभिनिवेगः । चैधातुकाऽभिनिवेगः । वैधातुकाऽध्ववमानं । वैधातुकालयः । बुद्धनिश्रयदृश्चभिनिवेशः ! धर्मानित्रयदृष्यासिनिवेगः । संघनित्रयदृष्याभिनिवेगः । ग्रीलनित्रय-कृष्यभिनिवेगः। शूऱ्याधर्या इति विषादः। शूऱ्यानिरोधास्य। इसे सुस्ते विंग्रतिर्धर्मा न कर्त्तवाः । तेन विंग्रतिरेव धर्माः परिपूर्णितव्याः। कतमे विंग्रतिः। यद्त शून्यताप्रतिषेधः। त्रानिमित्तराचात्रिया। प्रप्रणिषितज्ञानं। चिमण्डलपरिश्चद्धः। क्षपाकारण्यतासर्वसत्तेषु । ते च सत्तानाऽतसन्तयाः । सर्वधर्मान समतादर्भनं। तत्र पाऽनिभिनिवेगः। स्तनयप्रतिवेधः। तेन चाऽमनता । श्रनुत्पादचान्तिः । श्रनुत्पादज्ञानं । एकनयनिर्देशः। मर्वधमाणां करणनाममुद्वातः । संज्ञाविवर्त्तः । दृष्टिविवर्त्तः । क्रोग-विवर्त्तः। श्रमलपरिपय्यनास्तिः। दान्तचित्रता। श्रमतिहतः ज्ञानता। अनुनता। अवसर्ज्ञता। यवेच्छाचे अगमनताः रखे सुश्रते बोधिसचेन महासचेन सप्तम्यां श्रमौ बर्चमानेन विंग्रति-धर्माः परिपूरचितवाः।

पुनरपरं सुश्रुते बोधिशलेन महासलेनाऽष्ट्रम्या स्वमौ वन् मानेन चलारोधर्माः परिपूर्णितयाः। कतमे चलारः। यहुत सर्वसन्तिनाऽत्प्रवेशः। श्रभिज्ञाविकी इनता। बुद्धचेनदर्शनता।
तेषां बुद्धचेनाणां यथा दृष्टानां परिनिष्पादनता। बुद्धपर्थुपामनता। बुद्धकाय यथासृत प्रत्यवेनणता। दमे सुस्ते चलारोधर्याः
परिपूर्यितव्याः। पुनरपरं सुस्ते बोधिश्लेन महासलेनाष्ट्रस्यां
स्मौ वर्त्तमानेन ध्वारोधर्याः परिपूर्यिक्याः। यद्तेन्द्रिय
परापरज्ञानता। बुद्धचेनपरिशोधनता। मायोपमसमाधेरभीन्त्युसमापद्यनता। यथायथा सन्तानां कुग्रलस्वानि परिनिष्पद्यन्ते।
तथा तथात्मभावपरिनिष्पादनता। संचिन्त्य भवोपादानता। दमे
सुस्ते बोधिसन्तेन महासन्तेनाष्ट्रस्यां स्मौ वर्त्तमानेन चलारोधर्याः
परिपूर्यितव्याः।

पुनर्परं सुभते वोधियन्तेन महायन्तेन नवस्यां भूमी वर्त्तआनेन दाद्ग्रधस्याः परिपूर्णितव्याः । कतमे दाद्ग्रः । यदुत
अनन्तप्रणिधानपरिग्रहः । स व्यथायवाप्रणिद्धाति तथातवाऽस्य
सम्ध्यति । देवनागयचगन्धव्यास्रग्रह् किन्नरमहोरगदत्त्रानं ।
परिपूर्णप्रणिधाननिर्द्ग्रज्ञानं । गर्भविकान्तिस्यत् । गोच सम्यत् ।
परिवारसम्यत् । जन्मसम्यत् । वोधिष्टच्यूहसम्यत् । सर्व्यग्रणपरिपूरिसम्यत् । दमे सुभूते वोधिसन्तेन महायन्तेन नवस्यां भूमौ
वर्त्तमानेन दाद्ग्रधस्याः परिपूर्यत्यत्याः ।

दशम्यां पुनः सुभूते भूमी वर्त्तमाने वोधियत्त्वो न महासत्त-स्त्रणागत एव वक्तव्यः। एवसुक्त श्रायुषान् सुभूतिर्भगवन्तमेतद्वो-पत्। कतमञ्जगवन् वोधियत्त्रस्य महासत्त्रस्याध्याश्रयादिपरिकर्षा। भगवानाह। यः सुभूते वोधियत्त्रोमहासत्त्रः सर्व्यकारज्ञताप्रति-

मंयुके श्वित्तोत्पादैः कुण्रजमूजानि ससुदानयति। ददं सुस्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्याध्याश्रयादिपरिकर्मा । तत्र कतमद्वीधित्तस्य महायत्त्वस सर्वसत्त्वसमित्तितापरिकर्ता। सर्वाकारज्ञताप्रतिसंयुक्ते-श्चित्तोत्यादेश श्रार्थप्रमाणान्यभिनिईर्ति । मैत्रीकर्णासुदितो-पेचमिदसुच्यते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य सर्वसत्तसमितागरि-कर्म । तच कतमदोधिसत्तस्य महासत्तस्य त्यागपरिकर्म । यसर्व-मलेभोऽविकल्पतसाहानं ददातीदसुचाते बोधिमलस्य महामलस्य त्यागपरिकर्म । तत्र कतमद्वीधिमत्तस्य मदामत्तस्य कस्याणमित्र-सेवनापरिकर्म। यदुत तानि बोधितत्त्वस्य महामत्त्रस्य कल्याण-मिचाणि यान्येव सर्व्वाकारज्ञतायां समादापयन्ति । निवेशयन्ति । प्रतिष्ठापयन्ति । तेषां कच्चाणिमत्राणां या चेवना भजना पर्यन पामना गुरुग्रुश्रृषण्ता। दयसुचाते बोधिसलख महासलख कच्याणिमचयेवनापरिकर्म। यच कतमद्वीधियत्तस्य महायत्तस्य धर्मापर्व्यैष्ठिपरिकर्मा । यत् धर्वाकार्ज्ञताप्रतिगंयुकेश्चित्तोत्पादैर्धमा पर्यपते । न आवकप्रत्येकनुद्धस्मौ पततीदं नोधिमलस्य महा-सत्तस्य धर्मपर्येष्टिपरिकर्मः। तत्र कतमद्दोधिनत्तस्य महासत्तस्या-्रभीच्यां नैक्रायपरिवर्मा। यत् सर्व्यमलजातावयवकीर्णां निक्रमति। तथागत ग्रासने प्रवजित । न चाऽस्य कश्चिदनारायं करोतीदं बोधिसत्तस्य महामत्तस्याऽभीद्यां नैक्रास्यपरिकर्मा। तत्र कतमद्वोधि-यत्तस्य महामत्तस्य बुद्धकायसृहापरिकर्मः। यदुद्धविग्रहं दृष्टा न कदादिइद्धमनिषकारेण विरहितो भवति यावत् मर्वकारजता-मनुप्राप्तीतीदं बोधियलकः महायलकः बुद्धकायसृहापरिकर्भ। तत्र कतमद्वीधिमलस्य मद्यायन्वस्य धर्माविवर्णपरिकर्मः । यद्वीधि-यत्त्वो महासत्तः रंसुखीसृत तथागत परिनिर्दत्तं सत्तेस्वो धर्मः देशयति। श्रादी कलाणं मधेकलाणं पर्यवसानेकलाणं सर्थं सुराञ्चनं केवलं परिपूर्णं परिश्रुद्धं पर्य्यवदातं ब्रह्मचर्यं सम्प्रकाभयति। यद्त सुचं गेयं व्याकर्णं गाथोद्दाननिदानत्यक्रकजातकवैपुच्या-इतधर्माऽववादोपदेगादिदं बोधिमलस महामलस धर्मविवरण-परिकर्म । तत्र कतमद्वीधिमलस्य महामलस्य मानसामानिर्घातन-परिकर्म । येन मानस्तमानिर्घातेन न जातु नीचसुलेषूप-पद्यते । ददं वोधिमत्त्वस्य महामत्तस्य मानस्तमानिर्घातनपरि-नर्भा तच कतमदोधियलसा महायलसा सत्यवचनपरिकर्मा। थदत यथा वादिता तथा कारिता। दृदं सुभृते बोधिमत्तस्य महासत्तस्य सत्यवचनपरिकर्म। इमानि सुभृते बोधिमत्तस्य महासचा प्रथमायां भूमी वर्त्तमानस द्रापरिकर्माणि। तच कतमहोधिगलस महामलस ग्रीसपरिग्रुद्धिः। यद्त श्रावक प्रत्येकबृद्धचित्तानाम मनसिकारः। येऽपि तद्व्यदौःशीखकराः। बोधिपरिपन्यकराः धर्माः तेषामयमनसिकारः । दयं वोधिसत्त्रस्य महामलस गीलपरिग्रुद्धिः। तच कतमा बोधिमलस महामलस कृतज्ञता कृतकारिता। यद्वीधिमलो महामलो बोधिसलपर्था चर्लन्यमपि कतमीमं सारान्यनासयति । प्रागेव इयं बोधिसत्तस्य महामलस्य कृतज्ञता कृतकारिता। तच कृतमद्वीधिमलस्य महा-यत्त्वस्य चान्तिवलप्रतिष्ठानं । यत् मर्व्यमत्तानामन्तिके व्यापाद श्रविहिंसाचिनाता। दृदं बोधिमलस्य महासलस्य चान्तिवस-

अतिष्ठानं। तत्र कतमहोधिशतस्य महायत्तस्याप्रामाद्य प्रीत्यतु-भवनता। यदुत सर्व्वसन्वपरिपाचनता चिषु यानेषु। दयं बोधि-मलस महामत्यस प्रामोद्य प्रीत्यनुभवनता । तत्र कतमद्वीध-सत्तस्य महासत्तस्य सर्वसत्तापरित्यागिता। यद्त सर्वसत्तानां परिचाणता । इदं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य सर्वसत्त्यापरि-त्यागिता। तच कतमो बोधिमत्त्रस्य महासत्त्रस्य महाकद्णया श्रासुखीभावः। यद्दोधियत्त्रस्य महामत्त्रस्य वोधिमत्त्रचारिकाञ्चरत एवं भवति। एकैकस्थाइं सन्तस्थार्थाय गङ्गानदीवास्कोषमान् कल्पाचिरयेषु वयन् तच केंद्रनभेदनकुण्डनस्नेदनपचनान्यनुभवेयं यावसमा बुद्धज्ञानप्रतिष्ठापिता भवेत्। एवं यावत् धर्व्यसनानां कते यात्युत्यहनता अपरिखेदः। अयसुच्यते बोधिमलस्य महा-सलख महाकर्णाया त्रामुखीभावः। तत्र कतमा मोधिसलख मदायत्तव्य गुदग्रुशुषाश्रद्धागौरवता । यदुत गुद्दणामन्तिके प्रास्तृ-मंज्ञा । दयमुचते वोधिमत्तसः महामत्तसः गुरुश्युषात्रद्धा-गौरवता। तत्र कतमा बोधिमत्तसः महामत्तसः पार्मिता सूबोगपर्येष्टि:। यदुतानन्यक्षतकर्मतया पार्मितानां पर्येषणता - मर्वसत्तपरिपाचनतायै । द्वं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य पार्मिता-स्दोगपर्येष्टिः। तत्र कतमा बोधिसत्तस्य महासत्तस्य बाह्रश्रुत्या-- त्याता । यत्किञ्चिदुद्वैर्भगवङ्गिर्भाषितमिष्कोकधातौ समन्ताद्गस दिचुचोकधात्रपुः तत्मर्वमाधार्यियामीति यात्मद्वप्तता । दयं बोधिमलख महामलख वाडशुत्याद्वप्तता। तत्र कतमा बोधि-सत्तवः महामत्तवः निरामिषधर्मादानविवर्णता । यद्वीधिमत्तो महामलो धर्म देशयस्त्रेन धर्मदानेनान्तशो बोधिमपि न प्रति-काङ्गिति। इयं बोधिमचस्य महासत्तस्य निरामिषधर्मदानविव-र्ण्ता। तत्र कतमा बोधिमलस्य महामलस्य वृद्धचेत्रपरिशोधन कुण्रकमूलावरोपणता । यैः कुण्रकमूलेवृद्धचेचं परिणोधयन् नाम-परचित्तचेत्रं परिग्रोधयति । तेषां कुग्रज्ञमूज्ञानां परिणामना । द्यं बोधिमत्तस्य महासत्तस्य बुद्धचेनपरिशोधनकुशसम्सावरो-पणपरिणामगता। तच कतमा बोधिसलस्य महासलस्यापरि-नितसंसारापरिखेदनता। यदुत कुप्रजमूजोपसम्भनताये कुप्रज-मुसेर्पस्तथः सत्तांय परिपाचयति । बुद्धचेत्रघः परिग्रोधयति । न च कदाचित् खेदनोपपद्यते । यावत् धर्मकारच्चतां परिपूर-थति। इयं वोधिसलख महासलखापरिमितमंगाराऽपरिखेद-नता। तच कतमा वौधिवलस्य महायत्त्वस्य द्यपदाप्यस्थानं। थद्त श्रावक प्रत्येकबुद्धचित्तज्युप्तनता। ददं बोधिमलस्य महा-सत्तस्य ह्यपत्रायस्थानं। तत्र कतमा बोधिसत्त्रस्य महासत्तस्थार्ष्य-वासापरित्यागिता। याश्रावकप्रत्येकनुद्भभ्मेरतिक्रमणता। द्यं बोधिसत्तस्य महामलसार्ष्यवामापरित्यागिता। तच कतमा बोधिसत्तस्य महासत्तस्याऽलेच्छता । यदोधिसत्तो महासत्तो बोधि-मपि नेच्छतीतीयं वोधिमलस्य महामलस्यास्पेच्छता। तच कतमा बोधियत्तस्य महायत्तस्य यन्तुिता। यसव्योकारज्ञता प्रतिसमे-नापि न लभ्यते। द्यं वोधिसलस्य महासलस्य सन्तृष्टिता। तत्र कतमा बोधिसलस महासलस धृतगुणसंतेखेऽनुवर्त्तनता। यद्त गमीरेषु धर्मेषु निर्याण चानित्यं नोधिसत्तस्य महासलस

धृतग्णसंतेखातुवर्त्तनता । तच कतमा बोधिसत्तस्य महामत्तस्य प्रिचाया अपरित्यागिता। यत्र सर्वे प्रिचानामप्रचारः। द्यं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य प्रिचाया श्रपरित्यागिता। तच कतमा-बोधिमलस महामलस कामगुण्जगुप्रनता। कामचिलसाऽनु-त्यादः। इयं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य कामग्णज्युपानता। तच कतमा बोधिमत्तस्य महामत्तस्य निवृत्तिमहगतश्चित्तोत्पादः। यद्त सर्वधन्त्रीणामनभिसंस्कारः। श्रयं सुभूते बोधिसलस महा-मलख निवृत्तिमहगतश्चित्तोत्पादः। तत्र कतमा बोधिमलख महासत्त्रस्य सर्वस्वपरित्यागिता । याधातिमकवाह्यानां धर्माणाम-पहणता। इयं बोधिमत्तस्य महामत्तस्य मर्वस्यपरित्यागिता। तच कतमा बोधिमलस महासलसाबनीनिस्तता। यदिज्ञान-चितिसाख चित्तं न तिष्ठति । इयं वोधिसत्तख महासत्त्रखाव-चीनचित्रता। तच कतमा बोधिमलख महामलख मर्ववसु-निर्पेचता। यः सर्ववखनाम सनसिकारः। दयं वोधिसत्तस महासच्छ मर्व्वक्तुनिरपेचता। तच कतमा बोधिच्छ महा-सत्त्वस्य ग्टिइमंस्तवपरिवर्जनता। यदुत बुद्धचेचेण बुद्धचेचसंक्रम-णता। उपपाद्कता। प्राद्भविमण्डका वायुप्रावर्णता। इयं बोधिसत्तस्य महामत्तस्य ग्रहिसंस्तवपरिवर्जनता। तच कतमा बोधिमलस्य महामलस्य भिचुणीमंस्तवपरिवर्जनता। यद्भिचुण्या-मार्ह्मच्च मंघातमाचं न तिष्ठति। न च तिम्नदानं परितर्षेषा-चित्तमुत्पादयति । न च तिन्दानं चीवरसुपादयति । इयं बोधिसत्तस्य महासचस्य भिचुणीधंस्तवपरिवर्जनता। तत्र करमः बोधिमलक्य महामलक्य कुत्तेषु मात्मर्व्यपरिवर्जनता । दह सुभ्रते बोधिसचेन सदासचेनैकचित्तसुत्पाद्यितयम्। तनाया सर्व-यत्तानां सुखोपधानं कर्ज्यम् । तदेते सत्ताः खपुखेरेव सुखिता नाच मया मालार्थिचित्तमुत्पाद्यम् । एवं बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन कुक्तमात्सर्थे पर्विजयितयम्। तत्र कथं बोधिमत्त्वेन महासत्त्वेन संगणिकास्थानं परिवर्जयितव्यम्। यत्र बोधिसत्तस्य महामलस्य संगणिकास्थानस्थितस्य श्रावकप्रत्येकबृद्धा भवेयः। तत्प्रतिसंयुकाः क्या भवेयः। तलतिभंयुकावादिकत्तीत्पादा उत्पद्यरम्। तच बोधिमलेन महालेन न खातवाम्। इयं बोधिमलेख महामलेख संगणिखानपरिवर्जनता। तच कतमा बोधिसचस्य महासच्छी-स्कर्षणपरिवर्जनता। तत्र क्यं बोधिशक्तेन महार्वलेन व्यापादः परिवर्जिथितयः । यद्वापाद विचिकित्साचित्तानामवकार्यं न ददाति। कलहचित्तस्य विग्रहचित्तस्य वाऽवकामं न ददातीतीयं बोधिसलख महासत्त्वस वापादपरिवर्जनता । या श्रात्मिकानां धर्माणामसमनुपयनता । इयं बोधिसत्त्वस महासत्त्वस्थात्वर्षण-परिवर्जनता। तत्र कतमा बोधिमत्त्वस्य महामृत्तस्य परपंसनापरि-वर्जनता। यद्त वाह्यानां धर्माणामसमनुपश्चनता। इतीयं बोधि-सलख महासलख परपंगनता परिवर्जनता। तत्र कथं बोधि-मलेन महामलेन दशाऽकुश्रकाः कर्षपथाः परिवर्जीयतयाः। तथा िद्धते सुगतेरप्यन्तरायकराः प्रागेवार्यमार्गस्य प्रागेवाऽनःतरायाः समोधे। एवं बोधिसलेन महासलेन द्याऽकुशालाः कर्मापयाः पनिवर्भयत्याः। तच कथं बोधिमलेन सहामलेनाधिसानः परिवर्जियतयः। समं समनुप्रकृति कुतः पुनर्धिकं येनाऽधिमस्तेत एवमधिमानः परिवर्जियतयः। तत्र क्यं बोधिसन्तेन महासन्तेन क्षमः परिवर्जियतयः। तथा क्षि स तदस्तन समनुप्रकृति । यथा-ऽस्य स्वाभ उत्पर्धतः। एवं बोधिसन्तेन महासन्तेन स्वाभः परिवर्जियतयः। तथ कयं बोधिसन्तेन महासन्तेन विपर्यामाः परिवर्जियतयः। वस्तुन्पन्नश्चितासुपादाय। एवं बोधिसन्तेन महासन्तेन विपर्यामाः परिवर्जियतयाः। तच कयं बोधिसन्तेन महासन्तेन दागद्वेषमोहानाधिवासयितयाः। तथा हि सरागद्वेषमोहानां वस्तुन समनुप्रकृति । एवं बोधिसन्तेन महासन्तेन रागद्वेषमोहानां वस्तुन समनुप्रकृति । एवं बोधिसन्तेन महासन्तेन रागद्वेषमोहानां वस्तुन समनुप्रकृति । एवं बोधिसन्तेन महासन्तेन रागद्वेषमोहानां वस्तुन समनुप्रकृति । एवं बोधिसन्तेन महासन्तेन रागद्वेषमोहानाऽधिवासथितयाः।

तच कतमे षष्ठां भूमो षट्धकाः परिपूर्यितथाः। पद्त षट्पार्मिताः। दानपार्मिता, श्रीलपार्मिता, चान्तिपार्मिता, वीर्थ्यपार्मिता, ध्वानपार्मिता, प्रज्ञापार्मिता, परिपूर्यितथाः। तथा छास षट्स पार्मितास, खिला बुद्धा भगवनाः श्रावक प्रश्चेकनुद्धास्य पञ्चविधस्य ज्ञेशार्षवस्य पारङ्गता गच्छन्ति गर्मिन्थ्यन्ति च। कतमस्य पञ्चविधस्य। यदुताऽतीतस्यानागतस्य प्रस्तु-तपस्रस्थावक्रयस्याः। तच कथं बोधिसक्तेन महामक्तेन यट्धकाः परिपूर्यितथाः। तच कथं बोधिसक्तेन महामक्तेन स्वावक्तिक्तं परिवर्जयितथम्। तथा हि नेषमार्गा बोधये। परितर्षणिक्तं भोत्याद्यितथम्। तथा हि नेषमार्गा बोधये। परितर्षणिक्तं भोत्याद्यितथम्। तथा हि नेषमार्गा बोधये। याचनक दृद्धाः भाऽवक्षीनिक्तसुत्याद्यितथम्। तस्तस्य हेतोस्तथा हि नेषमार्गा बोधये। सर्ववस्तुनि विरिष्यच्यता। न दुर्मनस्त्रेन भवितव्यम्। तत्कस्य हेतोस्तथा हि । नैवनार्गी बोधये । प्रथमचित्तोत्पादसुपा-दाय। निर्ह्यां दानं दातव्यम्। न सक्तिचित्ते न भवितव्यम्। तच क्षयं बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेनाताग्रहो न कर्त्त्यः । तथा हि श्रत्य-न्ततया त्रात्मान मंविद्यते । जीवमहो न कर्त्तव्यः । तथा द्वात्य-न्ततया जीवो न संविद्यते । पुङ्गखग्रहो न कर्त्तव्यसुया द्वात्यन्त-तया पुक्को न विद्यते । तत्र कथं बोधिसचेन महासचेन नोच्छे-द्गहो न कत्त्रेय: खणा हि न कस्यद्भर्स खच्छिहरातेऽत्यन्ताऽतुप-स्तमात् सर्वधकाणां। तच कथं वोधिसलेन महासलेन प्रायत यहो न कर्त्तवः। तत्कराहेतोस्तया हि धर्मा नोत्पद्यन्ते न प्राप्ततो भवति नोच्छेदः। तत्र क्यं बोधिसत्तेन महासत्तेन निमित्तसंज्ञा न कर्त्त्रथा। तथा द्वात्यन्ततथा संक्षेत्रो न संविद्यते। तच कर्य बोधिसलेन महासलेन हेत्दृष्टिन कर्त्त्या। तथा हि तां दृष्टिं न समनुप्रयति । तत्र क्यं बोधिसचेन सहासचेन नामरूपा-ऽभिनिवेशो न कर्त्तवः। तथा हि सतदस्तुन समनुपश्चति। तत्र क्षयं बोधिसत्त्वेन मद्दासत्त्वेन खान्धाभिनिवेशो न कर्त्तवः। तथा श्चातान्ततया स्तान्धा न संविद्यते। एवं स्तान्धाभिनिवेशो न कर्त्त्यः। तत्र कथं बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन धालिभिनिवेगो न कर्त्तवाः। तथा द्वाद्यन्ततया धातवो न संविद्यन्ते। एवं धालिभ-िनवेग्रो न कर्त्तवाः। तच कथं बोधिसत्तेन महासत्तेनायतनाभि-निवेशो न कर्त्तवः । तथा ह्यत्यन्ततया श्रायतनानि न संविद्यन्ते । एवमायतनाऽभिनिवेगो न कर्त्तवः। तत्र कथं बोधिसलेन महा-



सन्तेन चैधातुकाऽभिनिवेशो न कर्त्तवः। तथा हास्य स्वभावेन संविद्यते। एवं बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन चौधातकाभिनिवेशो न कर्त्तवः। तत्र कथं वोधिमलेन महामलेन चौधातकाऽध्वयानं न कर्त्रथम्। तथा चि तदस्तु न संविद्यते नोपसभ्यते। एवं बोधिसत्वेन महासत्त्वेन प्रधातुकाध्यवसानं न कर्त्तव्यम । तप कर्य बौधिसलेन महासचेन चैधातुकासयो न कर्त्तयः। तथा हि तख वस्तन संविद्यते एवं चैधातुकासयो न कर्त्तवः। तच कथं बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन चैधात्वानिश्रयो न कर्त्त्यः। तथा हि तस्य तदस्तन संविद्यते । एवं बोधिसत्तेन महासत्तेन चौधात्तकनिश्रयो न कर्त्त्यः। तच कथं वोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन बुद्धनिश्रयदृद्धाभ-निवेशो न कर्त्तयः। तथा हि न बुद्धदृष्टिनिश्रयो बुद्धदर्शनम्। एवं बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन बुद्धनिश्रयदृष्णभिनिवेगो न कर्त्तवः। तच क्यं बोधिसचेन महासचेन धर्मानित्रयदृश्चाभिनिवेशों न कर्त्तवा । तथा हि न धर्मादृष्टिनिश्रवाद्धर्मदर्भनम् । एवं बोधि-मलेन महामलेन धर्मानिश्रयदृष्ठाभिनिवेशो न कर्त्तवः। तच कर्य बोधिसचीन सहासचीन सङ्घनिश्रयदृष्टाभिनिवेशो न कर्त्तवाः। तथा हि न सङ्बदृष्टिनिश्रयात् सङ्बद्रर्भनम् । एवं बौधिसन्तेन सहासन्तेन सङ्घनिश्रयदृष्टाभिनिवेशो न कर्त्त्यः। तच कयं बोधिसन्तेन महा-मलेन ग्रीलनिश्रयदृष्यभिनिवेगो न कर्त्तयः। तथा दि न ग्रील-दृष्टिनिश्रयाच्हीलपरिश्रद्धिरेवं बोधिसत्तेन महास्त्रेन शील-निश्रयदृष्टाभिनिवेगो न कर्त्तयः। तच कणं बोधिसनेन महा-सचीन श्रून्याधमा इति विषादो न कर्त्तवाः। तथा हि सर्वधमाः स्रातचितेन शुन्याः न शुन्यतया । एवं बोधिसत्तेन सहासत्त्वेन शुन्य-तायां विषादो न कर्त्तवाः। तच कथं बोधिसत्त्वेन सहासत्त्वेनाव-रोधियतया। तथा हि सर्वेधमाः ग्रन्था न ग्र्न्यताग्र्न्यतां विरो-धयति । एवं बोधियत्वेन महासत्त्वेन शूत्यता न विरोधियतया। तत्र कथं बोधिमत्त्वेन महामत्त्वेन ग्रुत्यतापरिपूरियतया। खल्चण-शूत्यतापरिपूरिवीधियत्तस्य महामत्तस्य शूत्यतापरिपूरिः। तत्र कतमा बोधिसत्तस्य महासत्तस्यानिमित्त साचात्रिया। यदत सर्विनिमत्तानाममनिषकारः। तच कतमद्वीधिमत्तस्य महासत्त-स्याऽप्रणिहितज्ञानं यत् स चैधातुकचित्तं न प्रवर्त्तते । तत्र कतमा बोधियत्तस्य महायत्तस्य विमण्डलपरिष्ठद्भिः। यदुत दशकुशल-कर्मापथपरिपूरि:। तच कतमा बोधिसलख महासलख सलेषु क्कपाकरूणतापरिपूरिः। यदुत महाकरूणाप्रतिसमः। तच कथं बोधिसचेन महासचेन सचानाऽवगन्तवाः। यदुत मैत्रीपरिपूर्वा। तच कतमद्वीधियत्तस्य महायत्तस्य सर्वधसाम्म समता दर्भनम्। यद्तानुचेपा प्रचयः। सब्बेधमाणां। तर्च कतमो बोधिमत्तस्य महासत्त्रस्य स्तानय प्रतिवेधः। यः सर्वधर्माणामेकनय प्रति-बेध:। अप्रतिबेध:। तच कतमा बोधिमच्ख महामच्खाऽत-त्याद चान्तिः। या सर्वधसाणामनुत्यादायाऽनिरोधयोऽनिभ-संस्काराय चान्तिः। तत्र कतमद्वोधिसत्त्वसः महामलस्याऽनुत्पाद-ज्ञानं। चन्नामद्याऽनुत्पादज्ञानं। इदं बोधिमलख महामलखा-नुत्पादज्ञानं। तत्र कतमा बोधिमत्त्रस्य महामत्त्रस्थैकनयनिर्देशः। ्यया असुमुद्दाचार्ता। अयं वोधिमचस्य महासलस्येतनय- निर्देश:। तच कतमा बोधिमत्तस महामत्तस कस्यतामसुद्वात:। या सर्वधमा नाम विकल्पनता । तत्र कतमो बोधिसत्त्रस्य महा-मचस्य दृष्टिविवर्ताः । या श्रावकस्मीः प्रत्येकवुद्धस्मेश्च दृष्टिविवर्ताः नता। तच कतमो बोधिमचस्य महासचस्य क्षेप्रविवर्तः। यः सर्वेवासनाऽनुसन्धिक्षेप्रचयः। तच कतमा बोधिसत्तस्य महायत्तस्य ग्रमथविपश्चनाभूमि:। यद्त सर्व्याकार्ज्ञताज्ञानं। तच कतमा बोधिसलखः महासलख दानावित्तता। यन वैधातकैरति-विन्दति। तच कतमा बोधिमत्तसः महामत्तसः प्रान्तिता। याषणामिन्द्रियाणां प्रतिसंहरणता। तच कतमहोधिसवस्य महा-यत्त्वसाऽप्रतिहतज्ञानं । यदुत वृद्धचतुः प्रतिलक्षः । तत्र कतमा नोधिसलख महासलखानूनया च सर्वे जतया षड़ायतनापेचा। तव कतमहोधिमत्वस महामत्वस यत्रे चाकेनगमनं। यत्र तत्र पर्षणाण्डल श्राताभावदर्भनं । तत्र कतमा बोधिसलख महासलख सर्वसन्तिताऽतुप्रवेगः । यदेकचिक्तेन सर्वसन्तानां चिक्तचैतसि-कानि प्रतिजानाति । तंत्र कतमा बोधिसत्तस्य महासत्तस्याऽभिज्ञा विक्रीड़ता। याभिराभिज्ञाभिर्विक्रीड़न् बुद्धचेचादुद्धचेचं संक्रा-मति । बुद्धदर्भनाय न चाऽस्य बुद्धसंज्ञा भवति । तच कतमद्वीधि-मलस महामलस वृद्धचेत्रदर्भनं । यदेकसिनेव वृद्धचेत्रे स्थिला-ऽपरिमाणानि बृद्धचेत्राणि पम्यति। न चाऽस्य बृद्धचेत्रसंज्ञा भवति । तत्र कतमा बोधिमलस्य महामलस्य यथादृष्टि बुद्ध-चेत्रपरिनिष्पादनता । यस्त्रियादसमहासादसलोकधालीयरचक-वर्त्तिभूमी खिला विसाइसमहासाइसलोकधातोः परित्यजनं तेन चासनता। तच कतमा बोधिसलख महासलख बुद्धपर्थपा-बनता। या धर्मपर्युपासनता सर्वेषनाऽनुग्रहं प्रति । तत्र कतमा बोधिमलस्य महामलस्य बद्धकाय यथास्त्रप्रत्यवेचणता । या धर्मा-काययथास्तप्रत्यवेचणता। तत्र कतमा बोधिमलख महामलखेन्द्रिय परापरज्ञानता । या दशकुश्रतेषु खिला मर्ब्सचानामिन्द्रियपरि-पूरिप्रजाननता। तत्र कतमा बोधिमलख महामलख वृद्धचेत्रपरि-शोधनता। या सत्तवित्तपरिश्रोधनताऽनुपन्तसयोगेन। तच कतमो वोधिसत्तस्य महासत्तस्य मायोपमः समाधिः। यत्र समाधौ स्थिला बोधिमली महासत्तः सर्वाः क्रियाः करोति। न चाऽखिचत्तं क्षचिद्वर्षे प्रवर्त्तते। तत्र कतमो बोधियलखः अद्धायलखाऽभीचं यमापद्यनता। यद्वीधिमत्त्वस्य महामानस्य विपावजः समाधिः। तच क्षं बोधिसत्त्वी महासत्त्वी यथा यथा संज्ञानां क्रमलमूलपरि-निष्यत्तिर्भवति । तथा तथाताभावं परिनिष्यादयति । इइ बोधि-सत्ती महासत्तः सञ्चित्त्वात्मभावं परिग्रहाति । यथा यथा सत्त-परिपाना भवति। तत्र कथं बोधिमत्त्रों महासत्तः सञ्चित्त्वाता-भावस्पादत्ते। यदत सर्वसन्परिपातः। तच वर्ष बोधिसन्बो भहासनी यथा यथा प्रणिद्धाति। तथा तथाऽस्य सन्ध्यति। दर्वं बीधिसली महासत्तः वर्षां पारमितानां परिपूर्णलाद्यशा यथा प्रणिद्धाति तथा तथा समध्यति ।

तम क्यं बोधिसत्तो महासत्तो देवनागयनगरभवांऽस्र राम्ह-किन्दरमहोरगद्दाज्ञानं प्रतिविध्यति । यदुत निक्तिप्रतिसंविदा । तम क्यं बोधिसत्तो महासत्तः परिपूर्णप्रतिभानिर्देशज्ञानं प्रति- विध्यति । यद्त प्रतिभानसंविदा । तच कतमा बोधिसलस्य महा-मलस्य गर्भावकान्तिसम्पत्। इइ सुभूते बोधिसत्तो महासत्तः सर्वासु जातिषूपपाद्क उपपद्यते। इह बोधिसलस्य महासलस्य गर्यावकान्तिमग्यत्। तत्र कतमा बोधिमलस्य महामलस्य कुल-ममत्। यदोधिमलो महामलो महाकुलेषु प्रत्यानायते। दयं बोधिमलस महामलस कुलसम्पत्। तत्र कतमा बोधिमलस महासत्त्वस जातिसम्पत्। यद्वोधिसत्त्वो महासत्तः चित्रयमहासास-कुलेषु वा ब्राह्मणम्हामालकुलेषु वा प्रत्याजायते । इयं बोधि-सत्तस्य महासत्तस्य जातिसम्यत्। तत्र कतमा वोधिसत्तस्य महा-सत्तव्य गोचसमात् । यदोधिसत्त्वो सद्दासत्त्वो यतो गोचात् पौर्व्वका बोधिसत्तो प्रभुवन्। तत्र गोचे प्रत्याजायते। इयं बोधिमत्तस्य महासच्छ गोचमग्रत्। तच कतमा बोधिसच्छ महासच्छ परिक्रसम्पत्। यद्वीधिसत्तो महासत्तो बोधौसत्तान् प्रतिष्ठाय बोधियत्वापरिचार एव भवति । इयं बोधियत्वस्य महासत्तस्य परिचारसम्पत्। तच कतमा बोधिसत्त्व महासत्त्व जन्मसम्पत्। यद्वोधिमलो महातलो जातमात्र एवाऽमंख्येय लोकधातनवभावेन स्पुरति। तांश्च षड्विकारं प्रकम्पयति। इयं बोधिसत्तस्य महासत्तस्य जन्मसम्पत्। तच कतमा बोधिमत्तस्य महासन्वाऽभिक्रमण्सम्पत्। यहोधिसची महासचः प्रत्रचारीणिकामति। अनेकैः सचकोटी-नियुतप्रतमस्सै: सार्ट्सं ते च मचा नियता भवन्ति । चित्रु यानेषु । इयं बोधिमलस्य महामलस्याऽभिनिष्क्रमण्यम्यत्। तत्र कतमा बोधिमलख महामलख बोधिट्रच्यूहमस्पत्। यदोधिमलो महा-

सत्तो बोधिरुचमूखं सुवर्णमयं भवति । स्त्रन्यो वैदूर्व्यमयः । सप्त-रत्नमयः प्राखाः मर्व्यतमयानि पत्रपुष्पाणि यस्य वत्तस पुष्पो गन्धोऽतभाषाञ्चानन्ताकोकधाह्नन् स्कुरति । दमं वोधिमत्तस्य महासत्त्रस्य बोधिष्टचयूहमम्पत्। तच कतमा बोधिमत्त्रस्य महा-मलस्य मर्व्वगुणपरिपूरिमम्पत्। या वोधिमलस्य महासलस्य मल-परिपाकविष्ठद्विञ्च वुद्धचेचपरिष्ठद्विञ्च । दयं बोधिमलख महा-मलस्य सर्वगुणपरिपूरिसम्पत्। तच कणं बोधिसत्तो महासत्त्रो दशम्यां भूमी स्थितस्तथागत एव वक्तयः। यस्य बोधिसकस्य महासन्त्रसः सर्वपारमिताः परिपूर्णा भवन्ति । दग्र तथागत-बलानि चलारि वैभारद्यानि चनसः प्रतिसम्बदः। ऋष्टाद्भा-वेणिका बुद्धधर्माः। सर्व्वाकार्श्वता श्रानं सर्व्ववासनाऽनुसन्धि क्षेत्रप्रहानं। महाकर्षा। मर्व्वबुद्धधर्माञ्च परिपूर्णा भवन्ति। एवं खलु सुभूते वोधिसची महासची दशम्यां भूमी स्थितस्तयागत एव वक्तयः। तत्र कतमा सुभृते बोधिमलस्य महामलस्य द्श-भूमयः। इच सुभृते बौधिशत्तो महासत्त उपायकौ शत्तेन दान-पारमितायां चरन् शीलपारमितायां चरन् चान्तिपारमितायां चर्न वीर्व्यपारमितायां चरन् धानपारमितायां चरन् प्रज्ञापार-मितायाञ्चरन्। श्रधात्मश्र्त्यतायां चरन् वहिद्धीश्र्त्यतायां चरन् श्रधाताव हिद्धीग्र न्यतायां चरन् ग्रन्यताग्र् न्यताथां चरन् महाग्र्न्य-तायां चर्न परमार्थग्रुन्यतायां चरन् संस्कृतग्रुन्यतायां चर्न् अमंक्षतग्र्न्यतायां चरन् अत्यक्तग्र्न्यतायां चरन् अनवरागग्र्न्य-तायां चरन् अनवकारस्चन्यतायां चरन् प्रकृतिग्रन्यतायां चरन्

पर्वधर्मा शुन्यतायां चरन् खलचणशुन्यतायां चरन् अनुपलमा-श्चातायां चरन् श्रभावश्चातायां चरन् खभावश्चातायां चरन् श्रभावखभाव शून्यतायां चरन् सृत्यूपछानेषु चरन् सम्बक्पहाणेषु चरन् ऋद्भिपादेषु चरन् इन्द्रियेषु चरन् वलेषु चरन् बोधक्षेषु परन् प्राची हाङ्गमार्ग परन् प्राचीमत्वेषु परन् धानेषु परन् अप्रमाणेषु चरन् आरुष्यसमापत्तिषु चरन् विसोचेषु चरन् श्रत्पूर्व विद्वार समापत्तिषु चरन् ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहित-विमोचेषु चरन् श्रभिजास चरन् धारनीसुखेषु चरन् समाधिषु चरन् तथागतवलेषु चरन् चतुर्षु वैभारद्येषु चरन् चतुःप्रतिसम्बित्सु परन् महामैको चरन् महाकरणायां चरन् ऋष्टादशस्त्रावेणि-कवुद्धधर्मेषु चरन् ग्रुक्कविपश्चनाभूमिमतिकामति। गोचभूमि यमतिकामति । श्रष्टमक्यूमिं समतिकामति । दर्शनस्मिं समति-कामति । तनुस्रमि समतिकामति । वीतरागस्रमि समतिकामति । कताविश्वमिं समतिकामति । प्रत्येक वुद्धश्वमिं समतिकामति । बोधियलश्रंमिं समतिकामति । इह सुभूते बोधियलोमहायलो नवस्मिरतिकामित । बुद्धसमौ तिष्ठति । दह सुस्ते बोधिमनस्य महामलख द्राम्हमयः। एवं खल् सुमृते वीधिमली मंशामली महायानं संप्रस्थिती बेदितवाः।

यत् पुनः सुम्रतिरेव माइ । कुतस्त्वानं निर्याखनीति । वैधातकाविध्याखिति । येन सर्वाकारज्ञता तेव खाखित । तत् पुनरद्वययोगेन । तत् कछ हेतो स्वयाहि सुम्रते यच महायानं या च सर्वाकारज्ञता समावेतौ धक्यौंन विसंयुक्तौ संयुक्तवरिषणः वनिदर्भनावप्रतिघातैक चचणौ । तत् कस्य हेतोः । न हि सुस्तते श्रत्तचणा धर्मानिर्यान्ति वा निर्याखित वा निर्याता वा धर्मधातोः । स सुभृते निर्याणिमच्चेदाः त्रज्ञज्ञणानां धर्माणां निर्याणिमच्चेत्। तथतायाः स सुमृते निर्याणिमच्चे चोऽवितथतायाः सुभृते निर्याणमिच्छेन्। भूतकोटैः ससुभृते निर्याणमिच्छेद्योऽसन्तणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत्। त्रचिन्यधातोः स सुभूतेनिर्याणमिच्छे-बोऽलचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत्। त्राकाशधातोः य सुस्रते निर्याणिमञ्ज्ञेद्योऽलचणानां धमाणां निर्याणिमञ्जेत्। रागचयधातोः स सुभूतेनियांणिमच्छेदोऽबचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। प्रशाणधातोः स सुभूतेनिर्याणमिष्ठेशोऽलचणानां धर्माणां निर्याण-मिक्त्। विरागधातोः च सुभूते निर्याणमिक्वेद्योऽलचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत् । निरोधधातोः ब सुभूते निर्याणिम-क्योऽलवणानां धर्माणां निर्वाणनिकत्। रूपग्रत्यतायाः म सुभूते निर्वाणिमच्छेदोऽलचणानां धर्माणां निर्वाणिमच्छेत्। वेदनाश्च्यतायाः च सुरुते निर्याणिमच्चेद्योऽज्ञचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत् । मंजाग्रुन्यतायाः स सुभ्रते निर्याणिमच्छेद्योऽ-खचणानां धर्माणां निर्याणमिच्चेत । संस्कार ग्रन्यतायाः स सुभूते निर्याणमिक्केचोऽसचणानां धर्माणां निर्याणमिक्केत् । विज्ञान श्रुन्यतायाः य सुभृते निर्याणमिच्छेद्योऽजचणानां धर्माणां निर्याण-मिच्छेत्। तत् करा हेतोर्नेहि सुभूते रूपग्रन्यता वैधातुकाविर्याति। न मर्व्याकार्ज्ञतायां तिष्ठति। न वेदनाग्रस्यता वैधातुका विर्याति। न सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति । न संज्ञाग्रस्यता वैधातकाविर्याति । न वर्जाकारज्ञतायां तिष्ठति । न संस्कार ग्रन्यता नैधातुकाव्यियीति । न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न विज्ञानग्रत्यता वैधातकाश्चि-र्थाति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति। तत् कस्य देतोस्तथादि। स सुभृते रूपं रूपेण शुन्यं । वेदना वेदनयाशुन्या । संज्ञा संज्ञया-ग्र्न्या। संस्काराः संस्कारैः ग्रून्या। विज्ञानं विज्ञानेन ग्रून्यं। चचः ग्रन्यतायाः स समृते निर्यातामिक्वेद्योऽलचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत् । श्रोत्र श्रून्यतायाः स सुभृते निर्याणमिच्छेद्योऽ-जचणानां धर्माणां निर्याणिमिच्छेत्। प्राण शुन्यतायाः स सुभृते निर्याणमिक्केदोऽलचणानां धर्माणां निर्याणमिक्केत । जिज्ञा सभते निर्याणमिच्चेद्योश्चचणानां धर्माणां निर्याणमिक्केत् । काय शूत्यतायाः स सुभूते निर्याणमिक्केद्योऽ-बचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। मनः ग्रन्यतायाः स पुस्रते निर्याण्मिच्छेद्योऽलचणानां धर्माणां निर्याण्मिच्छेत् । तत् कस्य हेतोनंहि सुभूते चतुः श्रूत्यता वैधातुकाविर्यात । न सर्वाकार-ज्ञातायां तिष्ठति । न स्रोपशुत्यता वैधातुकाविर्याति । न सर्वा-कारज्ञतायां तिष्ठति । न प्राणशूत्यता देधातुकान्त्रियाति । न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न जिज्ञाशुत्यता चैधातुकाविर्याति । न सर्वाकार ज्ञतायां तिष्ठति। न कायग्रन्यता चैधातुका विर्वाति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न मनः शून्यता वैधातुकाचि-र्याति। न मर्ज्ञाकारज्ञतायां तिष्ठति । तत् कस हेतोस्त्याहि सुभृते चतुः अनुषा शून्यं। श्रोचं श्रोचेण शून्यं। प्राण प्राणेन शून्यं। जिक्का जिक्क्या ग्रत्या। कायः कायेन ग्रत्यः। मनो मनमा ग्रत्यं।

ह्वपञ्चनायाः स सुभ्रते निर्घाणमिन्द्रेद्योऽन्नचणानां धर्माणां निर्वाणिमिच्छेत् । ग्रब्दग्रन्यतायाः स सुभृते निर्वाणिमिच्छेद्योऽ-लचणानां धर्माणां निर्घाणिमच्चेत् । गन्धश्र्न्यतायाः स सुभूते निर्वाणिमञ्चेद्योऽजचणानां धर्माणां निर्वाणिमञ्चेत्। रसग्र्न्यतायाः स सुश्रुते निर्याणमिच्हेदोऽलचणानां धर्माणां निर्याणमिच्हेत्। स्पर्भशूत्यतायाः स सुभूते निर्याणिमच्छेदोऽखचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। धर्मग्रूत्यतायाः स सुभते निर्याणिमच्छेघोऽलच-गानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। तत् कस्य हेतोर्नेहि सुस्रते क्षप्रस्थाता वैधातुकाविर्याति। न सर्वाकार्श्वतायां तिष्ठति। न ग्रन्थ्यान्यता चैधातुकाचिर्याति । न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न गन्धशून्यता वैधातुकाचिर्याति। न सर्वाकार्ज्ञतायां तिष्ठति। न रसग्रस्थता चैधातुकान्त्रियाति । न सर्व्याकार्श्वतायां तिष्ठति । न सर्प्राग्रन्यता चैधातुकाचिर्यात। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति। न धर्मग्रूच्यता चैधातुकाचिर्याति। न मर्व्याकारञ्जतायां तिष्ठति। तत् करा हेतोसाथा हि सुभूते रूपं रूपेण श्रन्यं प्रब्दं प्रब्देन श्रन्यः गन्धो गन्धेन शून्यः रसो रसेन शून्यः सार्धः सार्धेन शून्यः धर्माः धर्मी: शुन्धाः ।

चचुर्विचानग्र्न्यतायाः य सुभ्रते निर्याणमिच्छेघोऽखचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत्। श्रोचिवज्ञानग्र्न्यतायाः स सुभ्रते निर्याणमिच्छेघोऽखचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत्। प्राणविज्ञान-ग्र्न्यतायाः स सुभ्रते निर्याणमिच्छेघोऽखचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत्। जिङ्का विज्ञानग्रन्यतायाः स सुभ्रते निर्याणमि- च्छेयोऽलचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत्। काय विज्ञानग्र्न्य-तायाः स समृते निर्याण्मिक्केद्योऽलक्ष्णानां धर्काणां निर्यानमि-च्छेत् । मनो विज्ञानशून्यतायाः स सुभूते निर्याणमिच्छेद्योऽलच-णानां धर्माणां निर्यानभिच्छेत्। तत् वस्य हेतोर्नहि सुसूते चचुर्विज्ञानश्चाता वैधातुकाविर्याति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न श्रोचिवज्ञानशूत्यता चैधातुकान्निर्धाति । न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न प्राणविज्ञानश्च्यता पैधातुकास्त्रि-र्थाति । न सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति । न जिक्का विज्ञानश्रत्यता चैधातकास्त्रियाति । सर्वाकारज्ञतायां तिष्टति । न कायविज्ञान-श्रम्यता चैधातकाचिर्याति । न सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति । न मनोविज्ञानग्रत्यता चैधातुकान्त्रियाति। न सर्व्याकारज्ञतायां तिष्टति । तत् कस हेतोस्त्याहि सुभूते चचुर्व्वज्ञानं चचुर्व्वज्ञा-नेन शून्यं। श्रोचविज्ञानं श्रोचविज्ञानेन शून्यं। प्राणविज्ञानं प्राणविज्ञानेन शुन्यं । जिक्काविज्ञानं जिक्काविज्ञानेन शुन्यं। काय-विज्ञानं कायविज्ञानेन ग्रन्यं । मनोविज्ञानं मनोविज्ञानेन ग्रन्यं । चचः पंखार्राग्र्न्यतायाः स सुभूते निर्वाणिमच्चेद्योऽजचणानां धर्माणां निर्धाणिमच्छेत्। श्रोचसंसर्प्रश्चतायाः स सुस्रते निर्याणभिक्तेचोऽलचणानां धर्माणां निर्याणमिक्तेत् । घाणसंसर्प्र-ग्रन्यतायाः स स्वभूते निर्याणमिक्केद्योऽजवणानां धमाणां निर्वाणिमञ्चेत् । जिज्ञा संखर्भशूत्यतायाः स सुभूते निर्वाणिम-च्चेद्योऽलचणानां धर्माणां निर्याणिनच्चेत् । कायसंखर्भश्चन्यतायाः

स स्भाते निर्वाणिमञ्जेदोऽजवणानां धर्माणां निर्वाणिमञ्चेत्।

मनः संस्पर्पश्चित्वाद्याः स सुभूते निर्वाणनि स्वेशेऽस्वणानां धर्माणां निर्वाणनिस्ते । तत् कस्य हेतोनि सुभूते चतुः संस्पर्पश्चित्वा विधातकाविधाति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न अविसंस्पर्पश्चित्वा विधातकाविधाति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न प्राणसंस्पर्पश्चिता विधातकाविधाति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न जिङ्कासंस्पर्पश्चिता विधातकाविधाति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न कायसंस्पर्पश्चिता विधातकाविधाति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न सनः संस्पर्पश्चिता विधातकाविधाति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न सनः संस्पर्पश्चिता विधातकाविधाति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । न सर्वाकारज्ञतायां निष्ठति । तत् कस्य स्ते चत्वः संस्पर्पश्चनुः संस्पर्पनि श्च्यः । अवसंस्पर्पः अवसंस्पर्पनि श्च्यः । आवसंस्पर्पे आवसंस्पर्पनि श्च्यः । कायसंस्पर्पे जायसंस्पर्पे श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पे आवसंस्पर्पेन श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पे कायसंस्पर्पेन श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पे कायसंस्पर्पेन श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पेन श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पे सनः संस्पर्पेन श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पेन श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पेन श्च्यः । स्त्रायसंस्पर्पेन स्वयः ।

चचुः संसर्भ प्रत्यथवेदनायाः स सुन्द्रते निर्याणिनच्छेयो । अविसंसर्भ प्रत्यथवेदनायाः स सुन्द्रते निर्याणिनच्छेयोऽकचणानां धर्माणां निर्याणिनच्छेत्। तत् कछ हेतोनिष्ठि

चन्नःसंस्पर्णप्रत्ययवेदना नेधात्का स्वियाति । न सर्व्याकार ज्ञतायां तिष्ठति । न प्राचिसस्पर्णप्रत्ययवेदना नेधात्का स्वियाति । न सर्व्याकार ज्ञातायां तिष्ठति । न प्राप्यसंस्पर्णप्रत्ययवेदना नेधात्का निर्वाति । न सर्व्याकार ज्ञातायां तिष्ठति । न निर्मासंस्पर्णप्रत्ययन् वेदना नेधात्का स्वियाति । न सर्व्याकार ज्ञातायां तिष्ठति । न कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदना नेधात्का स्वियाति । न सर्व्याकार प्राप्ययविद्वा नेधात्का स्वयाति । न सर्व्याकार प्रत्यायां तिष्ठति । न सर्व्याकार प्रत्यायां तिष्ठति । तत्कस्य हेतो स्वया हि सुभूते चन्नुः संस्पर्णप्रत्ययवेदना चनुः संस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । प्राप्यस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । प्राप्यस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । प्राप्यस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदना कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदना कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । स्वयाप्यस्पर्णप्रत्ययवेदना कायसंस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । स्वयाप्यस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । स्वयाप्यस्पर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । स्वयाप्यपर्णप्रत्ययवेदना प्रत्या । स्वयाप्यप्रत्ययवेदना स्वयाप्या ।

सप्तस्य म सुभृते निर्याणिमच्चेद्योऽसचणानां धमाणां निर्याणिमच्चेत्। मायायाः म सुभृते निर्याणिमच्चेद्योऽसचणानां धमाणां निर्याणिमच्चेद्यो मरीच्याः म सुभृते निर्याणिमच्चेद्यो उत्तचणानां धमाणां निर्याणिमच्चेत्। प्रतिश्रुत् कायाः म सुभृते निर्याणिमच्चेत्। प्रतिभामच्चे म सुभृते निर्याणिमच्चेत्। प्रतिभामच्चे म सुभृते निर्याणिमच्चेत्। प्रतिभामच्चेत्। त्रयागतनिर्मितस्य म सुभृते निर्याणिमच्चेद्योऽसचणानां धमाणां निर्याणिमच्चेत्। त्रसम्ब सुभृते निर्याणिमच्चेत्। त्रसम्ब सुभृते निर्याणिमच्चेत्। त्रसम्ब सुभृते सुभृते स्वप्नच स्वभावस्त्रेधाः

तुकाखियांति। च सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। च मायायाः खभावस्त्रेधातुकाखियांति। च सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। च मरीच्याः खभावस्त्रेधातुकाखियांति। च सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। च प्रतिश्रुत् कायाः खभावस्त्रेधातुकविर्याति। च सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। च प्रतिभाषस्य खभावस्त्रेधातुकाखियांति। च सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। च तथागतिचिर्यातः खभावस्त्रेधातुक्तियांति। च सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। च तथागतिचिर्यातः खभावस्त्रेधातुक्तियांति। च सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। तत्कस्य हेत्रोक्त्रया हि स्मृते खप्तस्वभावः खप्तस्वभावेच ग्रून्यः। मायाखभावो मायाखभावेच ग्रून्यः। मरीचिख्यभावेच ग्रून्यः। मायाखभावे मायाखभावेच ग्रून्यः। प्रतिश्रुत्काच्यभावः प्रतिभाषखभावेच ग्रून्यः। तथागतं विर्धितस्वभावस्त्रयागतं विर्धितेच ग्रून्यः। तथागतं विर्धितस्वभावस्त्रयागतं विर्धितेच ग्रून्यः।

दानपारिमताथाः स सुभूते निर्याणिमच्चेद्योऽक्षचणानां धर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणिमच्चेद्यो जिल्लाणानं धर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणिमच्चेद्यो जिल्लाणानं धर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणानं धर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणानं चर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणानं चर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणानं चर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणानं चर्माणां निर्याणानं चर्माणां निर्याणिमच्चेद्यो निर्याणानं चर्माणानं चर्माणानं निर्याणानं चर्माणानं चर्माणानं



तका कियाँ ति। न धर्वाकार ज्ञतायां तिष्ठति। यो वीर्य्यपारमितायाः स्वभावो न स वैधातुका क्षियाँ ति। न धर्वाकार ज्ञतायां
तिष्ठति। यो ध्यानपार मितायाः स्वभावो न स वैधातुका कियाँ ति।
न सर्वाकार ज्ञतायां तिष्ठति। यः प्रज्ञापार मितायाः स्वभावो न स वैधातुका कियाँ ति। न सर्वाकार ज्ञतायां तिष्ठति। तत्कस्य हेतोस्वया स्वभूते दानपार मितायाः स्वभावो दानपार मितास्वभावेन
सूत्यः। ग्रीसपार मितायाः स्वभावः ग्रीसपार मितास्वभावेन सूत्यः।
चान्तिपार मितायाः स्वभावः चान्तिपार मितास्वभावेन सूत्यः।
वीर्य्यपार मितायाः स्वभावो वीर्यपार मितास्वभावेन सूत्यः। धानपार मितास्वाः स्वभावो धानपार मितास्वभावेन सूत्यः। प्रज्ञापारमितास्वभावः प्रज्ञापार मितास्वभावेन सूत्यः।

षधात्मग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केशोऽक्षणणानं धर्माणां निर्वाणमिक्केशोऽक्षणणां धर्माणां निर्वाणमिक्केत्। षधात्मविद्धान्त्रित्वाणमिक्केत्। षधात्मविद्धान्त्रित्वाणमिक्केत्। षधात्मविद्धान्त्रित्वाणमिक्केत्। प्रधात्मविद्धान्तिक्केत्। ग्र्यात्मविद्धाने सिक्केत्। ग्र्यात्मवाग्रुत्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। महाग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। महाग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। परमार्थग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। संस्रते निर्वाणमिक्केत्। संस्रते निर्वाणमिक्केत्। संस्रते निर्वाणमिक्केत्। संस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रसंद्धातग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रसंद्धातग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रसंद्धातग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रसंद्धातग्र्न्यतायाः स सुस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रस्रते निर्वाणमिक्केत्। स्रस्रते निर्वाणमिक्केत्।

निर्याणिमच्छेद्योऽलचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। श्रनवरा-ग्रमून्यतायाः च सुभृते निर्याणमिच्छेद्योऽखचणाना धर्माणां निर्याणि मिच्छेत् । अनवकारग्रन्यतायाः स सुभृते निर्याणि मिच्छे-द्योऽबचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। प्रकृतिग्रुन्यतायाः स युभृते निर्याणमिच्चेदोऽनचणानां धर्माणां निर्वाणमिच्चेत्। सर्वधर्मग्रान्यतायाः स सुभूते निर्वाणिमच्छेत् योऽजचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। खन्नचणग्र्त्यतायाः स सुभूते निर्वाणमिच्ह्योऽचचणानां धर्माणां निर्वाणमिच्हेत् । ऋतुपच-भागून्यतायाः स सुभूते निर्याणमिच्हे द्योऽलचणानां धर्माणां निर्वाणिमिक्केत्। श्रभावग्र्न्यतायाः ष सुस्रते निर्वाणिमिक्के द्योऽ-खचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत् । खभावश्रन्यतायाः स सुभृते निर्याणिमच्चे द्योऽजचणानां धर्माणां निर्याणिमच्चे त्। श्रभावख-भावग्र्त्यतायाः स सुभ्द्रते निर्याणिमच्छे द्योऽजचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छे त्। तत् कस्य हेतोर्नेहि सुभूते ऽध्यात्मग्र्न्यता वैधातुकाविर्याति । न सर्व्वाकार्ज्ञतायां तिष्ट्रति । न बहिद्धी-ग्रन्थता चेधातुकाविद्याति । न सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति । नाऽधात्मविद्धांग्रुन्यता चेधातुकाचिर्याति । न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न शून्यताशून्यता चैधातुकाविर्याति । न सर्व्याकार-ज्ञतायां तिष्ठति । न महाग्रन्थता चैधातुकाव्यियीति । न सर्जाकार ज्ञतायां तिष्ठति। न परमार्थग्रन्यता चैधातुका निर्याति। न सर्व्याकार जतायां तिष्ठति। न संस्कृतग्रन्यता चे धातुका सिर्याति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । नाऽ संक्रतग्र्न्यता चैधातुकाचि- यांति । न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । नात्यन्तग्र्य्यता चैधातुकास्त्रियंति । न सर्व्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । नाऽनवरायग्र्य्यता
चैधातुकास्त्रियंति । न सर्व्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । नाऽनवकारग्रूच्यता चैधातुकास्त्रियंति । न सर्व्वाकारज्ञतायां तिष्ठति ।
न प्रक्रतिग्र्य्यता चैधातुकास्त्रियंति । न सर्व्वाकारज्ञतायां
तिष्ठति । न सर्व्वधर्षग्र्य्यता चैधातुकास्त्रियंति । न सर्व्वाकार्
ज्ञतायां तिष्ठति । न स्वक्षचणग्र्य्यता चैधातुकास्त्रियंति न
सर्व्वाऽकारज्ञतायां तिष्ठति । नाऽ नुपस्त्रभग्र्यता चैधातुकास्त्रियांति । न सर्व्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । नाऽ भावग्र्यता
चैधातुकास्त्रियांति । न सर्व्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । न स्वभावग्रूच्यता चैधातुकास्त्रियांति । न सर्व्वाकारज्ञतायां तिष्ठति ।
नाऽ भावस्त्रभावग्र्यता चैधातुकास्त्रियांति । न सर्व्वाकारज्ञतायां तिष्ठति ।

ति कस्य देतोस्वयादि सुस्ते ऽध्यात्मग्र्न्यता ऽध्यात्मग्र्न्यतथा ग्रून्या । विद्धिंग्र्न्यतथा विद्धिंग्र्न्यतथा ग्रून्या । प्रध्यात्म विद्धिंग्र्न्यतथा ग्रून्या । प्रध्यात्म विद्धिंग्र्न्यतथा ग्रून्या । ग्रून्यता ग्रून्यतथा ग्रून्या । महाग्र्न्यतथा ग्रून्या । परमार्थ-ग्रून्यता परमार्थग्र्न्यतथा ग्रून्या । संस्कृतग्रून्यतथा ग्रून्या । अधिकृतग्रून्यतथा ग्रून्या । अववन्तग्रून्यतथा ग्रून्या । अववक्तारग्रून्यतथा ग्रून्या । प्रकृतिग्रून्यतथा ग्रून्या । प्रकृतिग्रून्यतथा ग्रून्या । सर्वधर्मग्रून्यतथा ग्रून्या । प्रकृतिग्रून्यतथा ग्रून्या । सर्वधर्मग्रून्यतथा ग्रून्या ।

ख्य चण्यस्यता द्वचचण्यस्यतया यस्या। अन्यकाशयस्यता अन्यकाशयस्यता अन्यत्यता अभावयस्यतया यस्या। अभावयस्यतया यस्या। अभावयस्यतया यस्या। अभावयस्यतया यस्या। अभावयस्यतया यस्या।

स्मृत्युपस्थानानां सुभ्दते निर्याणमिच्छे घोऽसचणानां धर्माणां निर्याण्मिक्ते । सम्यक्षप्रहाणानां स सुभूते निर्याण्मिक्ते द्योऽ स्रचणानां धर्माणां निर्याणनिच्छेत्। ऋद्विपादानां सः सुभृते निर्याणिमक द्योऽजचणानां निर्याणिमक त्। इन्द्रियाणां स सुभ्रते तिर्याणमिक्ते चोऽत्रचणानां धर्माणां निर्याणमिक्ते त्। ब्लाणां स सुभते निर्वाणमिच्हे द्यौऽलचणानां घर्षाणां निर्वाण-मिक्क त्। बोध्यक्तानां स सुभते निर्याणमिक्के द्योऽलच्चणानां धक्षाणां निर्वाणनिच्छेत्। बार्याष्टाङ्गमार्गस्य स सुभूते निर्वाणः मिक्क योऽसचणानां धर्माणां निर्याणमिक्के त्। तत् कस्य हेतो-स्तथादि सुश्रुते यः स्मृत्युपस्थानानां स्त्रभावो न म चैधातुका-सिर्याति । न सर्व्याकार्जनार्या तिष्टकि । यः सम्यक्प्रहाणानां खभावो न स चे धातुकाचिर्याति । न सर्व्याकारचतायाः तिष्ठति । य ऋद्विपादानां स्वभावो न स चैधातुकान्निर्याति । न सर्वा-कारजनायां तिष्ठति। यऽ रन्द्रियाणां स्वभावो न स चैधातुका-चिर्याति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति। यो बन्नाणां सभावो न स वैधातुकाविद्याति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति। यो बोध्य-क्राणां स्त्रभावो न स चैधातुका विर्याति । न सर्वाकार जनायां तिष्ठति । योमार्गस्य समावो न स चैधातुकान्नियाति । न ष्ट्यांकारज्ञताथां तिष्ठति । तत् कछ हेतोस्तथाहि । सृत्युपद्यान स्वभावः स्वत्युपद्यानस्वभावेन ग्रत्यः । यस्यकृप्रहाणस्वभावः प्रस्यकृप्रहाणस्वभावेन ग्रत्यः । सिद्धपादस्वभावेन श्रत्यः । दिन्दिधस्वभावेन ग्रत्यः । विषयस्वभावेन ग्रत्यः । वोधङ्गस्वभावेन ग्रत्यः । वोधङ्गस्वभावेन ग्रत्यः । मार्गस्वभावेन ग्रत्यः । वोधङ्गस्वभावे वोधङ्गस्वभावेन ग्रत्यः ।

ः पार्थपत्यानां मः सुभृते निर्याणमिष्के द्योऽपाचणानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत् । धानानां च सुभते निर्याणिमच्छे द्वी अवचणानां धमाणां निर्याणमिक्केत्। अप्रमाणानां स सुभूते निर्याणमिक्के-घोऽजचणानां धर्माणां निर्याणसिक्कत्। श्रारूण समापत्तीनां स निर्याणिमक्के द्योऽसचणानां धर्माणां निर्याणिमक्केत्। विमोचाणां म सुभूते निर्याणिमक्के बोड्नचणानां धर्माणां निर्याणिमक्केत्। न वारतपूर्वविद्वार समापत्तीनां य सुभते निर्धाणमिक्के छोऽ-सञ्चलानां धर्माणां निर्याणमिक्तेत्। ग्र्न्यतायाः म स्थते निर्याणमिक्ये द्योऽजचणानां धर्माणां निर्याणमिक्येत्। त्रानिमिन त्तस्य स सुभते निर्याणिमच्चे दोऽजचणानां धर्माणां निर्याणिम-क्ता । वप्रणिहितस्य स स्थते निर्याणिमक् द्योऽनवणानां धमाणां निर्याणमिकत्। तत् कछ हेतोस्तयाहि सम्रते य श्रार्थ्यस्यानां स्वभावो न स चैधातुका सिर्धात । व सर्वाकार-ज्ञतायां तिष्ठति । यो धानानां खभावो न स मेधातुकाश्वियाति । क मर्न्याकार्श्वतायां तिष्ठति । यो अमाणानां सभावो न स चेधातका क्रियाति । न सर्वाकार जतायां तिष्ठति । य साक्ष्य समापत्तीनां खभावो न स चैधातका विर्याति । न सर्वाकार-ज्ञतायां तिष्ठति । योऽष्टानां विमोचाणां खभावो न स चैधा-तुकािक्याित। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति। यो नवा उत्तपूर्वविहार समापत्तीनां खभावो न स चैधातुकाव्यिर्धात । न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । यः ग्रुन्यतायाः खभावो न स वैधातका निर्धात । न धर्वाकार ज्ञतायां तिष्ठति । यो ऽप्र-माण्डितस्य स्वभावो न स चैधातुका निर्याति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । तत् कस्य हेतोस्त्याहि सुभूते प्रार्थेपत्यस्य स्त्रभाव श्रार्येषत्यसभावेन ग्रुन्यः। ध्यानसभावो ध्यानसभावेन ग्रुन्यः। अप्रमाणसभावो ऽप्रमाणसभावेन श्र्नः। श्राह्ण्यसमापत्ति-स्रभाव त्राष्ट्रयममापत्तिस्रभावेन शून्यः। विमोशस्रभावो विमोचखभावेन ग्रन्यः। नवाऽनुपूर्वविद्यार खभावो नवा ऽत्तपूर्वविचारसभावेन ग्रान्थः। ग्रान्यतासभावः ग्रान्यता खभावेन ग्रन्थः। श्रानिमित्त खभाव श्रानिमित्त खभावेन श्रन्यः । त्रप्रणिहितखभावो ऽप्रणिहितखभावेन श्रन्यः ।

श्रमिज्ञानां य सुभूते निर्याणमिच्छे दोऽखचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छे ते। समाधीनां य सुभूते निर्याणमिच्छे दोऽखचणानां धर्माणां निर्याणमिच्छेत्। धर्माणीसुखानां य सुभूते निर्याण-मिच्छे दो। तत् कछ हेतो-स्वयाहि सुभूते यो ऽभिज्ञानां खभावो न य चैधातुकान्निर्याति। न सर्वाकार्ष्यतायां तिष्ठति। यः समाधीनां खभावो न य चैधातुकान्निर्याति। न सर्वाकार्ष्यतायां तिष्ठति। यो धारणी-

सुखानां खभावो न स चैधातुकाविद्याति । न सर्व्याकारज्ञतायां निष्ठति । तत् कस्य देतोस्त्रयाद्वि सुभृते श्रभिज्ञास्त्रभावो ऽभिज्ञास्त्रभावेन श्र्न्यः । समाधिस्त्रभावः समाधिस्त्रभावेन श्र्न्यः । धारणीसुखस्त्रभावो धारणीसुखस्त्रभावेन श्रन्यः ।

द्यानां तथागतवलानां स सुभूते निर्याणिमच्छे घोऽसचणानां धर्माणां निर्याणिमिक्केत्। चतुर्णां वैग्रार्द्यानां स सुक्रुते निर्याणिमक् द्योऽलचणानां धर्माणां निर्याणिमक्तेत्। चत-स्णां प्रतिषग्विदां स सुभूते निर्वाणमिच्छे बोऽक वणानां धर्माणां निर्याणिककत्। श्रष्टादशानामावेणिक वृद्धधर्माणां च सुस्ते निर्याणिम इ द्योऽलचणानां धर्माणां निर्याणिम इहेत् । तत् अस्य हेतोस्तथाहि सुभृते यो दणानां तथागतवलाणां स्वभावो न स चैधातुकाविर्धाति। न मर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति। यसुतुर्धाः वैगारद्याणां स्त्रभावो न स चौधातुकासिर्याति । न सर्व्याकार-ज्ञतायां तिष्ठति । य श्वतस्थां प्रतिषमिदां सभावा न स चैधातुकाविर्याति । न सर्व्याकारज्ञतायां तिष्ठति । यो ऽष्टाद-प्रानामावेणिकवृद्धधर्माणां स्वभावो न स पेधातुकान्विर्याति। न मर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । तत् कस्य हेतोसाथाहि । सुस्रते तथागमवलखभावस्त्यागतवल खभावेन ग्रुन्यः। वैगारद्यसभावो वैगार्चखभावेन ग्रूनः। प्रतिसमित्खभावः प्रतिसमित्खभावेन शुन्यः। श्रावेणिक बुद्धधर्मस्वभाव श्रावेणिक बुद्धधर्म स्वभावेन शून्यः ।

श्रईतः सुभूते चीणाश्रवस्थोत् पत्तिमिन्छे घोऽलचणानां धर्माणां

निर्याणिमिष्केत्। प्रत्येकवुद्धस्य स सुभते निर्याणिमिष्केयोऽसचणानां धर्माणां निर्याणिमिष्केत्। बोधिसत्तस्य महासत्तस्य स
सुभते निर्याणिमिष्केयोऽसचणानां धर्माणां निर्याणिमिष्केयोऽसत्यागतस्याहेतः सम्यक्षममुद्धस्य स सुभते निर्याणिमिष्केयोऽसत्यागतस्याहेतः सम्यक् समुद्धस्य स सुभते निर्याणिमिष्केयोऽसत्यां धर्माणां निर्याणिमिष्केत्। तत्त्वस्यहेतोस्यणि सुभते
स्रोहेतः सम्यक् समुद्धस्य स्वभावो न स चैधातुकासिर्याति। न
सम्याकारज्ञतायां तिष्ठति। यः प्रत्येकवुद्धस्य स्वभावो न स चैधातुकासिर्याति। न सम्याकारज्ञतायां तिष्ठति। यो बोधिमत्तस्य
सम्रापनस्य स्वभावो न स चैधातुकासिर्याति। न सम्याकारज्ञतायां तिष्ठति। यस्त्रणागतस्याहेतः सम्यक्षमुद्धस्य स्वभावो न स
चैधातुकासिर्याति। न सम्याकारज्ञतायां तिष्ठति। तत्त्वस्य हेतोस्त्रणा हि सुभते पर्वत् स्वभावोऽईत् स्वभावेन स्रत्यः। प्रत्येकवुद्धस्वभावः प्रत्येकवुद्धस्वभावेन स्रत्यः। वोधिसन्तन्तस्यभावे स्रत्यः। त्रायावानस्यभावेन स्रत्यः।

श्रोत श्रापित्तपां स सुभ्रते निर्याणितम् हो अन्यणानां धर्माणां निर्याणितम् ते। सक्तरागात्तिपां स सुभ्रते निर्याण निर्माणितम् हो अन्यागात्तिपां स्थाणां निर्याणितम् ते। श्रानागात्तिपां स सुभ्रते निर्याणितम् हो अन्यणानां धर्माणां निर्याणितम् हो । स्रान्ति निर्याणितम् हो । सर्वति निर्याणितम् स्राप्ति निर्याणितम् हो । सर्वति निर्याणितम् हो । सर्वति निर्याणितम् हो । सर्वति निर्याणितम् हो । सर्वति निर्याणां निर्याणां

म सुमृते निर्याणमिक दोऽलचणानां धर्माणां निर्याणमिक त । तत्कशहेतोस्तथा हि सुभूते यः श्रोत श्रापत्तिपाचस स्वभावो न म जैधातुकानिर्वाति । न सर्वाकार्ज्ञतायां तिष्ठति । यः सक् दागामिषालखः खभावो न स वैधातुकाचिर्यात । न सर्व्याकार-जतायां तिष्ठति । योऽनागामिफलस्य खभावो न म वैधातुका-किर्याति। न मर्व्याकार्ज्ञतायां तिष्ठति। योऽईतस्य स्वभावो न स दैधातुका चिर्याति । न सब्बीकार जतायां तिष्ठति । यः प्रत्येक-बोधः खंभावो न स चौधातुका विर्धाति। न सर्वाकार जतायां तिष्ठति। यो मार्गाकारज्ञतायाः स्त्रभावो न स चैधातुकाक्षियीति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति । यः सर्वाकारज्ञतायाः खभावो न स चैधातुका किर्यात । न सर्वाकार जनायां निष्ठति । तत्कस्य हेतो-स्तया हि सभूते त्रोत प्रापत्तिपाखसभावः श्रोत त्रापत्तिपाख-खभावेन ग्रन्यः । संजदागासिषासस्यभावः सङ्गदागामिषासस्यभावेन शुन्यः । श्रनागामिषालखभावोऽनागामिषालखभावेन शुन्यः । श्रई-लखभावोऽईलखभावेन ग्रन्थः। प्रत्येकवोधिखभावः प्रत्येकवोधि-खभावेन ग्रुन्यः। मार्गाकार्ज्ञताखभावो मार्गाकार्ज्ञताखभावेन शुन्यः। मर्व्याकारज्ञतास्त्रभावः मर्व्याकारज्ञतास्त्रभावेन शुन्यः।

ग्रन्दः व सुभूते निर्वाणिमिच्छे दोऽलचणानां धर्माणां निर्वा-णिमच्छेत्। निर्मित्तस्य व सुभूते निर्वाणिमच्छे दोऽलचणानां धर्माणां निर्वाणिमच्छेत्। यद्गेतस्य व सुभूते निर्वाणिमच्छे दो-ऽलचणानां धर्माणां निर्वाणिमच्छेत्। व्यवहारस्य व सुभूते निर्वाणिमच्छे दोऽलचणानां धर्माणां निर्वाणिमच्छेत्। प्रचतिः व सुभते निर्वाणिमच्छे दोऽलचणानां धर्माणां निर्वाणिमच्छे त्। तत्कस्यहेतोस्त्रथा हि नामध्न्यता नामध्न्यतास्त्रभावेन ग्रन्था। निभित्तग्रन्यता निभित्तग्रन्यतास्त्रभावेन ग्रन्था। सङ्केतग्रन्थता सङ्केतग्रन्थतास्त्रभावेन ग्रन्था। व्यवदानग्रन्थता व्यवदानग्रन्थता-स्त्रभावेन ग्रन्था। प्रज्ञतिग्रन्थता प्रज्ञतिग्रन्थतास्त्रभावेन ग्रन्था।

श्रनुत्पादस्य सुभूते निर्घाणिमच्चेद्योऽज्ञचणानां धर्माणां निर्वाणिमच्छेत्। त्रनिरोधस्य सुभूते निर्वाणिमच्छे द्योऽलचणानां धर्माणां निर्याणिमच्चे त्। संक्षेत्रस्य सुम्रते निर्याणिभच्चे द्योऽसच-णानां धर्माणां निर्याणिमच्छेत्। यवदानस्य सुभ्रते निर्याण-मिक्के द्योऽज्ञचणानां धर्माणां निर्याणमिक्केत्। प्रनिधंख्लारख सुमृते निर्याणमिच्चेचोऽजवणानां धर्माणां निर्याणमिच्चेत्। तत्कस्य हेतोस्त्याहि योऽनुत्पादस्य सभावो न स चैधातुका-निर्याति। न सर्वाकारज्ञतायां तिष्ठति। योऽनिरोधस्वभावो न स चैधातु चिर्याति। न सर्व्वाकार ज्ञतायां तिष्ठति। यः संक्षेत्रपत खभावो न स चैधातुकाचिर्याति । न सर्व्याकारज्ञतार्था तिष्ठति । थो व्यवदानस्य स्त्रभावो न स चैधातुकान्निर्याति। न सर्व्याकार-ज्ञतायां तिष्ठति। योऽनिभिषंस्कारस्य स्वभावो न स चैधातुका-निर्धाति। न सर्वाकार्ज्ञतायां तिष्ठति। तत्कस्य हेतोस्त्याहि। श्रनुत्पादखंभावोऽनुत्पादखभावेन ग्रुन्यः । निरोधस्रभावो निरोध खभावेन ग्रून्यः। मंत्रीप्रखभावः मंत्रीप्रखभावेन ग्रून्यः। व्यवदान-खभावो व्यवदानखभावेन शून्यः। श्रनभिषंस्कारखभावोऽनिभ-संस्कारसभावेन ग्रन्यः।

तदनेनापि ते सुभूते पर्यायेणैवं वेदितव्यम् । सहायानं चैधातुकान्त्रियाति। येन सर्वाकारज्ञता तेन याख्याचास्त्रतत् खानं। यत्पनः सुभूतिरेवमारः। क तद्यानं खाखतीति। न कचित्तदानं खास्ति। तत्कखहेतोस्तया हाखिताः सर्वधर्माः प्रतिष्टाऽनुपन्निक्षतः। श्रपि तु खन् पुनः सुस्ते श्रसानसान-योगेन तद्यानं खाखति । तद्ययापि नामसुखते धर्मधातुनं खितो नाऽस्थितः। एवमेव सुभूते तद्यानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते तथता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभूते तद्यानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते भूतकोटिनं स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव तद्यानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूतेऽचिन्यधातुर्ने स्थितो नाऽस्थितः। एवमेव तद्यानं न स्थितं नाऽस्थितं। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभृते धर्मधातुस्वभावः स्थितो बाऽस्थितो वा। न तथतायाः स्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न भूतकाटे: खभाव: खितो वाऽच्छितो वा। नाऽचिन्यधात्खभाव: खितो वाऽखितो वा। तत्कस्य हेतोस्त्रण हि सुभूते। धर्मधातु-खभावो धर्मधातुखभावेन ग्रून्यः। तथता खभावस्वथता खभावेन ग्रुन्यः। भृतकाटेः खभावो भृतकाटिखभावेन ग्रुन्यः। श्रविन्यधात्-खभावोऽचिन्यधातुखभावेन ग्रन्यः। तद्यथापि नाम सुभृते श्राकाश्रधातुर्ने खितो नाऽखितः। एवसेव सुमृते त्यानं न खितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नास सुभ्रते रागचयधातुर्ने खितो नाऽ-खितः। एवमेव सुभूते तद्यानं न खितं नाऽखितं। तद्ययापि नाम सुभते प्रहाणधातुर्न स्थितो नाऽस्थितः। एवसेव सुभते तद्यामं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभृते विरागधातुनं खितो नाऽखितः। एवसेव सुभृते यद्यानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभृते निरोधधातुनं खितो नाऽखितः। एवसेव सुभृते तद्यानं न खितं नाऽखितः। एवसेव सुभृते तद्यानं न खितं नाऽखितं। तत्कखहेतोनं हि सुभृते। आकाग्रधातुः खितो वाऽखितो वा। न रागच्यधातुखभावः खितो वाऽखितो वा। न प्रशापधातुखभावः खितो वाऽखितो वा। न निरोधधातुखभावः खितो वाऽखितो वा। तत्वाख हेतोस्रधा हि सुभृते आकाग्रधातुखभावं आकाग्रधातुखभावे ग्रह्यः। रागचयधातुखभावो रागचयधातुखभावे ग्रह्यः। विरागधातुखभावे विरागधातुखभावे ग्रह्यः। विरागधातुखभावे ग्रह्यः। विरागधातुखभावे ग्रह्यः। विरागधातुखभावे ग्रह्यः।

तद्यथापि नाम सुभूते रूपग्र्स्यता न खिता नाऽस्थिता।
एवमेव सुभूते तत्यद्वायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम
सुभूते वेदनाग्रस्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभूते तत्यद्वायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते रंज्ञाग्रस्यता न
स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तत्यद्वायानं। न स्थितं नाऽस्थितं।
तद्यथापि ताम सुभूते संस्कारग्रस्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तत्यद्वायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम
सुभूते विज्ञानग्रस्यता न स्थितं नाऽस्थितं। एवभेव सुभूते
तत्यद्वायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तत्कस्थ हेतोस्थाहि सुभूते न
क्षस्थावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न वेदनास्थावः स्थितो

वाऽश्वितो वा। न संज्ञास्त्रभावः श्वितो वाऽश्वितो वा। न संस्कार-स्त्रभावः श्वितो वाऽश्वितो वा। न विज्ञानस्त्रभावः श्वितो वाऽश्वितो वा। तत्कस्य हेतोस्त्रणा हि। रूपं रूपेण शृन्यं वेदना वेदनया श्रन्या। संज्ञा संज्ञया श्रन्या। संस्काराः संस्कारैः श्रन्याः। विज्ञानं विज्ञानेन श्रन्यम्।

तद्यथापि नाम सुभते चच्ः श्रुन्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभृते तनाहायानं न स्थितं नांऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुस्रते श्रोचश्च्यता न खिता नाऽखिता। एवसेव सुस्रते तन्महा-यानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते प्राण्यात्यता न खिता नाऽखिता। एवसेव सुभूते तन्महायानं न खितं नाा खितं। तद्यथापि नाम सुभूते जिल्लाशून्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एव-नेव सुभूते तनाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नाम सुभूते कायग्रन्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तनाहायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभूते मनः शून्यता न खिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तनादायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तत्कस्य हेरोर्न हि सुभूते चतुःस्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न श्रोदखभावः खितो वाऽस्थितो वा। न घाणखभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न जिज्ञास्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। काय-खभावः खितो वाऽखितो वा। मनःखभावः खितो वाऽखितो वा। तत्कस्य हेतोस्तथा हि चनुस्रचुषा ग्रन्थं श्रोवं श्रोवेण ग्रन्थं। प्राणं ष्राणिन शून्यं। जिक्का जिक्कया शून्या कायः कायेन शून्यः। मनो मनसा ग्रन्यं।

तद्यथापि नाम सुभूते रूपग्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते प्रब्दशूत्यता न खिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभृते तन्महा-थानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते गन्धश्चाता न स्थिता नाऽस्थिता । एवमेव सुभृते तनाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नाम सुभृते रसग्रन्यता न खिता नाऽखिता। एवसेव सुभृते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते स्पर्भग्रत्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभूते तन्मसायानं न खितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते धर्माग्रन्थता न खिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तत्कखडेतोर्न हि सुभते इपखभावः स्थितो बाऽस्थितो वा। न ग्रब्दखभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न गन्धस्यभावः स्थितो वाऽखितो वा। न रचखभावः खितो वाऽखितो वा। न सार्भ-खभावः खितो वाऽखितो वा। न धर्मस्वभावः खितो वाऽखितो वा। तत्कस्य हेतोस्तथा दि रूपं रूपेण ग्रून्यं। प्रव्दो प्रव्देन ग्रून्यः। गन्धोः गन्धेन ग्रुन्यः। रुषो रुषेन ग्रुन्यः। स्पर्भः स्पर्भेन ग्रुन्यः। धर्माः धर्मीः श्रुत्याः ।

तद्यथापि नाम सुभृते चचुर्विज्ञानश्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभूते तन्मस्यानं न स्थितं नाऽस्थितं। नद्य-यापि नाम सुभृते त्रोचविज्ञानश्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभूते तन्मस्यागं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते त्राणविज्ञानश्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभृते तनाहायानं न खितं नाऽखितं। तद्ययापि नाम सभते जिज्ञा-विज्ञानग्रन्थता न खिता नाऽखिता। एवसेव सुसूते तनाहाथानं न खितं नाऽख्यितं। तद्यथापि नाम सुभृते कायविज्ञानशून्यता न खिता नाऽखिता। एवभेव सुभते तनाहायानं न खितं नाऽ-खितं। तद्यथापि नाम सुभृते मनो विज्ञानशून्यता न खिता नाऽस्थिता। एवमेंव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तलाख हेतोर्न हि सुभते चचुर्विज्ञानखभावः खितो वाऽखितो वा। न श्रोचिज्ञानखभाव स्थितो वाऽस्थितो वा। न प्राण-विज्ञानखभावः खितो वाऽखितो वा। न जिज्ञाविज्ञानखभावः खितो वाऽखितो वा। न कायविज्ञानखभावः खितो वाऽखितो वा। मनोविज्ञानखभावः खितो वाऽखितो वा। तत्कख हेतोस्राधा हि चचुर्विज्ञानं चचुर्व्विज्ञानेन ग्रन्यं। श्रोचविज्ञानं श्रोचविज्ञानं नेन शूत्यं। घाणविज्ञानं घाणविज्ञानेन शूत्यं। जिक्काविज्ञानं जिक्काविज्ञानेन शुन्यं। कायविज्ञानं कायविज्ञानेन शुन्यं। मनी-विज्ञानं सनोविज्ञानेन शुन्धम ।

तद्यथापि नाम सुभूते चनुःसंस्पर्भश्च्यता न स्थिता नाऽस्थिता।
एवसेव सुभूते तत्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम
सुभूते स्रोचसंस्पर्भश्च्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते
तत्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते प्राण्यसंस्पर्भश्च्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभृते तत्महायानं
न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते जिङ्कासंस्पर्भश्च्यता
न स्थितं नाऽस्थिता। एवसेव सुभृते तत्महायानं न स्थितं

तद्यथापि नाम सुभूते चचुःसंस्प्रांप्रत्यथवेदिनग्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते श्रोवसंस्प्रांप्रत्ययवेदिनग्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थित। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते प्राणसंस्प्रांप्रत्ययवेदिनग्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते जिक्कासंस्प्रांप्रत्ययवेदिनग्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थित। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते कायसंस्प्रांप्रत्यथवेदिनग्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थित। एवसेव सुभूते कायसंस्प्रांप्रत्यथवेदिनग्र्न्यता न स्थिता नाऽस्थित। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थित। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थित।

तद्यथापि नास सुभूते मनःसंस्थाप्रम्लययवेदितसून्यता न स्थिता । एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तत्सस्य हेतोनं हि सुभूते चनुःसंस्थाप्रम्लयवेदितस्यभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न श्रोचसंस्थाप्रम्लययवेदितस्यभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न प्राप्संस्थाप्रम्लययवेदितस्यभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न प्राप्संस्थाप्रम्लययवेदितस्यभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न प्राप्संस्थाप्रम्लययवेदितस्यभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न मनःमंस्याप्रम्लययवेदितस्यभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न सनःस्था हि चनुःसंस्याप्रम्लययवेदिते चनुःसंस्याप्रम्लययवेदितेन शून्यं। श्रोचसंस्याप्रम्लययवेदिते श्रास्याप्रम्लययवेदिते स्थाः । जिङ्कासंस्याप्रम्लययवेदिते स्थाः । जिङ्कासंस्याप्रम्लययवेदिते स्थाः । सनःसंस्याप्रम्लययवेदितं सनःसंस्याप्रम्लययवेदिते श्रास्य । मनःसंस्याप्रम्लययवेदितं मनःसंस्याप्रम्लययवेदितेन श्रास्थः। मनःसंस्याप्रम्लययवेदितं मनःसंस्याप्रम्लययवेदितेन श्रास्थः।

तद्यथि नाम सुभृते खप्तो न खितो नाऽखितः। एवमेव सुभृते तत्राहायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथि नाम सुभृते माथा न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते तत्राहायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथि नाम सुभृते मरौषिनं खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते तत्राहायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथि नाम सुभृते प्रतिश्रुत्का न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते तत्राहा-यानं न खितं नाऽखितं। तद्यथि नाम सुभृते प्रतिभामो न खितो नाऽखितः। एवसेव सुभृते तत्राहायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभृते तथागतनिर्मितो न खितो नाऽखितः। एवनेव सुभृते तत्यहायानं न खितं नाऽखितं। तत्कख हेतोनं हि खप्तस्थमावः खितो वाऽखितो वा। न मायाखभावः खितो वाऽखितो वा। न मरीचिखभावः खितो वाऽखितो वा। न प्रतिशुक्तखभावः खितो वाऽखितो वा। न प्रतिभासखभावः खितो वाऽखितो वा। न नथागतनिर्मितस्थभावः खितो वाऽखितो वा। तत्कख हेतोख्या हि खप्तः खप्तेन श्रून्यः। माया मायया श्रून्या। मरीचिमरीचा श्रून्यः। त्यागतनिर्मितखथागतनिर्मितेन श्रून्यः।

तद्यथापि नाम सुभूते दानपारमिता न खिता नाऽखिता।

एवमेव सुभृते तत्महायानं न खितं नाऽखिता। एवमेव सुभृते

तत्महायानं न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते

तत्महायानं न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते

खान्तिपारमिता न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते

तत्महायानं न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते

तत्महायानं न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते तत्महायानं

न खितं नाऽखिता। त्यथापि नाम सुभृते खानपारमिता न

खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते तत्महायानं न खिता नाऽखिता।

एवमेव सुभृते तत्महायानं न खितं नाऽखिता।

एवमेव सुभृते तत्महायानं न खितं नाऽखिता।

एवमेव सुभृते तत्महायानं न खितं नाऽखिता।

वर्षेते दानपारमिताख्मावः खितो वाऽखितो वा। न

श्री खपार्मिता खभावः खितो वाऽखितो वा। न चान्तिपार्मिता-खभावः खितो वाऽखितो वा। न वीर्थ्यपार्मिताखभावः खितो वाऽखितो वा। न धानपार्मिताखभावः खितो वाऽखितो वा। न प्रज्ञापार्मिताखभावः खितो वाऽखितो। तत्कख हेतोख्याहि दानपार्मिता दानपार्मिताया श्रूत्या। श्रीकपार्मिता श्रीखपार्मिता श्रीखपार्मिताया श्रूत्या। चान्तिपार्मिता चान्तिपार्मिताया श्रूत्या। धान-पार्मिता धानपार्मिताया श्रूत्या। प्रज्ञापार्मिता श्रज्ञापार्मिताया श्रूत्या।

त्रव्यापि नाम सुभूते त्रथात्मश्चाता न खिता नाऽखिता।

एवमेव सुभूते तम्बहायानं न खिता। एवमेव सुभूते तम्बहायानं न

खितां नाऽखिता। एवमेव सुभूते त्रथात्मश्चानं न

खितां नाऽखिता। एवमेव सुभूते तम्बहायानं न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभूते तम्बहायानं न सिता। नाऽखिता। एवमेव सुभूते सुक्ति।

तवाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तदायापि नाम सुभःते ऋताना-शूत्यता न खिता नाऽखिता। एवसेव सुभूते तन्महायानं न खितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृतेऽनवराग्रग्रन्यता न स्थिता नाऽ-स्थिता । एवमेव सुस्रते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नाम सुभृतेऽनवकार्श्यन्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुभृते तनाइ।यानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते प्रकृति-शून्यता न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभृते तन्त्राहायानं न खितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते तत्त्राह्यानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभ्दते सर्व्यधर्मभूत्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुस्रते तत्राहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते खलचणगून्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवसेव सुभृते तना हायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुस्तेऽनुपस्तम-ग्रन्थता न खिता नाऽखिता। एवसेव सुधते तन्महायानं न खितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूतेऽभावग्रुन्यता न स्थिता नाऽ-खिता। एवसेव सुभूते तन्महायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभूते खभावशून्यता न खिता नाऽखिता। एवसेव सुभूते तकाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सभाते श्रभाव-खभावग्रत्यता न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सभाते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितम ।

नत्स्व हेतोर्न हि सुभूतेऽधात्मग्रन्यताखभावः खितो वाऽ-खितो वा । न बहिर्द्वाग्रन्यताखभावः खितो वाऽखितो वा । नाऽधात्मबहिर्द्वाग्रन्यताखभावः खितो वाऽखितो वा । न ग्रन्यता- ग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न महाग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न परमार्थग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न परमार्थग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। नाऽम्ह्यतन् ग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। नाऽमह्यत्वताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। नाऽमवरापग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न म्रक्रिति ग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न म्रक्रिति ग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न म्रक्षियां ग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न म्रक्षियां ग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। न म्रक्षियां ग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा। नाऽभावग्र्च्यताखभावः खितो वाऽिख्यतो वा।

तत्कस्य हेतोस्या झ्रधात्मग्रन्यताऽधात्मग्रन्यतया ग्रन्या। विह्रांग्रन्यतया ग्रन्या। त्रधात्मविह्रांग्रन्यतया ग्रन्या। ग्रन्यताग्रन्यता ग्रन्या। ग्रन्यताग्रन्यता ग्रन्या। ग्रन्यताग्रन्यता ग्रन्यता ग्रन्या। महाग्रन्यतया ग्रन्या। परमार्थग्रन्यता पर्मार्थग्रन्यता ग्रन्या। संख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रम्यतया ग्रन्या। त्रम्यतया ग्रन्या। त्रम्यतया ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। त्रसंख्वतग्रन्यता ग्रन्या। स्वत्यत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यान्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्यत्या ग्रन्या। स्वत्यत्यत्या ग्रन्या।

शुन्यतया श्र्ना । सभावश्न्यता सभावश्रन्यतया श्र्ना । सभाव-श्रन्यता स्वभावश्न्यतया श्रन्या । सभावस्वभावश्न्यता सभाव-स्वभावश्रन्यतया श्रन्या ।

तद्यथापि नाम सुभ्रते सृत्युपस्थानानि न स्थितानि नाऽस्थिः तानि । एवसेव सुभूते तन्महायानं न खितं नाऽखितं । तद्यथापि नाम सुभृते सम्यक्षप्रहाणानि न स्थितानि नाऽस्थितानि। एवसेव सुभृते तन्त्रहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते च्छिपादाः न खिता नाऽखिताः। एवसेव सुभते तनाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते दन्द्रियाणि न स्थितानि नाऽस्थितानि । एवसेव सुस्रते तक्तहायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नाम सुभूते बलानि न स्थितानि नाऽस्थितानि। एवमेव सुभूते तनाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते वोधङ्गानि न स्थितानि नाऽस्थितानि। एवमेव सुभृते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभ्रते त्रार्याद्याङ्गामार्गी न खितो नाऽस्थितः। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तत्कसः हेतोर्न हि सुस्रते सृत्यृपसानसभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न सम्यक्षप्रहाणस्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। नार्द्धपाद-खभावः खितो वाऽखितो वा । नेन्द्रियखभावः खितो वाऽखितो वा। न बलस्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न बोध्यङ्गस्त्रभावः खितो वाऽखितो वा । नार्याष्टाङ्गमार्गखभावः खितो वाऽखितो वा। तत्कस्य हेतोस्तया हि सृत्युपस्यानानि सृत्युपस्यानेः श्र्न्यानि । सम्यक्प्रहाणानि सम्यक्प्रहाणैः श्र्न्यानि । ऋद्विपादाः स्टद्भिपादैः ग्र्न्याः । दन्द्रियाणीन्द्रिष्टैः ग्र्न्यानि । बस्नानि वर्त्तेः ग्र्न्यानि । वोधक्नानि वोधक्नैः ग्र्न्यानि । मार्गी मार्गेण ग्र्न्यः ।

तद्यथापि नाम सभते श्रार्थभत्यानि न स्थितानि नाऽस्थि-तानि । एवमेव सभूते तन्त्रहायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नाम सुभूते धानानि न स्थितानि नाऽस्थितानि । एवसेव सभूते तनाडायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नास सभते अप्रसा-णानि न स्थितानि नाऽस्थितानि । एवसेव सभते तन्त्रहायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सस्ते श्राक्यममात्त्रयो न खिता नाऽखिताः। एवमेव सुभूते तन्महायानं न खितं नाऽ-खितं। तद्ययापि नाम सभतेऽधौ दिमोचाः न खिता नाऽ-खिताः। एवसेव स्वभूते तत्त्रहायानं न खितं नाऽखितं। तद्य-थापि नाम सुभूते भनुपूर्वविद्यार्यमापत्तयो न स्थिताः नाऽ-खिता:। एवसेव सभूते तन्त्रहायानं न खितं नाऽखितं। तद्य-थापि नाम सुभूते ग्रन्थतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि न स्थितानि नाऽस्थितानि । एवसेव सुसूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नाम सुभू ते श्रभिज्ञा न स्थिता नाऽस्थिता । एवसेवसुभूते तनाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं । तद्यथापि नाम सुभूते समाधयो न स्थिता नाऽस्थिताः। एवमेव सुभूते तनाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते धर्णीमुखानि न खितानि नाऽखितानि । एवमेव सुभृते तन्महायानं न खितं नाऽस्थितं। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते श्रार्थमत्यसभावः स्थितो वाऽस्थितो वा । न भ्यानस्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा । नाऽप- साणसभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। नारूपममापत्तिसभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। नारुतपृव्वविद्वारसमापत्तिस्कभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न ग्रूत्य-तानिमत्ताप्रणिहितविमोचस्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न ग्रूत्य-तानिमत्ताप्रणिहितविमोचस्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न समाधिस्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। तत्कस्य हेतोस्थया द्यार्थमत्यान्यार्थमत्येः ग्रून्यानि। भ्यानानि भ्याने ग्रून्यानि। श्रममाणान्यप्रमाणेः ग्रून्यानि। श्रममाणान्यप्रमाणेः ग्रून्यानि। श्रममाणान्यप्रमाणे विमोचेः ग्रून्याः। श्रन्यता-निमत्ताऽप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यतानिमत्ताप्रणिहितविमोचसुस्वानि ग्रून्यानि। भ्रमान्यः भ्रमानि। भ्रमानि।

तद्यथापि नाम सुभते द्यातथागतक्षानि न खितानि नाऽ-खितानि। एवसेव सुभते तन्महायानं न खितानि नाऽखितानि। थापि नाम सुभते चनारिवेग्रारद्यानि न खितानि नाऽखितानि। एवसेव सुभते तन्महायानं न खितं नाऽखिता। तद्यथापि नाम सुभते चतसः प्रतिमिब्दो न खिताः नाऽखिताः। एवसेव सुभते तन्महायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभते महाकर्णा न खिता नाऽखिता। एवसेव सुभते तन्महायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभते ष्रष्टाद्यावेणिकबुद्धभूषां न खिताः। तत्कख हेतोर्न हि सुभूते द्यातथागतवज्ञास्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा । न प्रतिसम्बित् वा । न वैयारयस्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा । न प्रतिसम्बित् स्थावः स्थितो वाऽस्थितो वा । न महाकर्षणस्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा । वाविषिकवुद्धधर्मस्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा । तत्कस्य हेतोस्त्रथा हि द्यातथागतवज्ञानिवकः स्त्रस्थानि । चलारि वैयारयानि वैयारयः स्त्रस्थानि । चतस्यः प्रतिसम्बदः प्रतिसम्बत् स्थावैः स्त्रस्थाः महाकर्षणसद्दाकर्षयास्त्रस्था। श्रष्टाद्याविषिक-वुद्धधर्मः श्रावेषिकवुद्धधर्मः स्रावेषिकवुद्धधर्मः स्रावेषकवुद्धधर्मः स्रावेष

तद्ययापि नाम सुभूतेऽईत् चीणाश्रया न खिता नाऽखिता। एवमेव सुभूते तत्महायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभूते प्रत्येकवृद्धो न खितो नाखितः। एवमेव सुभूते तत्महा-यानं न खितं नाऽखितं। तत्कख हेतोर्नं हि सुभूतेऽईत् चीणा-श्रवस्थावः खितो वाऽखितो वा। न प्रत्येकवृद्धस्थावः खितो वाऽखितो वा। तत्कख हेतोस्त्रया हि श्रईत् खमावोऽईत् खभावेन ग्रूत्यः। प्रत्येकवृद्धस्थावः प्रत्येकवृद्धस्थावेन ग्रूत्यः।

तद्यथापि नाम सुभृते बोधिसचो न खितो नाऽखितः।

एवमेव सुभृते तत्याद्यामं न खितं नाऽखितः। तद्यथापि नाम
सुभृते तथागतोऽईत् सम्यक्षमुद्धो न खितो नाऽखितः। एवमेव
सुभृते तत्याद्यामं न खितं नाऽखितं। तत्कख हेतोनं हि सुभृते
बोधिसच्खभावः खितो वाऽखितो वा। न तथागतखभावः खितो
वाऽखितो। तत्कख हेतोस्त्या हि बोधिसच खभावो वोधिसच
खभावेन शुन्थः। तथागत खभावस्त्यागत खभावेन शुन्थः।

तद्यथापि नाम सुम्द्रते श्रोत श्रापत्तिफलं न स्थितं नाऽस्थितं। एवमेव सुभृते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते सक्षदागाभिषालं न स्थितं नाऽस्थितं। एवसेव सुभूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभृते श्रनागामिषसं न खितं नाऽस्थितं। एवसेव सुभृते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभतेऽईलं न स्थितं नाऽस्थितं। एवमेव सुभते तमाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते प्रत्येक बोधिर्न स्थिता नाऽस्थिता। एवमेव सुस्रते तन्महायानं न स्थितं नाऽखितं। तत्कस्य हेतोनं सुमृते श्रोत श्रापत्तिफलस्यभावः स्थिती वाऽस्थितो वा। न मकदागामिफलखभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। नाऽनागामिफलखभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। नाईलखभावः खितो वाऽखितो वा। न प्रत्येकवोधिखभावः खितो वाऽखितो वा। तत्कस्य हेतोस्तया हि त्रोत त्रापत्तिपाबस्तभावः त्रोत त्रापत्तिपाल-खभावेन ग्रून्यः। सक्तदागामिफलखभावः सक्तदागामिफलखभावेन शून्यः। श्रनागामिषाचस्रभावोऽनागामिषाचस्रभावेन शून्यः। श्रईत्न-स्त्रभावोऽर्हत्त्वस्त्रभावेन शून्यः। प्रत्येकवोधिस्त्रभावः प्रत्येकवोधि-खभावेन शुन्यः।

तद्यथापि नाम सुभृते मार्गाकारज्ञता न खिता नाऽस्थिता । एवसेव सुभृते तत्महायानं न खिता नाऽखिता । एवसेव सुभृते सुभृते सर्व्याकारज्ञता न खिता नाऽखिता । एवसेव सुभृते तत्महायानं न खितं नाऽखिता । तत्कख हेतोनं सुभृते मार्गा-कारज्ञताखभावः खितो वाऽखितो वा । न सर्वाकारज्ञताखभावः खितो वाऽखितो वा। तत्कख देतोस्त्रया दि मार्गाकारज्ञता-खभावो मार्गाकारज्ञतास्त्रभावेन ग्रूत्यः। सर्व्याकारग्रतास्त्रभावः सर्व्याकारज्ञतास्त्रभावेन ग्रूत्यः।

तद्यथापि नाम सुभृते नाम खभावं न स्थितं नाऽस्थितं। एवसेव सस्ते तनाहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तदाथापि नाम सुभृते निमित्तं न स्थितं नाऽस्थितं। एवमेव सुभृते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्याथापि नाम सभते मद्भेतो न स्थितो नाऽस्थितः। एवसेव सभूते तनाहायानं न स्थिनं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम सुभूते व्यवहारो न खितो नाऽस्थितः। एवसेव स्भूते तन्महायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तद्यथापि नाम स्भूते प्रजाप्तिनिस्थिता नाऽस्थिता। प्रवसेव सस्रते तन्त्रहायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तत्कस्य हेतोर्ने हि सभूते नाम स्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न नाम निमित्तस्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न मङ्केतस्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न व्यवहारस्त्रभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। न प्रजाप्तिस्थभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। तत्कस्य हेतोस्त्या हि नाम खभावो नाम खभावेन शून्यः। निमित्तखभावो निमित्तखभावेन ग्रून्यः। मङ्केतखभावः मङ्केत-खभावेन शून्यः। व्यवहारखभावो व्यवहारखभावेन शून्यः। प्रजातिस्वभावः प्रजातिस्वभावेन शून्यः।

तद्यथापि नाम सुम्रतेऽतुत्पादो न खितो नाऽखितः। एवमेव सुम्रते तत्महायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुम्रते-ऽनिरोधो न खितो नाऽखितः। एवमेव सुम्रते तन्महायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि ना सुभृतेऽमंक्षेणो न खितो नाऽखितः। एवसेव सुभृते तत्महायानं न खितं नाऽखितं। तद्यथापि नाम सुभृतेऽख्यवदानं न खितं नाऽखितं। एवसेव सुभृते तत्महायानं न खितं नाऽखितं। तत्कुछ हेतोनं हि सुभृतेऽतुत्पाद्-ख्यादाः खितो वाऽखितो वा। न निरोधखभावः खितो वाऽखितो वा। न निरोधखभावः खितो वाऽखितो वा। नाऽखक्षेण्यसभावः खितो वाऽखितो वा। नाऽखक्षेण्यसभावः खितो वाऽखितो वा। नत्कुछ हेतोक्ष्या हि श्रनुत्पाद्खभावोऽतुत्पाद्खभावेन ग्रून्यः। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्पाद्खभावोऽस्वत्। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्। श्रम्केण्यसभावोऽस्वत्। श्रम्यः।

तद्यथापि नाम सुश्वतेऽनिभसंस्कारो न स्थितो नाऽस्थितः। एवमेव सुश्वते तत्मद्यायानं न स्थितं नाऽस्थितं। तत्कस्य देतोनं हि सुश्वतेऽनिभसंस्कारस्वभावः स्थितो वाऽस्थितो वा। तत्कस्य देतोस्था हि स्रनिभसंस्कारस्वभावोऽनिभसंस्कारस्वभावेन स्न्यः। स्रनेन पर्यायेण तद्यानं न किचित् स्वास्थत्यस्थितस्थानयोगेन।

यत् पुनः सुभ्रतिरेवमाह कस्तेन यानेन निर्यास्तिति।
न कश्चित्तेन यानेन निर्यास्तिति। न कश्चित्तेन यानेन निर्यासि।
तत्कस्य हेतोस्त्रथा हि सुभ्रते यच तद्यानं यच्च निर्यायाद्ये न च
निर्यायादात्य निर्यायात्। सर्वेन ते धर्मा न संविद्यन्ते नोपस्त्रभन्ते।
एवमसन्तियमाने व्यनुपस्त्रभ्यमानेषु सर्वेधम्मेषु कतमो धर्मः कतमेन
धर्मेण निर्यास्ति। तत्कस्य हेतोस्त्रथा हि सुभ्रतेऽत्यन्तत्यात्मानोपस्त्रभ्रते। सन्तो नोपस्त्रभ्रते। जीवो नोपस्त्रभ्रते। जन्तुनीपस्त्रभ्रते।

पोषो नोपलभ्यते। पुरुषो नोपलभ्यते। पुरुषो नोपलभ्यते। मनुजो नोपलभ्यते । मानवो नोपलभ्यते । कारको नोपलभ्यते । वेदको नोपलभ्यते। जानको नोपलभ्यते। पश्यको नोपलभ्यते। त्रत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय । त्रात्मनोऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय । मत्तवात्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। जीवव्याऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। जन्तोरत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। पोषस्थाऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। पुरुषस्वाऽत्यन्तविश्रद्धितामुपादाय । पुरुषस्वाऽत्यन्तविश्रद्धितामुपा-दाय। मनुजखात्यनाविश्रद्भितामुपादाय। मानवस्थात्यनाविश्रद्भि-तासुपादाय । कारकखाऽत्यन्तविशुद्धितासुपादाय । वेदकखा-ऽत्यन्तविद्यद्वितासुपादाय । जानकखाऽत्यन्तविद्यद्वितासुपादाय । पश्यकस्थाऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय । धर्मधातुर्नीपन्नभ्यतेऽत्यन्त-विग्रुद्धितासुपादाय । तथतानोपचभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय । स्तकोटिर्नीपसभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय । श्रिचन्यधातुर्नीप-चभ्यतेऽत्यन्तविग्रःद्वितासुपादाय। स्कन्धानोपचभ्यन्तेऽत्यन्तविग्रःद्वि-धातवो नोपलभ्यन्तेऽत्यन्तविश्रुद्धितासुपादाय। तासुपादाय । श्रायतनानि नोपलभ्यन्तेऽत्यन्तविग्रद्धितासपादाय। प्रतीत्य-सस्त्यादो नोपलभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। दानपार्मिता नोपचभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितामुपादाय। ग्रीचपार्मिता नोपचभ्यते-ऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय। चान्तिपार्मिता नोपसभ्यतेऽत्यन्त-विग्रुद्धितासुपादाय। वीर्व्यपार्मिता नोपसभ्यतेऽत्यनाविग्रुद्धिता-सुपादाय । धानपार्मिता नोपलभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय। प्रज्ञापारमिता नोपलभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय।

श्रधाताश्चन्यता नोपलभ्यतेऽत्यन्तविश्चद्वितासुपादाय। विद्वर्शन शून्यता नोपलभ्यतेऽत्यन्तविद्यद्भितासुपादाय। प्रथातावहिद्धी-नोपसभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय । ग्रून्थताग्रून्यता नोपलभ्यतेऽत्यन्तविष्ठुङ्कितासुपादाय । महाशूत्यतानोपलभ्यते-ऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय। परमार्थग्रूत्यता नोपचभ्यतेऽत्यन्त-विश्रद्धितासुपादाय । संस्नृतश्रून्यता नोपत्तभ्यतेऽत्यन्तविश्रद्धिता-सुपादाय । असंस्कृतग्र्न्यता नोपस्थितेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय । त्रत्यन्तग्रुत्यता नोपलभ्यतेऽत्यन्तविशुद्धितासुपादाय। त्रनवराग्य-ग्रन्थता नोपलभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय। त्रनवकार्ग्र्न्यता नोपचभ्यतेऽत्यन्तविद्युद्धितासुपादाय । प्रकृतिद्यून्यता नोपचभ्यते-ऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। धर्व्वधर्माग्रन्यता नोपसभ्यतेऽत्यन्त-विश्रद्धितासुपादाय । खन्नचणश्र्न्यता नोपनभ्यतेऽत्यन्तविश्रद्धिता-सुपादाय। त्रनुपत्तक्षाश्र्व्यता नोपत्तभ्यतेऽत्यन्नविग्रइद्वितासुपादाय। श्रभावग्र्न्यता नोपलभ्यतेऽत्यनाविग्रुद्धितासुपादाय। स्रभावग्र्न्यता नोपसभावेऽत्यन्तविभ्रुद्धितासुपादाय । श्रभावखभावभ्रन्यता नोप-सभ्यतेऽत्यन्तविद्यद्भितासुपादाय ।

सृत्युपस्थानानि नोपस्यभ्यनेऽत्यन्तिवश्चिद्धतासुपादाय। सम्यक्प्रहाणानि नोपस्यनेऽत्यन्तिवश्चिद्धतासुपादाय। चिद्धपादा
नोपस्यनेऽत्यन्तिवश्चिद्धतासुपादाय। दन्द्रियाणि नोपस्यनेऽत्यन्तिवश्चिद्धतासुपादाय। वस्रानि नोपस्यनेऽत्यन्तिवश्चिद्धतासुपादाय।
सुपादाय। वोध्यङ्गानि नोपस्यनेऽत्यन्तिवश्चिद्धतासुपादाय।
स्रार्व्याधाङ्गमार्गा नोपस्यनेऽत्यन्तिवश्चिद्धतासुपादाय। स्रार्व्य-

षत्यानि नोपलभ्यन्तेऽत्यन्तविशुद्धितासुपादाय। धानानि नोप-लभ्यन्तेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। त्रप्रमाणानि नोपलभ्यन्तेऽत्यना-विशुद्धितासुपादाय । श्रारूष्यसमापत्तयो नोपश्चम्यन्तेऽत्यन्तविशु-द्धितासुपादाय। त्रष्टौ विमोचा नोपलभ्यनोऽत्यन्तविश्वद्धिता-सुपादाय । अनुपूर्वविहारसमापत्तयो नोपलभ्यन्तेऽत्यनाविश्रद्धिता-सुपादाय। शून्यतानिभित्ताप्रणिहितविभोचसुखानि नोपखम्यन्ते-ऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय। श्रभिज्ञानोपलभ्यन्तेऽत्यन्तविग्रुद्धिता-सपादाय । समाधयो नोपलभ्यनोऽत्यन्तविश्वरहितासपादाय । धारणीसुखानि नोपसभ्यनोऽत्यन्तविग्रःद्वितासुपादाय। तथागत-बजानि नोपज्ञभ्यन्तेऽत्यन्तविग्रः द्वितासुपादाय । वैग्रारद्यानि नोप-खभ्यन्तेऽत्यन्तविश्रद्धितासुपादाय । प्रतिसमिदो नोपखभ्यन्तेऽत्यन्त-विग्रुद्धितासुपादाय। महाकरूणा नोपचम्यन्तेऽत्यनाविग्रुद्धिता-मुपादाय। त्रावेणिकबुद्धधर्मानोपचभ्यन्तेऽत्यन्तविभ्द्रद्वितासुपादाय। श्रोत त्रापत्ती नोपक्षभ्यते त्रत्यनिविद्युद्धितासुपादाय। सक्वदा-गामिनो नोपलभानोऽत्यन्तविष्ठ्रद्भितासुपादाय। श्रनागामिनो नोपलभ्यनोऽत्यन्तविग्रद्भितासुपादाय । त्रईनो नोपलभ्यनोऽत्यन्त-विग्रः द्वितासुपादाय । प्रत्येकनुद्धानोपलभ्यन्तेऽत्यन्तविग्रः द्वितासुपा-दाव । बोधिमत्तानोपलभ्यन्तेऽत्यन्तविग्रःद्भितासुपादाय । तथागतो-ऽईन् सम्यन्समृद्धो नोपजभ्यतेऽत्यन्तविश्रद्धितासुपादाय। श्रोत श्रापत्तिफलं नोपलभ्यतेऽत्यनविग्रद्धितासुपादाय। सकदागामिफलं नोपलभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय । श्रनागामिपालं नोपलभ्यते-ऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय । ऋईलं नोपसभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धिता- सुपादाय। प्रयोक्तवो धिनौपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। सम्मान्तरञ्चता नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। सम्मान्तरञ्जता नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। सम्मान्तर्वाह्लितासुपादाय। स्रविद्याह्नितासुपादाय। स्रविद्याह्नितासुपादाय। स्रव्यवदानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यवदानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यवदानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यव्यवद्यानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यवद्यानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यवद्यानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यवद्यानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यवद्यानं नोपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रविनौपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रविनौपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यव्यवद्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रव्यव्यव्यविग्रह्लितासुपादाय। स्रविनौपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रविनौपखभ्यतेऽत्यन्तविग्रह्लितासुपादाय। स्रविनौपदाय। स्रविनौपदाय

धर्मधालतुपल्या नोपलभ्यते धर्मधातुल्यत्वः हेतोर्न हि सुभूते धर्मधालतुपल्या स्वरूपलभ्यते । तथताऽतुपल्या नोपलभ्यते । तथताऽतुपल्या नोपलभ्यते । तत्कः हेतोर्न हि सुभूते तथताऽतुपल्या नोपलभ्यते । स्वतकोव्यतुपल्या नोपलभ्यते । स्वतकोव्यतुपल्या नोपलभ्यते । स्वतकोव्यतुपल्या नोपलभ्यते । स्वतिक्या नोपलभ्यते । स्विक्यधालतुपल्या नोपलभ्यते । स्विक्यधातुल्यस्य हेतोर्न हि सुभूतेऽचिन्यधालतुपल्या नोपलभ्यते । स्वत्यधालाय-तनातुपल्या नोपलभ्यते स्वत्यधालायतनानि । तत्कस्य हेतोर्न हि

सुम्द्रते स्कन्धधालायतनाऽतुपस्तिक्षस्पसम्यते न नोपसम्यते। प्रतत्य ससुत्पादानुपस्त्रव्या नोपसम्यते प्रतीत्यसुत्पादः। तत्सस्य देनोर्न हि सुम्द्रते प्रतीत्य ससुत्पादाऽनुपस्तिक्षस्पसम्यते न नोपसम्यते।

दानपारिमताऽनुपख्या नोपख्यते दानपारिमता। तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते दानपारिमतानुपब्यस्थितपख्यते न नोपख्यते।
गौखपारिमताऽनुपख्या नोपख्यते गौखपारिमता। तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते गौखपारिमताऽनुपख्यक्षित्वपख्यते।
चान्तिपारिमताऽनुपख्या नोपख्यते चान्तिपारिमता। तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते चान्तिपारिमताऽनुपख्यत्वस्पख्यते न नोप्चस्यते।
चय्यते। वौर्यपारिमताऽनुपख्या नोपख्यते वौर्यपारिमता।
तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते वौर्यपारिमताऽनुपख्यत्वस्पत्वस्यते न नोपख्यते। धानपारिमताऽनुपख्या नोपख्यते धानपारिमता।
तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते धानपारिमताऽनुपख्यत्वस्यते न नोपख्यते। प्रज्ञापारिमताऽनुपख्या नोपख्यते प्रज्ञापारिमता।
तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते प्रज्ञापारिमताऽनुपख्या नोपख्यते प्रज्ञापारिमता।
तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते प्रज्ञापारिमताऽनुपख्या नोपख्यते प्रज्ञापारिमता।
तत्वस्य हेतोर्न हि सुभृते प्रज्ञापारिमताऽनुपख्यस्यते न नोपख्यते।

श्रधाताय्यारज्यतारज्ञपखळ्या नोपकभ्यते श्रधाताय्यता। तत्त्वस्य हेतोनं हि सुभृते श्रधाताय्य्यतारज्ञपखळ्या नोपकभ्यते न नोपकभ्यते। वहिद्धांश्र्य्यतारज्ञपखळ्या नोपकभ्यते वहिद्धांश्र्यता। तत्त्वस्य हेतोनं हि सुभृते वहिद्धांश्र्यतारज्ञपखळ्या नोपकभ्यते। श्रधातावहिद्धांश्र्यतारज्ञपळ्या नोपकभ्यते। श्रधातावहिद्धांश्र्यतारज्ञपळ्या नोपकभ्यते। श्रधातावहिद्धांश्र्यतारज्ञपळ्या नोपकभ्यते। त्रक्षस्य हेतोनं हि सुभृते श्रधातावहिद्धांश्र्यताः

ऽतुपल्रस्थिरपलभ्यते न नोपलभ्यते। शून्यताशुन्यताऽतुपलस्या नोपज्ञभ्यते ग्र्न्यताग्र्न्यता। तत्कस्य हेतोने हि सुभृते ग्रुन्यता-ग्रून्यताऽनुपन्नश्चिद्दपन्नभ्यते न नोपन्नभ्यते । महाग्रून्यताऽनुपन्नख्या नोपलभ्यते महाग्र्त्यता । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते महाग्र्न्यता-ऽनुपत्रक्षिदपत्रभ्यते न नोपत्रभ्यते। परमार्थशून्यताऽनुपत्रक्ष्या नोपज्ञम्यते परमार्थग्र्न्यता । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते परमार्थ-शुत्यताऽनुपबिस्पचभ्यते न नोपचभ्यते। संस्नृतशूत्यताऽनुप-खट्या नोपलभ्यते संस्नृतग्र्न्यता। तत्कस्य हेतोनं हि सुभूते संस्तृतग्रुन्यताऽनुपचित्रिरुपचभ्यते न नोपचभ्यते । श्रसंस्त्रतग्रुन्यता-ऽनुपलक्या नोपलभ्यतेऽपंस्नुतश्र्त्यता। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते ऽसंख्वतग्र्त्यताऽनुपच्चिद्यपचभ्यते न नोपचभ्यते । श्रत्यनाग्र्न्यता-ऽनुपल्लस्या नोपलभ्यतेऽत्यन्तश्च्यता। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभृते ऽत्यन्तश्रून्यताऽनुपखिश्वपखभ्यते न नोपखभ्यते। ऋनवराग्रश्रून्यता-ऽनुपलस्या नोपलस्यतेऽनवराग्रशून्यता। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते श्रनवराषश्र्न्यताऽतुपच्चिक्पचभ्यते न नोपचभ्यते। श्रनवकार-ग्रुत्यताऽनुपलस्या नोपलभ्यतेऽनवकारग्रुत्यता। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृतेऽनवकारग्रून्यताऽनुपखिधक्षपत्तभ्यते न नोपत्तभ्यते । प्रकृति-श्रून्यताऽनुपलब्ध्या नोपलभ्यते प्रक्षतिश्रून्यता । तत्कस्य देतोर्न हि सुभृते प्रकृतिग्रुन्यताऽनुपचिश्वरूपचभ्यते न नोपचभ्यते। सर्व-धर्मग्रूत्यताऽनुपखळ्या नोपलभ्यते मर्व्वधर्मग्रूत्यता। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते सर्वधर्मग्र्न्यताऽनुपन्निस्पन्यते न नोपन्यते। खबचणग्र्न्यताऽनुपच्या नोपचभ्यते खबचणग्र्न्यता। तत्कस्य हितोर्न हि सुमृते खलचणश्र्याऽनुपचिम्यतेऽनुपचमग्र्या । चन्यते । चन्यत्याः उनुपचमग्र्याः नोपचम्यतेऽनुपचमग्र्याः । च्रत्यचमग्र्याः हित्ते हि सुमृतेऽनुपचमग्र्याः नोपचम्यते चमावश्र्याः । तत्वस्य हेतोर्न हि सुमृतेऽन्यचमग्र्याः नोपचम्यते चमावश्र्याः । तत्वस्य हेतोर्न हि सुमृतेऽमावश्र्याः नोपचम्यते स्वभावश्र्याः । तत्वस्य हेतोर्न हि सुमृतेऽसावश्र्याः नोपचम्यते स्वभावश्र्याः । तत्वस्य हेतोर्न हि सुमृते स्वभावश्र्याः नोपचम्यते स्वभावश्र्याः । तत्वस्य हेतोर्न हि सुमृते स्वभावश्र्याः नोपचम्यते । च्यभावस्यभावश्र्याः स्वभावश्र्याः नोपचम्यतेऽभाव-स्वभावश्र्याः। तत्वस्य हेतोर्न हि सुमृते च्रभावस्वभावश्र्याः - उनुपचिम्यत्याः। तत्वस्य हेतोर्न हि सुमृते च्रभावस्वभावश्र्याः - उनुपचिम्यत्याः न नोपचम्यते ।

स्रुत्युपखानाऽत्यखट्या नोपलभ्यने स्रुत्युपखानानि । तत्त्वख हितोने हि सुभ्रते स्रुत्युपखानाऽत्यल्विध्यपलभ्यते न नोपलभ्यते। सम्यन्गप्रहाणाऽत्यल्वव्या नोपलभ्यन्ते सम्यन्गप्रहाणानि । तत्त्वख हेतोने हि सुभ्रते सम्यन्गप्रहाणाऽत्यल्विध्यप्रस्थते न नोपलभ्यते। चिद्धपादऽत्युपल्वव्या नोपलभ्यन्ते चिद्धपादाः। तत्त्वख हेतोने हि सुभ्रते चिद्धपादाऽत्युपल्विध्यप्रस्थते न नोपलभ्यते । दिन्द्रया-ऽत्युपलब्या नोपलभ्यन्ते दिन्द्रयाणि । तत्त्वख हेतोने हि सुभ्रते दिन्द्रयाऽत्युपल्विध्यप्रस्थते न नोपलभ्यते । वलाऽत्युपलब्या नोप-सम्यन्ते वलानि । तत्त्वख हेतोने हि सुभ्रते वलाऽत्युपलिध्यप-सम्यते न नोपलभ्यते। वोध्यङ्गातुपलब्या नोपलभ्यते न नोप-सम्यते । मार्गाऽतुपलब्या नोपलभ्यते मार्गः। तत्त्वख हेतोने हि सुभृते मार्गाऽनुपलिस्हपसम्यते न नोपलभ्यते। श्रार्थ्यस्याऽनुप-लक्ष्या नोपलभान्ते प्रार्थ्यमत्यानि । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते त्रार्थ्यसत्याऽनुपलिधरपलभ्यते न नोपसभ्यते। ध्यानाऽनुपलस्या नोपन्नभ्यन्ते थानानि। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते थानाऽनुप-लब्धिदपलभ्यते न नोपलभ्यते। ऋप्रमाणाऽनुपलब्ध्या नोपलभ्यने-ऽप्रमाणानि । तत्कस्य हेतोर्न हि सुसृतेऽप्रमाणाऽनुपखिश्वरूप-लभ्यते न नोपलभ्यते । त्रारूयक्मापत्त्यनुपलक्ष्याः नोपलभ्यन्ते श्रारूषममापत्तयः। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते श्रारूषममापत्त्य-नुपचिश्वरूपलभ्यते न नोपलभ्यते । विमोचाऽनुपलब्या नोपलभ्यन्ते विमोचाः। तत्कस्य इतोर्न हि सुभूते विमोचाऽतुपलश्चिरपलभ्यते न नोपलभ्यते । श्रतुपूर्व्वविद्वारसमापत्त्वतुपलक्ष्या नोपलभ्यन्तेऽतु-पूर्वविद्वारसमापत्तयः। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते अनुपूर्वविद्वार-समापन्यतुपस्रक्षिरपस्थिते न नोपस्थिते। ग्रुन्यतानिमित्ता-ःप्रणिहितविमोचसुखाऽनुपच्छ्या नोपज्ञस्यन्ते शून्यतानिमित्ताप्रणि-हितविमोचसुखानि। तत्कख हेतोर्ने हि सुभूते ग्रून्यता-निभित्ताप्रणिहितविमोचसुखाऽतुपस्थिहपस्रभ्यते न नोपस्थिते। श्रभिज्ञाऽनुपलब्ध्या नोपलभ्यतेऽभिज्ञा। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभृते ऽभिज्ञाऽनुपलिक्षरपलभ्यते न नोपलभ्यते। समाध्यनुपलक्क्या नोपसभ्यन्ते समाधयः। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभृते समाध्यनुप-्लब्धिहपलभ्यते न नोपलभ्यते । धारणीसुखानुपलब्ध्या नोपलभ्यन्ते धारणीमुखानि। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते धारणीमुखाऽनुप-लिक्षरपञ्चभाते न नोपलभाते । तथागतवज्ञानुपलक्ष्या नोपलभानी तथागतवलानि । तत्कस्य हेतोर्न । ह सुभृते तथागतवलातुपलिक्षरपल्यते न नोपल्यते । वैधारद्याऽतुपल्या नोपल्यन्ते
वैधारद्यानि । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते वैधारद्याऽतुपल्यास्पल्यते न नोपल्यते । प्रतिस्थिद्तुपल्या नोपल्यन्ते प्रतिस्विदः । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते प्रतिस्थिद्तुपल्या नोपल्यन्ते प्रतिन नोपल्यते । महाकस्णाऽतुपल्या नोपल्यते महाकस्णा ।
तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते महाकस्णाऽतुपल्या नोपल्यते न
नोपल्यते । श्रष्टाद्यवेणिकनुद्वधर्माऽतुपल्या नोपल्यन्ते
श्रष्टाद्यवेणिकनुद्वधर्माः । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते श्रष्टाद्यवेणिकनुद्वधर्माः त्वस्य हेतोर्न हि सुभृते श्रष्टाद्यवेणिकनुद्वधर्माः त्वस्य स्वस्यते ।

श्रीत श्रापन्नाऽत्पण्डस्था नोपन्नश्यते श्रोत श्रापन्नः। तत्नस्य हेतोर्न हि सुश्चेते श्रोत श्रापन्नाऽतुन्नस्थित्पन्नश्यते न नोपन्नश्यते। सम्भद्रामस्यतुपन्नस्था नोपन्नश्यते सम्भद्रामस्यतुपन्नस्था नोपन्नश्यते सम्भद्रामस्यत्यास्थास्यत्यन्नस्थाते न नोपन्नश्यते। श्रनामस्यत्यन्नस्थाते न नोपन्नश्यते। श्रनामस्यत्यन्नस्थाते न नोपन्नश्यते। श्रन्तं स्वस्थान्ते न नोपन्नश्यते। तत्नस्य हेतोर्न हि सुश्चतेऽर्त्वन्यस्था नोपन्नश्यते। तत्नस्य हेतोर्न हि सुश्चतेऽर्त्वन्यस्य नोपन्नश्यते। तत्नस्य हेतोर्न हि सुश्चते प्रत्येननुद्धाऽत्यपन्नस्थाते न नोपन्नश्यते। वोधिसन्नाऽत्यपन्नस्थानस्थते न नोपन्नश्यते। वोधिसन्नाऽत्यपन्नस्थानस्थते न नोपन्नश्यते। वोधिसन्नाऽत्यपन्नस्थानस्थते न नोपन्नश्यते। तत्नस्य हेतोर्न हि सुश्चेते वोधिसन्नाऽत्यपन्नस्थित्यस्य नोपन्नश्यते न नोपन्नश्यते। त्यागताऽत्यस्यस्था नोपन्नश्यते। तत्नस्य हेतोर्न हि

सुस्रते तथागताऽनुपच्यिष्पचभ्यते न नोपचभ्यते। श्रोत श्रापत्ति-फलोत्तपलस्या नोपलभ्यते श्रोत श्रापत्तिफलं। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते स्रोत स्रापित्तफलानुपलिक्षरपलभ्यते न नोपलभ्यते। सक्कदागामिफजाऽत्तपलब्ध्या नोंपलभ्यते सक्कदागामिफलं। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते सकदागामिफलाऽनुपल्याधिरपलभ्यते न नोप-लभ्यते । त्रनागामिफलाऽनृपलब्ध्या नोपलभ्यतेऽनागामिफलं । तत्-कस्य हेतोर्न हि सुभ्द्रते त्रनागामिफलाऽनुपलब्धिक्पलभ्यते न नोपसभ्यते। श्रईचाऽनुपस्ट्या नोपसभ्यते श्रईचं। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते प्रह्लाऽनुपलिक्षर्पलभाते न नोपलभाते। प्रत्येक-बोधनुपच्छ्या नोपलभ्यते प्रत्येकवोधिः। तत्कस्य हेतोर्ने हि मुभूते प्रत्येकवोध्यनुपच्यिक्पचम्यते न नोपच्यते। मार्गाकार-ज्ञताऽनुपलब्ध्या नोपलभ्यते मार्गाकारज्ञता । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते मार्गाकारचताऽनुपचिश्चिष्पचस्यते न नोपखभ्यते । सर्वा-कारचताऽनुपचळ्या नोपचभ्यते सर्व्वाकारचता। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते सर्व्याकार्ज्ञताऽनुपलव्धिरुपलभ्यते न नोपलभ्यते । श्रनुत्पादाऽनुपलब्ध्या नोपलभ्यतेऽनुत्पादः। तत्वस्य हेतोर्न हि सुसूते श्रनुत्पादाऽनुपचिखरूपचम्यते न नोपचभ्यते । श्रनिरोधा-ऽनुपलस्या नोपलभ्यतेऽनिरोधः। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते श्रनिरोधाऽतुपलिक्षरपल्यते न नोपलस्थते । श्रसंक्षेत्राऽतुपलब्ध्या नोपलभ्यते श्रमंत्रीयः। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते श्रमंत्रीया-ऽन्पलिखरपलभ्यते न नोपलभ्यते। श्रव्यवदानाऽनुपलब्या नोप-लभातेऽव्यवदानं। तत्वस्य हेतोनं हि सुभूते श्रव्यवदानाऽनुपलिश्व- रूपसभाते न नोपसभाते । अनिभसंस्काराऽतुपस्तव्या नोपसभाते-ऽनिमसंस्कारः । तत्कस्य हेतोर्ने सभूते ऽनिमसंस्कारान्,प्रसिधरप-खभ्यते न नोपखभ्यते । पूर्व्वान्ताऽनुपखळ्या नोपखभ्यते पूर्व्वान्तः । तत्करः हेतोर्न हि सुभूते पूर्वान्ताऽनुपत्तिसह्तपत्तभ्यते न नोप-लभ्यते। ऋपरान्नाऽत्तपलब्ध्या नोपलभ्यते ऽपरान्तः। तत्कस्य हेतोर्न हि सुरहते अपरान्तानुपल्यास्पलभ्यते न नोपलभ्यते । प्रत्यत्पनाऽनुपन्तस्या नोपन्नभ्यते प्रत्युत्पन्नः। तत्नस्य द्वेतोर्ने द्वि सुभृते प्रत्यत्पन्नानुपन्नश्चिष्पन्नभ्यते न नोपनभ्यते । त्रागत्यनुपन्नस्या नोपलभ्यते श्रागतिः। तत्कस्य हेतोर्न हि सुसूते श्रागत्यनुपलिध-रपखभ्यते न नोपखभ्यते। गत्यनुपच्य्या नोपखभ्यते गतिः। तत्वस्य हेतोर्न हि सुभूते गढानुपलव्यिहपसभ्यते न नोपसभ्यते। खित्यनुपचक्या नोपचभ्यते खितिः। तत्कख हेतोर्न हि सुभृते स्थित्यनुपन्धिरपनभ्यते न नोपनभ्यते। चृत्यनुपन्ध्या नोप-बभ्यते चुतिः। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते चुत्यनुपन्धिक्पनभ्यते न नोपनभ्यते । उपपत्यनुपन्नस्या नोपनभ्यते उपपत्तिः । तत्कस्य हितोर्न हि सुभृते उपपत्यनुपत्तव्यिर्पत्तभ्यते न नोपत्तभ्यते। हान्यन् पल्ट्या नोपलभ्यते हानिः। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते हान्यनुपचित्रद्वाभ्यते न नोपचभ्यते। रुद्धानुपच्य्या नोपचभ्यते र्द्धः। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते रह्यानुपत्तिक्षरपत्तभ्यते न नोपलभ्यते ।

प्रथमास्त्रमिर्श्वस्यत्वस्या नोपनभाते। तत्नस्य हेतोर्न हि सुस्ते प्रथमस्त्रस्यत्पन्नस्थित्यस्यनभाते न नोपनभाते। हितीसा-

सूमिर्स्यत्पलब्या नोपलभ्यते। तत्कस्य हेतोर्न हि सुस्ते दितीयसूम्यनुपचित्रहपसम्यते । हतीयासूसिर्सम्यनुपचळ्या नोप-लभ्यते । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते हतौयभूम्यतुपलिश्चरूपलभ्यते न नोपलभ्यते । चदुर्थीभूमिर्भ्रुम्यनुपल्रुट्या नोपलभ्यते । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते चतुर्घभूस्यनुपलब्धिरूपलभ्यते न नोपलभ्यते। पञ्चमीभूमिर्भ्यम्यनुपल्रक्या नोपलभ्यते। तत्कला हेतोर्न हि सुभृते पञ्चमक्षस्यनुपलिक्षस्पलभ्यते न नोपलभ्यते। षष्टीभूमिर्भस्यनुप-लक्ष्या नोपलभ्यते । तत्कस्य हेतोर्न हि सुक्षते षष्टभुम्यनुपलिश्र-रूपसभ्यते न नोपसभ्यते । सप्तमीस्धिमर्द्रम्यतुपस्थ्या नोपसभ्यते । तत्कसः हेतोर्न हि सुभृते सप्तमधम्यनुपचिश्वरपचभ्यते न नोप-लभाते। त्रष्टमीभृतिभर्त्रमातुपलब्ध्या नीपलभाते। तत्कसा हेतोर्न हि सुभृते त्रष्टमभूम्यत्पस्रस्थिर्पसभ्यते न नोपसभ्यते। नवमी-स्मिर्भ्यस्तपस्ट्या नोपसभ्यते। तत्कस्य हेतोर्न हि सुस्रते नवम-भूम्यनुपलस्थिरपलभ्यते न नोपलभ्यते। दशमीस्मिर्धम्यनुपलस्या नोपलभ्यते। तत्कस्य हेतोने हि सुस्रते दश्रमस्म्यनुपलिस्क्प-जस्यते न नोपलभ्यते ।

कतमा प्रथमास्रमिः कतमा दितीयास्रमिः कतमा हतीया-स्रमिः कतमा चत्रयीस्रमिः कतमा पञ्चमीस्रमिः कतमा षष्ठी-स्रमिः कतमा चप्रमी स्रमिः कतमा श्रष्टमीस्रमिः कतमा नवमी-स्रमिः कतमा द्यमीस्रमिः। चदुतग्रक्षविद्र्यनास्रमिर्गेषस्रमि-रष्टमकस्रमिनिर्द्र्यनस्रमिः स्तनस्रमिवीतरागश्चमिः क्षताविस्रमिः प्रत्येकवृद्धस्रमिर्व्याधिसक्रस्मिर्वद्धस्रमिः।

श्रधाताशून्यतायादितीयास्तिनेषिकभवते । विद्वांश्रन्यताया-दितीयास्तिनेषिकभवते । श्रधात्मविद्वांश्रन्यतायादितीयास्ति-नेषिकभवते । श्रून्यताश्रन्यतायादितीयास्तिनेषिकभवते । महाश्र्न्य-तायादितीयास्तिनेषिकभवते । परमार्थश्र्न्यतायादितीयास्ति-नेषिकभवते । संक्षुतग्रन्यतायादितीयास्तिनेषिकभवते । श्रमंक्षुत-श्र्म्यतायादितीयास्तिनेषिकभवते । श्रव्यन्तग्र्न्यतायादितीयास्ति-नेषिकभवते । श्रवन्दराग्रश्र्न्यतायादितीयास्तिनेषिकभवते । श्रवन-कारग्रन्यतायादितीयास्तिनेषिकभवते । प्रक्रतिश्र्न्यतायादितीयान् स्तिनेषिकभवते । सर्वध्वंश्रुन्यतायादितीयास्तिनेषिकभवते । खलचण्ड्र्यतायादितीयाधिमनीपलभ्यते । श्रन्पलक्षश्र्यताया-दितीयाधिमनीपलभ्यते । श्रभावश्र्यतायादितीयाधिमनीपलभ्यते । सभावग्र्यतायादितीयाधिमनीपलभ्यते । श्रभावस्रभावग्र्यताया-दितीयाधिमनीपलभ्यते ।

श्रधात्मश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । विच्हांश्र्यतायासृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रधात्मविच्हांश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्र्यताश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । महाग्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । परमार्थश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । संक्षतश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रवकृतग्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रवनश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रवत्याश्र्यत्यायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रवनकार्श्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । प्रकृतिश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । सर्वध्यंश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते ।
स्ववष्रश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रवपक्षश्र्यत्यतायासृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रभावश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते ।
स्वभावश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रभावस्वभावश्र्यतायासृतीयाभ्रमिनीपक्षभते । श्रभावश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते ।
स्वभावश्र्यतायाकृतीयाभ्रमिनीपक्षभते ।

श्रधाताश्च्यतायाश्चतुर्थीस् मिनीपलभ्यते । विस्द्रीश्च्यताया-श्चतुर्थीस् मिनीपलभ्यते । श्रध्यात्मविद्धीश्च्यताश्चतुर्थीस् मिनीप-लभ्यते । श्र्व्यताश्च्यतायाश्चतुर्थीस् मिनीपलभ्यते । महाश्च्यताया-श्वतुर्थीस् मिनीपलभ्यते । परमार्थश्च्यतायाश्चतुर्थीस् मिनीपलभ्यते । संस्कृतश्च्यतायाश्चतुर्थीभू मिनीपलभ्यते । श्रसंस्कृतश्च्यतायाश्चतुर्थी- स्विनोपक्षिते । श्रत्यन्तर्यस्यत्यस्यिमिनोपक्षिते । श्रनव-रायस्य्यतायास्रत्यीस्मिनोपक्षिते । श्रनवकारस्यायास्त्यी-स्विनोपक्षिते । प्रकृतिस्यायास्त्यीमूमिनोपक्षिते । सर्वधर्ष-स्यायास्त्र्यीस्मिनोपक्षिते । स्वन्नणस्यतायास्त्यीस्मि-नोपक्षिते । श्रन्तपक्षस्यस्यतायास्त्यीस्मिनोपक्षिते । श्रमाव-स्यायास्त्र्यीस्मिनोपक्षिते । स्वभावस्यत्यीस्मिनोपक्षिते ।

श्रधाताश्र्यतायाः पञ्चमीभूमिनीपज्ञथते । विद्र्ष्यीश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । श्रधाताविद्र्याश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । श्रधाताविद्र्याश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । सदाश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । परमार्थश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । संज्ञतश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । श्रधान्त्रश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । श्रवान्त्रश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । श्रवान्तर्श्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । श्रवतिश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । सर्वधर्षश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । श्रवतिश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वज्ञपश्र्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वत्यत्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वत्यस्थतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वत्यस्थतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वत्यस्थतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वस्त्यतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वस्त्रस्थतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वस्त्रस्थतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वस्त्रस्थतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते । स्वस्त्रस्थतायाः पञ्चमीस्तिनीपज्ञथते ।

श्रधाताश्च्यतायाः षष्टीभृमिनीपस्त्रमते । बिस्ट्रीश्च्यतायाः षष्टीभृमिनीपस्थते । श्रधाताबिस्ट्रीश्च्यतायाः षष्टीभृमिनीप-

लभ्यते । ग्रून्यताग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । महाग्रून्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । परमार्थग्रून्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । संख्यतग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । श्रयंख्यतग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । श्रयंख्यतग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । श्रवतग्र्ग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । श्रवतग्र्ग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । श्रवतग्र्ज्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । सर्वधर्मग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । खलचणग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । श्रवतग्र्ज्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । श्रवपलभग्र्ज्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । खभावग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । स्वभावग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । स्वभावग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते । स्वभावग्र्ज्यतायाः षष्ठीसृमिनीपलभ्यते ।

त्रधाताश्चातायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । विद्दूर्षश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रधात्मविद्द्र्षश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनेनोपक्षभ्यते । त्रधात्मविद्द्र्षश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनेनोपक्षभ्यते । स्ट्यताश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । सद्वातश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रसंक्षतायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रव्यत्तायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । प्रकृतिश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । प्रकृतिश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रव्यक्षश्च्यतायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रव्यक्षभ्वस्त्वन्यत्वायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रव्यक्षभ्वस्त्वन्यत्वायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रव्यक्षभ्वस्त्वन्यत्वायाः सप्तमीस्तिनोपक्षभ्यते । त्रभ्वतिनोपक्षभ्यते ।

खभावग्रन्यतायाः सप्तमीस्धमिनांपजभ्यते । त्रभावखभावग्र्न्यतायाः सप्तमीस्धिनेपजभ्यते ।

त्रधात्मशूत्यताया त्रष्टभीभूमीनोपक्षयते । विदृह्यंशूत्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । त्रधात्मविदृह्यंश्च्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । स्रान्ध्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । महाशूत्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । परमार्थशूत्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । संस्त्रतशूत्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते ।
त्रसंस्त्रतश्च्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । त्रस्तनशूत्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । त्रस्तिनोपक्षयते । त्रस्तिनोपक्षयते । त्रस्तिनोपक्षयते । प्रस्तिनोपक्षयते । प्रस्तिनोपक्षयते । प्रस्तिनोपक्षयते । प्रस्तिनोपक्षयते । प्रस्तिनोपक्षयते । स्त्रस्त्रतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । स्त्रस्त्रतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते ।
त्रत्रपत्त्रतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते । त्रभावश्च्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते ।
त्रस्त्रपत्त्रत्यायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते ।
त्रस्त्रपत्त्रत्यायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते ।
त्रभावस्त्रस्त्रत्यतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते ।
त्रभावस्त्रस्त्रतायाः त्रष्टमीभूमिनोपक्षयते ।

श्रधाताश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । बिहर्द्वाश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रधातावहिद्धांश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रध्यताश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । महाश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । परमार्थश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । संक्षतश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । संक्षतश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रमंत्र्वतश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रमंत्र्वतश्र्यताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रमवाप्रस्थताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रमवाप्रस्थताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रमवाप्रस्थताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रमववाप्रस्थताया नवमीस्धिनोपलभ्यते । श्रमववाप्रस्थताया

नवमीस्मिनीपलभ्यते । प्रक्षतिश्र्यताया नवमीस्मिनीपलभ्यते । स्व्यचर्षश्र्यताया नवमीस्मिनीपलभ्यते । स्वलचणश्र्यताया नवमीस्मिनीपलभ्यते । स्वलचणश्र्यताया नवमीस्मिनीपलभ्यते । स्वत्यपलभाश्र्यताया नवमीस्मिनीपलभ्यते । स्वभावश्र्यत्वाया नवमीस्मिनीपलभ्यते । स्वभावश्र्यत्वाया नवमीस्मिनीपलभ्यते । स्वभावश्र्यताया नवमी-स्मिनीपलभ्यते ।

श्रधात्मग्रस्यताया दशमीभ्रिजिनेपिकस्यते । विदृह्णग्रस्यताया दशमीभ्रिमिनेपिकस्यते । श्रधात्मविदृह्णग्रस्यताया दशमीभ्रिमि-नेपिकस्यते । ग्रस्यताग्रस्यताया दशमीभ्रिमिनेपिकस्यते । महाग्रस्य-ताया दशमीभ्रिमिनेपिकस्यते । परमार्थग्रस्यताया दशमीभ्रिमि-नेपिकस्यते । संकृतग्रस्यताया दशमीभ्रिमिनेपिकस्यते । श्रसंकृत-ग्रस्यताया दशमीभ्रिमिनेपिकस्यते । श्रस्यत्यताया दशमी-श्रमिनेपिकस्यते । श्रम्यद्याया दशमीभ्रिमेनेपिकस्यते । श्रम्यत्यताया दशमीभ्रिमेनेपिकस्यते । श्रक्तग्रस्यताया दशमीभ्रिमेनेपिकस्यते । सर्व्यवस्थरस्यताया दशमीभ्रुमिनेपिकस्यते । खक्षवणग्रस्यताया दशमीभ्रमिनेपिकस्यते । श्रम्यक्षभाग्रस्यताया दशमीभ्रिमेनेपिकस्यते । श्रभावग्रस्यताया दशमीभ्रुमिनेपिकस्यते । खभावग्रस्यताया दशमीभ्रमिनेपिकस्यते । श्रभावखभावग्रस्यताया दशमीभ्रमिनेपिकस्यते ।

तत्त्रस्य हेतोर्न हि सुभूते प्रयमाभूम्यनुपत्रस्थिरपत्रभ्यते न नोपत्रभ्यतेऽत्यन्तविद्यद्भितासुपादाय। न दितीयाभूम्यनुपत्रस्थिरप-त्रभ्यते न नोपत्रभ्यतेऽत्यन्तविद्यद्भितासुपादाय। न दतीयाभूम्यनुप- श्रधात्मस्त्वतया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रिङ्किता-सुगादाय । विद्वर्धास्त्रन्तया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रु-द्वितासुपादाय । श्रध्यात्मविद्वर्धास्त्र्यतया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्वितासुपादाय । स्र्त्यतास्र्त्यतया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । स्रक्षारस्त्रयतया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । स्रक्षारस्त्रयतया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमंक्ष्रतस्त्रयतया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमंक्ष्रतस्त्रयत्या सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमवराय-सन्त्रपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमवराय-सन्त्रया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमवराय-सन्त्रया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमवदास्त्रयाय सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमवकारस्त्रत्यत्या सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । श्रमवकारस्त्रत्यत्वा सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । स्रमवकारस्त्रत्वाया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । स्रमवकारस्त्रत्वाया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । स्रमवकारस्त्रत्वस्त्रवाया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । स्रमवकारस्त्रवाया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपादाय । स्रमवकारस्त्रवाया सन्तपरिपाको नोपक्षभ्यतेऽत्यन्तिवस्रुद्धितासुपा

सुपाद्यः । सर्वधर्मग्र्याया सत्तपरिपाको नोपलभ्यतेऽत्यन्नविग्र-द्वितासुपाद्यः । खलचण्ग्र्याया सत्तपरिपाको नोपलभ्यतेऽत्यन्न-विग्रुद्धितासुपादायः । श्रतुपल्यसग्र्याया सत्तपरिपाको नोपलभ्यते-ऽत्यन्नविग्रुद्धितासुपादायः । श्रभावग्र्यातया सत्तपरिपाको नोप-लभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादायः । खभावग्र्यातया सत्तपरिपाको नोपलभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादायः । श्रभावखभावग्र्यातया सत्त्वपरिपाको नोपलभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादायः ।

श्रधाताश्च्यतया नुद्धचेत्रपरिश्रद्धिनेषिकभ्यतेऽत्यन्तविश्रद्धिता-मुपादाय। बहिद्धांश्रन्यतया बुद्धचेत्रपरिश्रद्धिनीपसभ्यतेऽत्यन्त-विश्रद्धितासुपादाय। श्रधाताविद्धीश्र्न्यतया वुद्धचेत्रपरिश्रद्धि-नीपसभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय। श्ल्यताश्ल्यतया बुद्धचेत्र-परिश्रद्धिनीपनभ्यतेऽत्यन्तविश्रद्धितासुपादाय । महाश्र्न्यतया बुद्धचेत्रपरिग्रुद्धिनेपिलभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय। परमार्थ-श्चातया ब्रुचेचपरिश्रद्धिनीपलभ्यतेऽत्यन्तविश्रद्धितासुपादाय। संज्ञतग्रन्यतया वुद्धचेत्रपरिग्रद्धिनीपन्थतेऽत्यन्तविग्रद्धितास्पा-दाय। त्रमंक्षतग्र्न्यतया बुद्धचेत्रपरिग्रुद्धिनीपनभ्यतेऽत्यनाविग्र-द्धितासुपादाय । श्रत्यनाश्च्यतया बुद्धचेत्रपरिश्रद्धिनीपसभ्यते-ऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय । श्रनवरायश्च्यतया बुद्धचेत्रपरिशुद्धि-नीपनभ्यतेऽत्यन्तविग्रहिद्धतासुपादाय । श्रनवकारग्र्न्यतथा बुद्ध-चेनपरिग्रः द्विनोपचभ्यतेऽत्यन्तविग्रः द्वितासुपादाय । प्रकृतिग्रः स्यतया बुद्धचेचपरिग्रुद्धिनेरिष्तभ्यतेऽत्यन्तविग्रुद्धितासुपादाय। सर्वधर्म-श्र्न्यतया बुद्धचेत्रपरिश्रद्धिनीपसभ्यतेऽत्यन्तविश्रद्धितासुपादाय । ख्वचणग्रस्थतया वुद्धचेचपरिग्रह्विनीपकभ्यतेऽत्यन्तिवग्रद्धिता-सुपादाय । अनुपत्तकग्रस्थतया वुद्धचेचपरिग्रद्धिनीपकभ्यतेऽत्यन्त-विग्रद्धितासुपादाय । अभावग्रस्थतया वुद्धचेचपरिग्रद्धिनीप-कभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय । खभावग्रस्थतया वुद्धचेचपरि-ग्रद्धिनीपकभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय । अभावख्यभावग्रस्थतया वुद्धचेचपरिग्रद्धिनीपकभ्यतेऽत्यन्तविग्रद्धितासुपादाय ।

एवं खबु सुभृते वोधियको महायकः प्रज्ञापार्मितायां चरत्रतुपलक्षयोगेन सर्वधक्षाणां महायानेन सर्व्याकार्ज्ञतायां खाखति॥ •॥

ग्रतसाहस्राः प्रज्ञापार्मिताया द्रममः परिवर्त्तः ॥ • ॥

## श्रय एकादमः परिवर्तः॥

श्रयायुषान् सुस्रुतिर्भगवन्तसेतद्वीचत्। भहायानं महायान-मिति भगवनुचते पदेवासुरमानुषं जोकमभिभ्रयनिर्यास्ति ते नोच्यते महायानमिति। त्राकाश्रममं भगवंसत्याहायानं। यथाकाग्रे अप्रमेयानामसंख्येयानां सत्तानामवकागः। एवसेव भगवन्सिन् महायाने अप्रसेयानामसंख्येयानां सत्तानामवकामः। श्रनेन भगवन् पर्यायेण महायानमिदं बोधियलानां महायलानां। न चाउख महायानखाङ्गमो वा निर्गमो वा खानं वा दृश्यते। नापि पूर्वान्तो नाऽपरान्तो न मधः। तद्यथापि नाम भगवन्नाकाप्रस् नैवागमो वा दृष्यते न निर्गमो वा दृष्यते । न स्थानं दृष्यते । एवसेव भगवन्नस महायानस नैवागम उपसभ्यते न निर्गम उपलब्धते नास्त्रामसुपलभ्यते। तद्ययापि नाम भगवन्नाकाग्रस्य नैव पूर्वाना उपलभ्यते नाऽपरान्त उपलभ्यते न मध्य उपलभ्यते । श्रध्यमतासुपादाय। एवमेव भगवन्नस्य महायानस्य नैव पूर्वान्त उपसम्यते नापरान्त उपसम्यते न मध्य उपसम्यते । श्रध्यसमताया न मिदं भगवन् यदुतमहायानं। तस्मानाहायानं महायानमित्युच्यते।

भगवानाइ। एवमेतत् सुभृते एवमेतन्यहायानिमदं बोधियत्तस्य महासन्तस्य षट्पार्मिताः । दानपारिमता श्रीसपारिमता सान्तिपारिमता वीर्थ्यपारिमता धानपारिमता प्रज्ञापारिमता । इदसुच्यते बोधिसलख महासलख महायानं। पुनर्परं सुभूते वोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं यद्त सर्वधारणीमुखानि सर्वसमाधिसुखानि। ग्ररङ्गम समाधिः। रत्नसुद्रा समाधिः। सिंहविकी डित समाधिः। सुचन्द्र समाधिः। चन्द्रध्यजनेत् समाधिः। सर्वधर्मीाद्गम समाधिः। विजीकितमृद्धं समाधिः। धर्मधातुनियतः समाधिः । नियतध्वजनेतः समाधिः । वज्रः समाधिः । सर्वधर्म-प्रवेशसुद्रा समाधिः। समाधिराजसुप्रतिष्टितः समाधिः। रक्षिप्रसुक्तः समाधिः। बलव्युद्धः समाधिः। ससुद्गतः समाधिः। निक्तिनियत-प्रवेश: समाधि:। श्रधिवचनसंप्रवेश: समाधिः। दिग्विकोिकतः समाधिः। साधारणसुद्रा समाधि। श्रमस्रमोषः समाधिः। सर्वधर्मामनवसरणसागरसुद्रा समाधिः। त्राकाशस्प्रणः समाधिः। वज्रमण्डनः समाधिः। ध्वजायनेयुरः समाधिः। दन्द्रनेतुः समाधिः। श्रोतोऽनुर्गतः समाधिः। सिंहविक्काक्षितः समाधिः। व्यभ्यसाः समाधिः। रणज्ञः समाधिः। वैरोचनः समाधिः। श्रेषेषः समाधिः। श्रनिकेतस्थितः समाधिः। निश्चित्तः समाधिः। विमन्तप्रदीपः समाधिः। त्रनन्तप्रभः समाधिः। प्रभाकरः समाधिः। समन्ताव-भाषः समाधिः। ग्रुद्धपारः समाधिः। विमलप्रभः समाधिः। रतिकरः समाधिः। विद्युत्प्रदीपः समाधिः। ऋचयः समाधिः। श्रजेयः समाधिः। तेजोवती समाधिः। चयापगतः समाधिः। श्रनिद्धः समाधिः। श्रवितर्कः समाधिः। सूर्यप्रदीपः समाधिः। चन्द्रविमत्तः समाधिः। प्रज्ञाप्रदीपः समाधिः। ग्रञ्जपतिभासः समाधिः। श्राजीककरः समाधिः। काराकारः समाधिः। ज्ञानकेतुः समाधिः । वज्जोपमः समाधिः । विक्तस्थितिः समाधिः । समन्तालोकः समाधिः। सुप्रतिष्ठितः समाधिः। रत्नकोटिः समाधिः। वरधर्मसुद्रा समाधिः। सर्वधर्मसमता समाधिः। रतिजहः समाधिः। धर्माद्गतः समाधिः। त्रविकिरणः समाधिः। सर्वधर्म-पद्प्रभेदः ममाधिः। समाचरावकारः समाधिः। श्रचरापगतः समाधिः। त्रारसण्केदनः समाधिः। त्रविकारः समाधिः। श्रप्रकारः समाधिः। नामनियतप्रवेगः समाधिः। श्रनिकेतचारी समाधिः। तिमिरापगतः समाधिः। चारिचवती समाधिः। श्रवतः समाधिः। विषवतीर्णः समाधिः। सर्वगुणसञ्चयगतः समाधिः । खितनिश्चित्तः समाधिः । ग्रुभपुष्पितग्रुद्धिः समाधिः । श्रनन्तप्रतिभानः समाधिः। श्रसमसमः समाधिः। सर्वेधमातिक्रमणः समाधिः। परिच्छेदकरः समाधिः। विमतिविकिरणः समाधिः। निर्धिष्ठानः समाधिः। एकव्यूहः समाधिः। भ्राकाशाभिनिर्हारः समाधिः। एकाकारः समाधिः। त्राकारानवकारः समाधिः। नैर्वेधिकसर्वभवतलापगतः समाधिः। मङ्गेतस्तप्रवेगः समाधिः। गिरिघोषाचरविसुतः समाधिः। व्वत्तनोस्का समाधिः। स्वचण-परिग्रोधनः समाधिः। श्रनभिखचितः समाधिः। सर्व्याकार्वरो-पेतः समाधिः। सर्वदुःखनिर्मिनन्दी समाधिः। श्रचयकरण्डः समाधिः। धारणीमतिः समाधिः। सम्बद्धामिष्यालसंग्रमनः समाधिः। सर्वरोधिवरोधासंप्रमनः समाधिः। विमन्त्रभः समाधिः। मार्वती समाधिः। परिपूर्णचन्द्रविमन्त्रप्रभः समाधिः। विद्युत्राभः समाधिः। महाय्रूहः समाधिः। सर्वाकारप्रभाकरः समाधिः। समाधिसमता समाधिः। अर्जोधिर्जोनययुक्तः समाधिः। अर्णसर्ण सर्व्वसम्बस्तः समाधिः। अर्णसर्ण सर्व्वसम्बस्तः समाधिः। अर्णसर्ण सर्व्वसम्बस्तः समाधिः। अर्विवस्तिनिञ्चित्तः समाधिः। वाक्किविध्यंसनगगनकः समाधिः। आवाग्रासकः समाधिः। अर्वाक्यस्तिनिस्त्रः समाधिः। अर्वाक्यस्तिनिस्त्रः समाधिः। अर्वाक्यस्तिनिस्त्रः समाधिः। इदसुच्यते वोधिसन्तस्य महासन्तस्य महायानं।

पुनरपरं सुश्ते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं। यदुता-ध्याताश्रस्यता। विहर्द्धाश्रस्यता। अध्याताविहर्द्धाश्रस्यता। श्रस्यता-श्रस्यता। महाश्रस्यता। परमार्थश्रस्यता। श्रंखतश्रस्यता। श्रसंकृत-श्रस्यता। श्रस्यन्तश्रस्यता। अनवरापश्रस्यता। श्रन्यतार्थस्यता। प्रकृतिश्रस्यता। सर्वधर्षश्रस्यता। स्वचचणश्रस्यता। श्रन्यत्वस्म-श्रस्यता। श्रसावश्रस्यता। स्वभावश्रस्यता। श्रभावस्रमावश्रस्यता। इर्सुच्यते बोधिसत्तस्य महासत्तस्य महायानं।

पुनरपरं सुभूते बोधियनस्य महायनस्य महायानं। यदुत चलारि सृत्युपस्यानानि। चलारि सम्यकुप्रहाणानि। चलार चिद्धिपादाः। पञ्चेन्द्रियाणि। पञ्चवकानि। सप्तबोध्यक्षानि। श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गः। श्रार्थ्यस्यानि। ध्यानानि। श्रप्रमाणानि। श्रार्द्धप्यसमापत्तयः। श्रष्टौ विमोचाः। न वा उत्तपूर्व्यविहारसमा-पत्तयः। श्रून्यतानिमित्तापणिहितविमोचसुखानि। श्रमिज्ञाः समा-धयः। धारणीसुखानि। द्यतयागतवलानि। चलारि वैशारदानि। चतसः प्रतियस्तिदः। महाकर्षा। श्रष्टाद्यावेणिकवृद्धधर्माः। ददसुच्यते बोधियनस्य महयनस्य महायानं। यत् पुनः सुभूति- रेवमाइ। संदेवमातुषासुरं खोकमभिभ्रयतनाहायानं निर्वासः तीति । कतमञ्च सदेवमानुषासुरुक्तोकः । यदुतकामधातुः । रूपधातुः। त्रारूपधातुः य चेत् सुभूते कामधातुस्त्रथता भविव्यद्वितयता ऋनन्यतथताऽविपरीतो भृतं सत्यं यथाविचत्यो-धुवः प्राथतः। ऋविपरिणामधर्याभावोभविव्यत्नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं खोकमभिभ्रयनिरयास्त्रत्। यस्नात्तर्हि सुभ्रुते कामधातः किच्यतो विठियतः सन्दर्भितः। श्रनित्योऽभ्वोऽमास्रतो विपरिणामधर्मा श्रभावः। तसात्तत्त्राद्यानं सदेवमानुषासुरं क्लोकमभिभ्रयनिर्यास्वति । म चेत् सुभृते रूपधातुस्तवताऽभविष्यत् श्रवितथता श्रनन्यतथता विपरीतो भूतं सत्यं यथावित्रत्योभूवः भाखतः ऋविपरिणामधर्माभावोऽभविखत् । नेदं महायानं सदेव-मानुषासुरं जोकमभिभ्रयनिर्यास्यत् । यसात्तर्हि सुभृते रूपधातुः किल्पितो विठियतः सन्दर्भितः। ऋनित्योऽभ्वोऽभासतो विपरि-णामधमाऽभावससानासायानं बरेवमानुषासुरं स्रोकमभिस्य-निर्यास्ति । य चेत् सुभृते श्राह्म्यधातुस्त्यताऽभविष्यत् । श्रवितथता श्रनन्यतथताऽविपरितं सतं सत्यं यथाविसत्यो धुवः ग्रायतोऽविपरिणामधर्माभावोऽभविखत्। नेदं महायानं सदेव-मानुषासुरं जोकमभिभ्रयनिर्याखत्। तसात्तर्वि सुभ्रते रूपं क खितं विठियतं सन्दर्भितं। ददं सर्व्वमितियमध्वमणायतं विपरिणामधर्म श्रभावस्तसानाहायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिन भ्यनिर्यास्वति । स चेत् सुभूते वेदनात्रवताऽभविष्वद्वितयता-ऽनन्यतयता त्रविपरीतास्ता सत्याययाविस्तत्याधुवाधास्मता त्रवि- परिणामधर्मिणी न खन्वभावोऽभविष्यत् नेदं महायानं सदेव-मानुषासुर्षोकमभिस्यनिर्यास्त्। यसात्तर्हिं सुभूते वेदना-क लिपता विठिथिता सन्दर्भिता। इदं सर्वमिनित्यमध्वमभाश्वतं विपरिणामधर्माऽभावसासामाचायानं सदेवमानुषासुरलोकमभि-भ्यनिर्याति । स चेत् सुभृते संज्ञातयताऽभविश्वद्वितयताऽनन्य-तथताऽविपरीतासतासत्या यथावित्याभुवाभावताऽविपरिणाम-धर्मिणी न खल्नभावोऽभविखनेदं महायानं सदेवमानुषासुरं जोकमिभ्र्यनिर्याखत्। यसान्तर्हि सुभृते मंज्ञाकिस्ता विठियता यन्दर्भिता । इदं यर्वमनित्यमधुवमणाश्वतं विपरिणामधर्माभाव-ससाचाचानं मदेवमानुषासुरं लोकमभिर्धयनिर्याति। म चेत् सुभूते संस्कारास्त्रचाऽभविष्यस्रवितया अनन्यतथा अविपरिभृता-सत्या यथाविन्तत्याध्रवाः प्राप्तता प्रविपरिणामधर्माणः। न खल-भावोऽभविष्यन्नेदं महायानं सदेवमानुषाऽपुरं लोकमभिभ्रय-निर्याखत्। यसात्तर्हि सुभूते संस्काराः किस्पता विठियताः मन्दर्भिताः । ददं सर्वमिनत्यमधुवमशायतं विपरिणामधमाऽभाव-स्तसानाहायानं सदेवमानुषाऽसुरं खोकमभिस्यनिर्याति । स चेत् सुभूते विज्ञानं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भृतं सत्यं यथावित्रत्यं भ्वमगायतमविपरिणामधर्मं न खन्नभावोऽभविखनेदं महायानं मदेवमानुषाऽसुरं जोकमिमस्यनिर्याखत्। यसान्तर्हि सुभूते विज्ञानं कल्पितं विठियतं सन्दर्भितं ददं सर्वमनित्यमध्व-मणास्तरं विपरिणामधर्माऽभावस्तसानाद्वायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिम्रयनियाति !

स चेत् सुभृते चचुस्तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं स्तं सत्यं यथाविक्तत्यं भुवं भायतमपरिणामधर्मः । न खल्लभावो-ऽभविष्यन्नेदं महायानं षदेवमातुषासुरं खोकमभिभ्रयनिर्याखत्। यस्नात्तर्हि सुभूते चतुः कव्यितं विठयितं सन्दर्भितं। इदं सर्व्व-मनित्यमभुवमणास्रतं विपरिणामधर्माभावसस्मानाहायानं सरेव-मातुषासुरं लोकमभिनिर्याति। स चेत् सुक्षते श्रोचं तथा-ऽभविष्यद्वितचाऽनन्यतचाऽविपरीतं भूतं सत्यं चयाविन्नत्यं भूवं ग्रायतमविपरिणामधर्मं न खन्वर्भावाऽभविष्यन्नेदं महायानं षदेव-मानुषासुरं खोकमभिभूयनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभृते श्रोचं क स्थितं विठियतं सन्दर्भितं। इदं सर्व्वमनित्यमभ् वस्राम्यतं विपरिणामधर्माभावस्त्रसानाद्यानं सदेवमानुषासुरं कोकमिन-भूषिनयाति । स चेत् सुभूते प्राणस्याऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथा ऽविपरितं भूतं सत्यं यथाविन्तत्यं भुवं भाखतमविपरिणामधर्म न खल्मावोऽभविष्यनेदं महायानं स्देवमानुषाऽसुरं लोकमिन-भूयनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभृते प्राणं कस्पितं विठियतं सन्दर्भितं। ददं सर्वमनित्यमभुवमभायतं विपरिणामधसाभाव-सासात् सदेवमातुषासुरं जोकमभिम्यनिर्याति । स चेत् सुम्हते जिज्ञा तथाऽभविखद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतासतासत्यायथाव-चित्याभ्वाशायताऽविपरिणामधिषाणी न खल्वभावोऽभवियस्वेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभद्यनिर्यास्यत्। तसानार्षः सुभूते जिज्ञा कल्पिता विठियता सन्दर्भिता। इदं सर्व्यमनित्यम-भ्वमभायतं विपरिणामधक्तीभावस्त्रसावाद्याचानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभ्रयनिर्याति । य चेत् सुभ्रते कायस्वयाऽभिविय्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीताभृतः सत्या यथाविष्तत्याभुवः प्राश्वतोऽविपरिणाम धर्मा खल्नभावोऽभविय्येष्टं महायानं सदेवमानुषाऽसुरं
लोकमिभ्रयनिरयास्त् । तस्मान्तिं सुभ्रते कायः कित्यतो
विठियतः सन्दर्भितः । इदं सर्व्यमिनित्यमभुवमप्राश्वतं विपरिणामधर्म्माभावस्नस्मान्यहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभ्रयनिर्याति ।
य चेत् सुभ्रते मनस्त्रथाऽभविय्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भ्रतं
सत्यं यथाविश्वत्यं भुवं प्राश्वतमितिएणामधर्मं न खल्नभावोऽभविय्येष्टं महायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिभ्रयनिरयास्त् ।
तस्मान्तिं सुभृते मनः कित्यतं विठियतं सन्दर्भितिमदं सर्वमनित्यभुवमप्राश्वतं विपरिणामधर्माभावस्तसान्यहायानं सदेवमानुषासुरं कोकमिभ्रयनिर्याति ।

य चेत् सुभूते रूपन्तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भ्रतं सत्यं यथाविन्तयं धृवं ग्रायतमपरिणामधर्मं न खल्मावोऽभविष्यन्तदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभस्यिनरयास्तत्।
यस्मान्तिं सुभृते रूप किष्णतं विद्यतं सन्दर्भितमिदं सर्वमित्यमध्रवम्गायतं विपरिणामधर्माभावस्मानस्यानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभस्यिनयाति। स चेत् सुभृते ग्रब्दस्याऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भृतः सत्यः यथावसित्याधृवः
ग्रायतोऽविपरिणामधर्मा न खल्मावोऽभविष्येषदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभस्यिनर्यास्तत्। यस्नान्तिं सुभृते ग्रब्दः
कष्णितो विद्यतः सन्दर्भितः ददं सर्वभनित्यमध्रवनग्रायतं

विपरिणामधर्माभावसासानाहायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमभि-भ्रयनिर्याति । स चेत् सुभ्रते गन्धस्तयाऽभविष्यद्वितयाऽनन्यतथा-ऽविपरीतो स्तः सत्यः यथाविन्तत्योधुवः प्राश्वतोऽविपरिणामधर्मा खल्लभावोऽभविष्यसेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूय-निर्याखत्। यसात्तर्हि सुभृते गन्धः किल्यतो विठियतः सन्द-र्भितोऽनित्योऽध्रवाऽप्रायतो विपरिणामधमाभावसासासाहायानं संदेवमानुषासुरं लोकमभिक्षयनिर्याति। स चेत् सुश्वते रसस्तया-अविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतो भूतः सत्यो यथाविनत्योष्रवः प्राश्वतोऽविपरिणामधर्मा न खल्नभावोऽभविख्येषेदं महायानं सदेव-मानुषासुरं स्रोकमिभ्रयनिर्यास्त्। यसान्तर्हि सुभूते रसः कच्चितो विठिथितः सन्दर्भिनोऽनित्योऽधुवोऽभावतो विपरिणाम-धर्माभावससानाद्यानं मदेवमानुषाऽसुरं स्रोकमिर्भूयनिर्धाति। म चेत सुभूते सार्पस्त्रथाभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतो भूतः सत्यो यथावित्रत्यो भवः ग्रास्त्रतोऽविपरिणामधर्मा न खल्लभावो-ऽभविष्येषदं महायानं मदेवमानुषासुरं खोकमभिभुयनिर्यास्यत्। यसात्तर्षि सुस्ते सर्गः निस्तो विठियतः सन्दर्भितोऽनित्यो-ऽभवऽप्रायतो विपरिणामधर्माभावस्त्रसानाहायानं सदेवमानुषासुरं जोकमिभर्यनिर्याति । स चेत् सुभते धर्मास्त्रचाऽभविष्यद्वि-तथाऽनन्यतथाऽविपरीताः सत्यायथाविष्ठत्याभ्वाः ग्रायता अवि-परिणामधर्माः न खल्यभावोऽभविष्येषदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभस्यनिर्याति ।

म चेत् सुस्ते चचुर्विज्ञानं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथा

ऽविपरीतं सतं सत्यं यथाविन्नत्यं भूवं प्रायतमविपरिणामधर्म न खल्मावोऽभविष्यसेदं महायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिभ्रय-निरयासत्। यसात्तर्हि सुभृते चचुर्विज्ञानं कस्पितं विठियतं सन्दर्भितमनित्यश्वमणाश्वतं । विपरिणामधर्माभावसासानाहायानं षदेवमानुषासुरं लोकमभिभ्रयनिर्धाति। स चेत् सुभ्रते श्रोचविज्ञानं तथा भविव्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं सूतं सत्यं वथाविसत्यं भुवं प्रायतमविपरिणामधर्म न खल्वभावोऽभविष्यसेदं महायानं सदेव-मानुषासुरं जोकमभिभ्रयनिर्यास्त्रत्। यस्नात्तर्हि सुभूते श्रोच-विज्ञानं कच्यितं विठियतं सन्दर्भितमनित्यमध्वमणाश्वतं विपरि-णामधर्माभावससानाहायानं सदेवमानुषाऽसरं स्रोकमिर्भय-निर्याति । स चेत् सुभूते घाणविज्ञानन्तयाऽभविखद्वितयाऽनन्य-तथाऽविपरीतं भ्रतं सत्यं यथावित्रत्यं अवं ग्रायतमविपरिणाम-धर्मा न खल्बभावोऽभविष्यसेदं महायानं सदेवमानुषासुरं जोक-मभिमूयनिर्याखत्। यस्नात्तर्हि सुभूते घाणविज्ञानं कस्थितं विडियतं सन्दर्भितमनित्यमध्वमधायतं विपरिणामधमाभाव-सासासहायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिमस्यनिर्याति । स चेत् सुभ्दते जिक्काविज्ञानं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भ्रतं मत्यं यथाविन्नत्यं ध्रुवं ग्रायतमविपरिणामधर्मान खल्बभावो-ऽभविष्यसेदं महायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिभस्यनिर्यास्त् । यसात्तर्हि सुभते जिङ्गाविज्ञानं निल्पतं विटियतं सन्दर्भितम-नित्यमध्रवमग्रायतं विपरिणामधर्माभावस्त्रसान्महायानं सरेव-मानुषासुरं जोकमिभस्यनिर्याति। स चेत् सुस्ते कायविज्ञानं तथाऽभविव्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं स्तं सत्यं यथाविव्यः भुवं गाञ्चतमविपरिणामधर्मं न खन्नभावोऽभविव्यष्टं महायानं सदेवमातुषासुरं न्नोकमिभ्रयिन्रयाच्यत्। यसात्तर्हि सुस्रते कायविज्ञानं कन्पितं विठियतं मन्दर्भितमिनत्यमभुवमगाञ्चतं विपरिणामधर्माभावस्तसान्त्रहायानं सदेवमानुषासुरं क्रोकमिभ्रयनिर्याति। य चेत् सुस्रते मनोविज्ञानं तथाऽभविव्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं स्तं सत्यं यथाविव्ययं भुवं ग्राञ्चतमविपरिणामधर्मः
न खन्नभावोऽभविव्यपेदं महायानं सदेवमानुषासुरं क्रोकमिभस्यनिर्याच्यत्। यसान्तर्हि सुस्रते मनोविज्ञानं कन्धितं विठियतं
सन्दर्भितमिनत्यमभुवमगाञ्चतं विपरिणामधर्माभावस्त्रसान्त्रहायानं
सदेवमानुषासुरं क्रोकमिभ्रयनिर्याति।

स चेत् सुस्रते चचुःसंस्पर्भस्याऽभविव्यद्वितयाऽनन्यतथाऽविप् रीतो स्तः सत्यो यथाविक्तयो श्रुवः ग्राञ्चनोऽविपरिष्णमधर्मा न स्वन्नभावोऽभविव्यष्टदं महायानं सदेवमानुषासुरं कोकमिभस्य-निर्यास्थत्। यस्मान्तिं सुस्रते चचुःसंस्पर्गः किष्पतो विठिषतः सन्दर्भितोऽनित्योऽश्रुवोऽग्राञ्चतो विपरिष्णमधर्माभावस्तस्यान्यहायानं सदेवमानुषासुरं कोकमिभस्यनिर्याति। स चेत् सुभते श्रोवसंस्पर्भ-स्वषाऽभविव्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतो स्तः सत्यो यथाविक्तयो भृवः ग्राञ्चतोऽविपरिष्णामधर्मा न खन्नभावोऽभविव्यष्टदं महायानं सदेवमानुषाऽसुरं कोकमिभस्यनिर्यास्थत्। यस्नान्तिं सुस्रते श्रोवसंस्पर्भः किष्पतो विठिषतः सन्दर्भितोऽनित्योऽश्रुवोऽग्राञ्चतो विपरिष्णमधर्माभावस्यसान्यहायानं सदेवमानुषासुरं कोकमिन- भ्यनिर्याति । स चेत् सुभ्रते प्राणसंस्तर्भात्वयाऽभवियद्वितथा-ऽनन्यतथाऽविपरीतो भूतः भत्यो यथाविष्वत्यो भूवः गाम्रतोऽवि-परिणामधर्मा न खल्वभावोऽभविक्येषेदं महायानं सदेवमानुषासुरं बोकअभिभ्यनिरयास्त्। यसात्तर्हि सुभृते घाणसंखर्भः कस्पितो विटियतः सन्दर्भितो नित्यो भ्वोऽप्राश्वतो विपरिणामधर्माभाव-सामानाहायानं सदेवमानुषाऽसुरं स्रोकमिभः यनिर्याति । स चेत् सुभ्रते जिक्कासंस्पर्भस्वयाऽभविष्यद्वितयाऽनन्यतयाऽविपरीतो भूतः सत्यो यथावित्रत्यो भ्वः प्राश्वतोऽविपरिणामधर्मा न खन्नभावो-ऽभविष्येषेदं मद्यायानं सदेवमानुषासुरं लोकामभिश्चयनिर्यास्त । यस्रात्तर्दि सुभृते जिज्ञासंस्पर्भः कल्पितो विठियतः सन्दर्भितौ-ऽनित्योऽभ्रवोऽभायतो विपरिणामधमाऽभावस्तसानाहायानं सदेव-मानुषासुरं खोकमभिभ्रयनिर्याति । स चेत् सुभ्रते कायसंखर्भ-खायाऽभविष्यदवितयाऽनन्यतयाऽविपरीतो सृतः सत्यो यथाविन्नत्यो भ्रवः प्रायतोऽविपरिणामधर्मा न खल्नभावोऽभविव्यत्। यस्मात्तर्हि सुभृते कायसंखर्भः कल्पितो विठियतः सन्दर्भितोऽनित्योऽभ्वो-ऽभायतो विपरिणामधर्माभावससानाहायानं सदेवमानुषासुरं कोकमभिस्यनिर्याति। स चेत् सुस्रते मनःसंसर्गस्तयाऽभविव्यद्वि-तथाऽनन्यतथाऽविपरीतो स्रतः मत्यो यथाविस्तत्यो भृवः ग्राम्यतो-ऽविपरिणामधर्मा न खल्बभावोऽभविष्येषेदं महायानं सदेवमानुषा-असरं कोकमिभःयनिर्याखत्। यसामार्हि सुभःते मनःसंसर्णः किव्यतो विठिचितः सन्दर्भितोऽनित्योऽभुवोऽभाश्वतो विपरिणाम-धर्माभावस्त्रसानाहायानं सदेवमातुषाऽसुरं खोवमभिम्रयनिर्धाति ।

स चेत् सुभृते चचुःसंसार्गप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथा-ऽनन्यतथाऽविपरीतं स्वतं सत्यं यथाविद्यत्यं भृवं वाश्वतमविपरि-णामधर्मा नखन्नभावोऽभविष्येषेदं महायानं मदेवमानुषाऽसुरं स्रोकमिभ्रयनिर्याखत्। यस्रात्तर्हि सुभ्रते चनुःसंसर्गप्रव्ययवेदितं किच्यतं विठियतं सन्दर्भितमनित्यमध्वमगावतं विपरिणामधर्मा-भावस्तसान्त्रहायानं मदेवमानुषासुरं खोकमभिभ्रयनिर्धाति। म चेत सुभू ते श्रोचसंस्प्राप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथा-ऽविपरीतं भूतं मत्यं यथाविन्नत्यं भूवं भाषतमविपरिणामधर्मा न खलभावोऽभविष्येषदं महायानं मदेवमानुषाऽसुरं खोकमभिभूय-निर्याखत्। यसात्तर्हि सुस्तते श्रोचसंस्पर्णप्रत्ययवेदितं किस्यतं विठिथितं यन्दर्भितमनित्यमध्र वस्रायतं विपरिणामधर्माभाव-ससानाहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिस्यनियाति। स चेत् सुम्रते वाणसंस्पर्धप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविप-रीतं स्तां चत्यं यथाविन्नत्यं अवं ग्रायतमविपरिणामधर्मं न खल्नभावोऽभवियखेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूय-निरयासत्। यसात्तर्हि सुभ्द्रते प्राणमंस्पर्पप्रययवेदितं कस्पितं मन्दर्भितमनित्यमध्वमधायतं विपरिणामधर्माभाव-सामानाहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्याति। स चेत् सुभूते जिज्ञासंस्पर्भप्रवयवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथा-ऽविपरीतं सतं सत्यं यथाविन्नत्यं अवं ग्रायतमविपरिणामधर्मा न खल्नभावोऽभविख्येषदं महायानं मदेवमानुषासुरं लोकमभिभ्रय-निरयास्यत्। यसात्तर्हि सुभृते जिज्ञासंस्पर्भप्रत्ययवेदितं किस्पतं

विठियतं बन्दिभितमित्यमभुवमगायतं विपरिणामधामांभावससान्यहायानं घरेवमात्वासुरं खोकमिभ्रुयनिर्याति। घ चेत् सुस्ते
कायसंस्प्रणेप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितयाऽनन्यतथाऽविपरीतं
भूतं षत्यं यथाविस्त्यं भुवं ग्रायतमविपरिणामधर्मं न खल्मावोऽभविष्यदे महायानं घरेवमात्तुषासुरं खोकमिभ्रुयनिर्याखत्।
यस्मात्ति सुभूते कायसंस्प्रणेप्रत्ययवेदितं किष्पतं विठियतं
सन्दर्भितमित्यमभुवमणायतं विपरिणामधर्माभावससान्ययायानं
सदेवमात्त्वासुरं खोकमिभ्रुयनिर्याति। घ चेत् सुभूते मनःसंस्प्रणेप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भृतं मतःसंस्प्रणेप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भृतं मतःसंस्प्रणेप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भृतं मतःसंस्प्रणेप्रत्ययवेदितं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भृतं मतः
स्यावित्यः भुवं ग्रायतमविपरिणामधर्मं न खल्मावोऽभविष्यखेदं
महायानं घरेवमात्त्वासुरं खोकमिभ्रुयनिर्याखत्। यसात्तिः
सभ्रते मनःसंस्प्रणेप्रत्ययवेदितं किष्पतं विठियतं सन्दर्भितमिनत्यसभ्रवमगायतं विपरिणामधर्माभावस्तस्यान्यस्यानं सर्वमात्त्वासभ्रवमगायतं विपरिणामधर्माभावस्तस्यान्यस्यानं सर्वमात्त्वाऽस्रं सोकमभिभ्र्यनिर्याति।

य चेत् सुसते पृथिवीधात्स्त्रणाऽभविव्यद्वितणाऽनन्यत्याऽविपरीतो स्तः सत्यो यथाविस्त्यो ध्रुवः प्रायतोऽविपरिणामधर्मा न खन्तभावोऽभविव्यवेदं महायानं सदेवमात्रषाऽसरं कोकमभिश्चयनिर्यास्त्रत् । यसान्ति सुस्ते पृथिवीधातः कव्यितो
विठियितः सन्दर्भितोऽनित्योऽध्रुवोऽप्रायतो विपरिणामधर्माऽभावस्तस्मान्याचां सदेवमात्रषाऽसुरं कोकमभिश्चयनिर्याति । स चेत्
सुभ्रतेऽस्थात्स्त्रणाऽभविव्यद्वित्याऽनन्यत्याऽविपरीतो स्तः सत्यो
यथाविस्त्रयो ध्रुवः प्रायतोऽविपरिणामधर्मा न खन्त्रमावोऽभविव्य-



खेदं महायानं पदेवमानुषासुरं खोकमिभ्रयनिर्याखत्। तसा-त्तर्हि सुक्षतेऽत्यातुः किलाते विठयितः सन्दर्भितोऽनित्योऽभ्रवो-ऽग्रायतो विपरिणामधर्माऽभावसस्मान्यस्यानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभृयनिर्याति । म चेत् सुभृते तेजोधातुस्त्रयाऽभविय्यद्वि-तथानन्यतथाऽविपरीतो भूतः सत्यो यथावन्तित्योऽभ्वः गाश्वतो-ऽविपरिणामधर्मा न खल्यभावोऽभविष्येषेदं महायानं सदेवमानुषाsसुरं स्रोकमिभयुयनिर्यास्त् । यसात्तर्हि सुभूते तेजो धातुः काल्यतो विठियतः सन्दर्भितोऽनित्योऽभ्वोऽभायतो विपरिणाम-धर्माः आवस्त्रसान्त्रहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिश्वयनिर्याति। स चेत् सुस्रते वायुधातुस्त्रयाऽभविष्यद्वितयाऽनन्यतयाऽविपरीतो भूतः सह्यो यथाविष्वत्यो भूवः प्राश्वतोऽविपरिणामधर्मा न खन्नभावोऽभविष्येषेदं महायानं सदेवमानुषाऽसुरं क्रोकमिभस्य-निर्याखत्। यसात्तर्हि सुभूते वायुधातुः किस्पतो विठियतः सन्दर्भितोऽनित्योऽध्र,वोऽप्राश्वतो विपरिणामधर्माभावससानाहायानं सदेवमानुषाऽसुरं जोकमिभस्यनिर्याति । स चेत् सुभूते त्राका प्रधातु स्वया उभविष्यद्वितया उनन्यतया उविपरीतो भृतः सत्यो ययाविष्यो भ्रवः प्राश्वतोऽविपरिणामधर्मा न खल्बभावो-ऽभविष्येषेदं महायानं पदेवमानुषासुरं जोकमभिम्र्यनिर्यास्यत्। यसान्तर्हि सुभृते त्राकाश्रधातुः किलातो विठियतः सन्दर्भितो-ऽनित्योऽभुवोऽभाश्वतो विपरिणामधर्माभावसासान्यहायानं सदेव-मानुषासुरं लोकमभिश्वयनिर्याति ।

स चेत् सुभूते विज्ञानधातुम्तयाऽभविब्बद्वितयाऽनन्यतया-

ऽविपरीतो स्तः मत्यो यथाविसत्यो ध्रुवः प्राश्वतोऽविपरिणामधर्मा न खल्लभावोऽभविष्यखेदं महायानं मदेवमानुषाऽपुरं खोकमभि-भ्रयनिर्याखत्। यसात्ति सुभ्रते विज्ञानधातुः कल्पितो विठयितः सन्दर्भितोऽनिखोऽभ्रवोऽभ्रायतो विपरिणामधर्माऽभावस्तसानाहा-थानं सदेवमानुषाऽसुरं लोकमभिभ्रयनिर्याति । स चेत् सुभ्रते श्रविद्यातयाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतो सता सत्यायथा-विज्ञत्याभुवाग्राश्वताऽविपरिणामधर्मा न खल्लभावोऽभविख्रेषेदं महायानं मदेवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यासन्। यसात्तर्हि सुभृते श्रविद्या किस्पिता विठियिता सन्दर्भिताऽनित्याऽभ्वा-ऽप्रायताविपरिणामधर्मिणी श्रभावसस्मान्यदायानं सदेवमानुषा-**ऽसुरं खोकमभिम्धयनिर्याति । स चेत् सुम्हते संस्कारास्त्रथा**-भविष्यद्वितयाऽनन्यतयाऽविपरीताभृताः मत्याययाविन्तत्याभृवाः ग्रायता पविपरिणामधर्माणो न खब्बभावोऽभविख्णेदं महायानं मदेवमानुषाऽसुरं स्रोकमभिभ्रयनिर्यास्त् । यसात्तर्हि सुभूते संस्काराः किल्पता विठियताः सन्दर्भिताः श्रनित्याऽभ्वाऽभाशता विपरिणामधर्माणोऽभावसस्मान्महायानं सदेवमानुषाऽसुरं स्रोक-मिभस्यनिर्याति । स चेत् सुस्ते विज्ञानं तथाऽभविष्यद्वितयाः Sनन्यतथाऽविपरीतं स्वतं सत्यं यथाविश्वत्यं भुवं ग्राश्वतमविपरिं-णामधर्म न खल्वभावोऽभविष्येषेदं महायानं सदेवमानुषाऽसरं लोकमभिभ्रयनिरयास्यत्। यस्नान्तर्हि सुभ्रते विज्ञानं कल्पितं विठियतं सन्दर्भितमनित्यमध्वमणात्रतं विपरिणामधर्माऽभाव-सुसानाहायानं सदेवमानुषाऽसुरं स्रोकमिमिनर्याति । स चेत्

सुभृते नामकृपं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भृतं सत्यं यथावित्रयं भ्रवं भाषातमविपरिणामधर्म न खन्वभावोऽभविष्येषहं महायानं सदेवमानुषासुरं खोकमिभस्यनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभृते नामरूपं कल्पितं विठयितं सन्दर्भितमनित्यमञ्जनमञाञ्चतं विपरिणामधमाऽभावससामाहायानं सदेवमानुषासुरं जोकमिन भूयनिर्याति । स चेत् सुभृते षड़ायतनं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्य-तथाऽविपरीतं सतं सत्यं यथाविन्तत्यं भूवं ग्रायतमविपरिणामधर्म न खल्नभावोऽभविष्यखेदं महायानं सदेवमानुषाऽसुरं लोकमभि-भूयनिर्यास्थत्। यसात्तर्हि सुस्रते षड्यातनं कल्पितं विठियतं यन्दर्भितमनित्यमध् वमगायतं विपरिणामधयाभावसतसानाहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिश्वयनिर्याति । स चेत् सुश्रुते स्पर्ध-स्तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतो भूतः सत्यो यथाविसत्यो भ्रवः ग्रायतोऽविपरिणामधमां न खल्बभावोऽभविष्यणेदं महायानं गरेवमानुषासुरं खोकमिमस्यनिरयास्त । यसात्तर्हि सुभूते सर्थः किल्पितो विठियितः सन्दर्भितोऽनित्योऽध्वोऽग्राञ्चतोऽविपरिणाम-धर्माऽभावससामाहायानं सदेवमानुषाऽसुरं खोकमभिभःयनिर्याति। स चेत् स्थते वेदनातथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीताभूता-सत्यायथावनित्याभ्वा प्राश्वताऽविपरिणामधिर्मणी न खलभावो-ऽभविखषेदं महायानं सदेवमानुषाऽपुरं खोकमभिभः यनिर्याखत्। यसात्तर्हि स्परते वेदनाकिल्यताविठयितासन्दर्भिताऽनित्याऽभ्वा-ऽज्ञायताऽविपरिणामधर्मिणी श्रभावसासानाहायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिमस्यनिर्याति । म चेत् सुभूते त्यात्याऽभविष्यद्वि-

तथाऽनन्यतथाऽविपरीतासृतासत्यायथावित्रत्याभ् वाग्राश्वताऽविपरि-णामधर्मिणी न खन्नभावोऽभविष्यसेदं महाधानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभ्रयनिर्यास्त्। यसात्तर्हि सुभ्रते त्रणाकिनाविठ-चितासन्दर्भिताऽनित्याऽभ्वाऽप्रायताविपरिणामधर्मिणी स्रभाव सासानाहायानं सदेवमानुषाऽसुरं खोकमिमस्यनिर्याति । स चेत् सुभूते जपादानं तथाऽभविष्यद्वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतं भ्रतं सत्यं यथाविस्तत्यं ध्रुवं ग्राश्वतमविपरिणामधर्मं न खल्वभावो-ऽभविष्यस्दं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्तत । यसात्ति सुभूते उपादानं किस्पतं विठिधतं सन्दर्भितमनित्य-मध्वमणायतं विपरिणामधर्माऽभावस्तसान्महायानं सदेवमानुषा-सुरं जोकमभिभ्रयनिर्याति। स चेत् सुभ्रते भवस्त्रयाऽभविष्यद्वि-तथाऽनन्यतथाऽविपरीतो स्तः सत्यो यथाविनत्यो ध्वः प्रायतो-ऽविपरिणामधर्मा न खल्नभावोऽभविखर्षेदं महायानं सदेवमानुषा-सुरं लोकमभिभ्रयनिर्यास्वत्। यसान्तर्हि सुभ्रते भवः कल्पितो विठियतः मन्दर्भितोऽनित्योऽभ्वोऽभायतो विपरिणामधर्माभाव-स्तसान्महायानं घरेवमानुषाऽसुरं लोकमिमस्यनिर्धाति । स चेत जातिस्तथाऽभविव्यद् वितथाऽनन्यतथाऽविपरीतासृतामत्या-यथावित्रत्याभ्रवाशायताऽविपरिणामधिर्मणी न खल्वभावोऽभविष्य-खेदं महायानं सदेवमानुषासुरं खोकमभिश्चयनिर्यासन्। यस्नात्तर्हि सुभूते जातिः किल्पताविठियतासन्दर्भिताऽनित्याऽभ्रवाऽभाश्वता श्रभावस्तसात्महायानं सदेवमानुषाऽसरं विपरिणामधर्मिणी कोकमभिभ्रयनिर्वाति। म चेत् सुभ्रते जरामर्षं तथाभविष्यद्वि- तथाऽनन्य तथाऽविपरीतं भ्रतं सत्यं यथाविल्त्यं ध्रुवं प्राध्यतमविपरिणामधर्मं न खन्नभावोऽभवित्यषेदं महावानं सदेवमानुषासुरं
कोकमभिश्वयिनर्यास्थत्। यसान्तर्षि मुश्तते जरामरणं किल्पतं
विठियतं सन्दर्भितमनित्यमधृवमप्राध्यतं विपरिणामधर्माभावस्तसान्यहायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमभिश्वयनिर्याति।

म चेत सुभूते दानपार्भिताऽभविख्येषेदं महायानं सदेव-मानुषासुरं ज्ञोकमिमस्यिनिर्यासत्। यस्मान्तर्हि सुभूते दान-पार्मिताऽभावो न भावसासान्यसायानं सदेवमानुषासुरं खोक-मिभस्य निर्वाति। स चेत् सुभःते ग्रीलपार्मिताभावोऽभविष्येषेदं महायानं सदेवमानुषासुरं जोकमिमस्यनिर्यास्त । यसानिर्ह स्भते शीलपारमिताऽभावो न भावसासान्त्रहायानं सदेवमात्रषा-ऽसुरं लोकमभिभ्रयनिर्याति। म चेत् चान्तिपारमिताभावो-ऽभविक्षेष्टं महायानं सदेवमानुषाऽसरं लोकमभिभूयनिर्वास्तत् । यसात्तर्हि सुभूते चान्तिपार्मिताऽभावो न भावसासानाहायानं मदेवमानुषासुरं कोकमिभद्यनिर्यात । स चेत सुभृते वीर्य-पार्मिताऽभावोऽभावोऽभविष्येष्टं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिस्यनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभूते वीर्थपार्मिता-ऽभावो न भावसत्सानाहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूय-निर्याति । स चेत् सुभृते धानपार्मिताऽभावोऽभविष्यसेदं महायानं बदेवमानुषासुरं जोकमिभः यनिर्यास्त । यसानि हि सुभृते ध्यानपार्मिताऽभावो न भावस्तस्तान्त्रहायानं। सदेव-मानुषाऽसुरं खोकमभिभ्रयनिर्याति। स चेत् सुभूते प्रज्ञापार-

मिताभावोऽभविख्छेदं महायानं घटेवमानुषासुरं खोकमिभस्य-निर्यास्थत्। यसात्तर्षि सुभृते श्रज्ञापारमिताऽभावो न भाव-स्तसान्त्राद्यानं सदेवमानुषासुरं खोकमिभस्यनिर्याति।

स चेत् सुभूते प्रधाताश्च्यताभावोऽभविष्यसेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभ्रयनिर्यास्तत् । यसान्तर्हि सुभ्रते श्रथाताशून्यताऽभावो न भावस्तसानाद्यायानं सदेवमानुषासुरं क्षोकमभिभ्रयनिर्याति। य चेत् सुभ्रते विद्वाग्रूत्यताभावो-ऽभविख्येषेदं महायानं घदेवमानुषासुरं खोकमिमस्यिनिर्यास्यत्। यसात्तर्षि सुभूते वर्षिद्वीग्र्न्यताऽभावी न भावस्तसानादायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमभिम्धयनिर्याति। स चेत् श्रधाताविद्धी-शून्यताभावोऽभविक्षेषेदं महायानं सदेवमानुषासुरं खोकमभि-भृयनिर्यास्थत्। यसात्तर्हि सुभृते श्रधाताविहर्द्वाग्रस्यताऽभावो न भावस्त्रसान्मशयानं सदेवमानुषासुरं कोकमभिभःयनिर्याति। स चेत् सुस्रते शून्यताशून्यताभावोऽभविष्यषाभावो नेदं महायानं बदेवमानुषासुरं खोकमभिभ्रयनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभ्रते शुन्यताशुन्यता श्रभावो न भावसस्मान्यहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभ्रयनिर्याति । स चेत् सुभ्रते महाश्र्स्यताभावोऽभवि-खखाभावो नेदं महायानं मदेवमानुषासुरं कोकमभिभूषनिर्यास्त्। यसात्तर्हि सुश्रुते महाग्रुन्यता श्रभावो न भावससानाहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभ्ययनिर्याति । स चेत् सुभूते परमार्थ-शूत्यताभावोऽभविष्यधाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं खोक-मिश्चयनिर्यास्त्। यसान्तर्हि सुभूते परमार्थग्रून्यता श्रभावी न भावसासात्राहायानं सदेवमानुषासुरं खोकमिमस्यनिर्याति। म चेत सुसूते संक्षातशुन्यताभावोऽभविष्यषाभावो नेदं महायानं मदेवमान्षासुरं खोकमभिभ्रयनिर्यास्त । यसान्तर्हि सुभ्रते संस्कृतश्चनता अभावो न भावसासान्यहायानं सदेवसानुषासुरं कोकमभिभूयनिर्याति। स चेत सुभूते श्रमंक्षतग्र्न्यताभावो-ऽभविष्यणाऽभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं खोकमभिभ्रय-निरचाखत । यसात्तर्षि सुभृते त्रसंख्वतग्र्न्यता त्रभावो न भाव-सत्मानाहायानं सदेवमान्षास्रं खोकमभिभूयनिर्याति । स चेत सुभृतेऽत्यन्तग्रुन्यताभावोऽभविष्यषाभावो नेदं महायानं सदेव-मानुषासुरं लोकमभिभुयनिर्यास्त । यसात्ति सुभृते श्रयन-श्रुन्यता श्रभावो न भावसासानादायानं सदेवमानुषासुरं खोक-मभिभूयनिर्याति। स चेत् सुभूते अनवरायशून्यताभावोऽभविष्णा-भावो नेहं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्त् । यसात्तर्हि सुभूते अनवरायश्चन्यता अभावो न भावस्तुसान्त्रहायानं सदेवमानुषासुरं खोकमिभस्यनिर्याति। स चेत् सुभृते अनवकार-श्रन्यताभावीऽभविष्यसाभावी नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं स्रोक-मभिभुयनिर्यास्त्। यसात्तर्हिसुमृते श्रनवकार्ग्यन्यता श्रभावो न भावसासासादायानं सदेवमानुषासुरं खोकमभिभः यनिर्याति । म चेत् सुस्रते प्रकृतिशून्यताभावोऽभविष्यणाभावो नेदं महायानं यदेवमानुषासुरं लोकमभिभ्रयनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभूते प्रकृतिश्चिता श्रभावो न भावस्तसात्महायानं सदेवमानुषासुरं बोकमिभस्यनियाति। स चेत सुस्ते सर्वधर्मग्रान्यताभावी-

ऽभविष्यसाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिभस्य-निर्याखत्। यसात्तर्हि सुभृते सर्वधर्माश्च्यता श्रभावो न भाव-सामानाहायानं मदेवमानुषासुरं लोकमभिभूय निर्याति । स चेत् सुभूते खलचणग्रुन्यताभावोऽभविष्यणाभावो नेदं भद्यागं सदैव-मानुषासुरं क्रोकमभिभूयनिरयास्यत्। यस्नात्तर्हि सुभुते खबचण-शून्यता श्रभावो न भावसासात्राचाहायानं मदेवमानुषासुरं स्रोक-मभिभ्र्यनिर्याति । स चेत् सुभ्रते अनुपक्षभाश्र्न्यताभावोऽभवि-थ्यसाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं कोकमभिभूयनिर्यास्थत्। यसात्तर्हि सुभूते श्रनुपलक्षश्चाता श्रभावो न भावस्तसानाहा-यानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभस्यनिर्याति। स चेत् सुभूते ऽभावग्रून्यताभावोऽभविष्यषाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्थत्। यस्नात्तर्हि सुभृते श्रभावग्रस्थता श्रभावो न भावसासानाहायानं सदेवमानुषासुरं खोकमिम्य-निर्यास्त । य चेत् सुभृते स्वभावग्र्न्यताभावोऽभविष्यसे दं महायानं सदेवमानुषासुरं खोकमभिश्वतनिर्याखत्। यसात्तर्धि सुभाते खभावग्रान्यता श्रभावो न भावसस्मानाहायानं सदेव-मानुषासुरं स्रोकमभिम्रयनिर्याति । स चेत् सम्रते अभावस्रभाव-शुन्यताभावो भविष्यखेदं महायानं घदेवमानुषासुरं लोकमभि-भ्रयनिर्यास्त् । यसात्तर्हि सुभृते श्रभावस्रभावस्त्रयता श्रभावो न भावसासानाद्यानं मदेवमातुषासुरं स्रोकमभिम्रयनिर्याति ।

स चेत् सुभूते चलारिस्रत्युपस्थानानि भावोऽभविव्यसामावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिरयास्त् । यसान्तर्हि



सुभूते सृत्युपस्थानानि श्रभावो न भावस्तस्मान्महायानं परेव-मानुवासुरं चोकमिम्भूयनिर्याति । स चेत् सुभूते सम्यक्प्रहा-णानि भावोऽभविद्यसाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं क्रोक-मभिभूयनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभूते सम्यन्प्रमाणानि श्रभावो न भावसासासाहायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभूयनिर्याति। म चेत् सुभूते ऋद्भिपादाभावोऽभविव्यलाभावो नेदं मह्यानं बरेवमानुवासुरं क्षोत्रमिभूयनिरवास्त् । यस्रान्तिः स्भूते स्टिन्धिः पादा श्वभावो न भावस्तुसान्महायानं घदेवमानुषासुरं लोकमिन-भूयनिर्वाति। य चेत् सुभूते इन्द्रियाणिभावोऽभविव्यणाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं स्रोकमिभूयनिरयास्त् । यस्नात्तर्हि सुभूते दुन्द्रियाष्यभावस्तसानाद्यां बदेवमानुषासुरं स्रोक-मिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते वज्ञानि भावोऽभविष्यखाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभूयनिरयास्वत्। यसान्तर्हि सुभूते बलान्यभावो न भावसस्मानाहायानं सदेवमानुषासुरं बोकमिभूयनिर्याति। च चेत् स्रभूते बोध्यङ्गानिभावोऽभविष्यणा-भावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिभूयनिर्यास्तत्। यस्रात्तर्हि सुभूते बोधङ्गान्यभावो न भावोस्तस्रान्यहायानं बदेवमानुषासुरं स्रोकमिम्यूयनिर्याति । स चेत् सुभूते भागीं-भावोऽभविष्णाभावो नेदं महायानं सदेवमानुषासुरं लोकमिन भूयनिरयास्वत्। यसात्तर्षि सुभूते मार्गोऽभावो न भावस्तसात्राहा-यानं मदेवमानुषासुरं स्रोकमिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते त्रार्थमत्यानि भावोभऽविष्यषाभावो नेदं महाचानं सदेवमानुषासुरं जोकमभिभ्रयनिर्याखत्। यसान्तर्हि सुभूते त्रार्यमळान्यभावो न भावससानाहायानं स देवमानुषासुरं स्रोकमिभस्यनिर्याति । स चेत् सुभूते धानानि भावोऽभविखन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं स्रोतमभिभ्र्यिनरयास्त् । यसात्तर्हि सुभ्रते धानान्यभावो न भावसासात्महायानं स देवमानुषासुरं लोकमिन-स्यनिर्याति । स चेत् सुस्ते अप्रमाणानिभावोऽभविष्यन्ताभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिरयास्त्र । यसा-त्तर्षि सुभूते अप्रमाणान्यभावो न भावस्तस्नान्यस्थानं स देव-मानुषासुरं खोकमभिभूयनिर्याति । यसात्तर्हि सुभूते त्रारूय-यमापत्तयो भावोऽभविष्यन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषा-सुरं जोकमभिभूयनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभूते त्राह्णसमा-पत्तयोऽभावो न भावससानाहायानं स देवमानुषासुरं लोक-मभिस्यनिर्याति। स चेत् सुस्ते विमोचाभावोऽभविव्यदाभावो नेदं महायानं च देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्त्र । यसान्तर्षि सुस्ते विमोचा श्रभावो न भावस्तसान्त्रहायानं स देवमानुषासुरं खोकमिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते अनुपूर्व-विचारसमापत्तयो भावोऽभविखनाभावो नेदं महायानं स देव-मानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्थत्। यसान्तर्हि सभूतेऽनुपूर्व-विचारसमापत्तयो भावो न भावनतसात्मचायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभ्र्यनिर्याति । स चेत् सुभ्रते श्र्त्यतानिमिन्ताप्रणिहित-विमोच सुखानि भावोऽभविष्यनाभावो नेदं महायानं स देवमान-षा सरं को कमिभस्य निर्यास्यत्। यसान्तर्ति स्मते श्रून्यता- निमित्ताप्रणिहित विमोचसुखान्यभावो न भावसस्मान्यहायानं म देवमानुषासुरं लोकमिमस्यनियाति । म चेत् सुस्तेऽभिज्ञा भावोऽभविख्यवाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं कोकमभि-भ्यनिरयास्त । यसात्तर्हि सुभृते श्रभिज्ञाऽभावो न भावससा-काशायानं स देवसानुषासुरं खोकमिमस्यनियाति। स चेत् स्भृते समाध्यो भावोऽभविव्यन्नाभावो नेदं महायानं स देव-मानुषासुरं कोकमिभ्रयनिर्यास्त । यसात्तर्हि सुभ्रते समा-धचोऽभावो न भावसासानाहायानं स देवमानुषासुरं खोकमभि-भूयनिर्याति। स चेत सुभूते धारणीमुखानि भावोऽभविय्वना-भावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभूते धार्णीसुखान्यभावो न भावससानाहायानं स देवमातुषासुरं कोकमभिभूयनिर्याति । स चेत सुभूते तथा-गतवलानि भावोऽभवियानाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिस्यनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुस्ते तथागतवलान्यभावो न भावससानाहायानं स देवमानुषासुरं सोकमभिभूयनिर्याति। म चेत् सुभ्रते वैशारद्यानि भावोऽभविष्यसेदं महायानं स देव-मातुषासुरं खोकमभिभ्यनिर्याखत्। यसात्तर्हि सुभ्रते वैग्रार-धान्यभावी न भावसासानाहायानं स देवमानुषासुरं खोकसभि-स्यनिर्याति । स चेत् सुस्ते प्रतिसम्बिद्रोभावो अभविश्वनाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्यत्। षसात्तर्हि सुमृते प्रतिषम्बिदोऽभावो न भावससावाहायानं स देवमानुषासुरं खोकंमभिम्यनिर्याति । स चेत् सुभृते महाकर्णा-

भावोऽभविश्वन्नाभावो नेदं महाशानं म देवमात्तृषासुरं लोक-मिभ्य्वित्रयास्त्रत्। यसात्त्रार्हं सुभूते महाकर्षाऽभावो न भावस्त्रसानाहाशानं म देवमातृषासुरं लोकमिभ्य्यिनिर्याति। स चेत् सुभूते ऋष्टाद्यावेषिकावुद्धधर्माभावोऽभविश्वनाभावो नेदं महाशानं म देवमातृषासुरं लोकमिभ्य्यिनिर्यास्त्रत्। यसात्तर्वि सुभूते ऋष्टाद्यावेषिकावुद्धधर्मा ऋभावो न भाव-स्त्रसानाहाशानं स देवमातृषासुरं लोकमिभ्य्यिनिर्याति।

स चेत् सुभूते गोच भूधकांभावोऽभविष्यचाभावो नेदं महा-यानं स देवमानुषासुरं लोकमिभृत्वनिर्यासन्। यसात्तर्हि सुभूते गोत्र भूधवा श्रभात्रो न भावस्तसात्राहायानं स देवमानु-षासुरं खोकमभिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते श्रष्टमकधर्माभावो ऽभविष्यसाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूय-निर्यास्त । यसात्तर्हि सुभृते त्रष्टमकधर्मा त्रभावो न भावस्त्रसानाहायानं स देवमान्त्रषासुरं खोकमभिभूयनिर्धाति। म चेत् सुभृते श्रोत श्रापन्धर्माभावोऽभविखनाभावो नेदं मया-यानं स देवमानुषासुरं खोकमभिग्रयनिरयास्यत्। यसान्तर्धि सभते श्रोत श्रापन्धधा श्रभावी न भावसासानाहायानं स देवमानुषासुरं खोकमभिभूयनिर्याति। स चेत् सुभूते सहदा-गामिधमाभावोऽभविष्यनाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं कोकमभिभूयनिर्यासन्। यसात्तर्हि सुभूते महदागामिधमा श्रभावी न भावससात्राचाचानं म देवमानुषासुरं लोनमभिभूय-निर्याति । य चेत् सुभूते श्रनागामिधमाभावोऽभविव्यन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं खोकमिभूयनिर्यासत्। यसा-चार्ड सुभूते अनागामिधमा अभावो न भावसासान्महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनियाति । स चेत् सुभूते श्रईद्धर्का-भावोऽभविखनाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं खोक-मभिभूयनिर्यासन्। यसात्तर्हि सुभूते ऋईद्वर्षा श्रभावो न भावसासानादायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्याति । स चेत् सुस्रते प्रत्येकवुद्भधाभावोऽभविष्यन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमिभस्यनिर्यास्त्। यसान्तर्हि सुभूते प्रत्येकबृद्धधर्मा श्रभावो न भावस्तसानाहायानं स देवमानुषासुरं स्रोकमिभ्यविर्याति । स चेत् सुभूते बोधिसत्तधमाभावोऽभवि-व्यदाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिस्यनिर्या-खत। यसात्तर्हि सुमृते बोधिसत्त्वधर्मा श्रभावो न भावस्तसा-वाहायानं स देवमानुषासुरं लोक्सिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते बृद्धधमाभावोऽभविष्यन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं स्रोकमभिस्यनिरयास्यत्। यस्रात्तर्त्ति सुस्रते बुद्धधर्मा श्रभावो न भावससानाद्यानं स देवमानुषासुरं स्रोकमभिभूयनिर्याति । स चेत् सुस्ति गोच स्भावोऽभविष्यनाभावो नेदं महायानं स देव-मानुषासुरं नोकमभिभ्रयनिरयास्त्रत्। यसान्तर्हि सुभ्रते गोच भूरभावो न भावसासानाहायानं स देवमानुषासुरं स्रोकमभिभूय-निर्याति । स चेत् सुस्तेऽष्टमको भावोऽभविष्यनाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्तत्। यस्नात्तर्हि सम्तेऽष्टमकोऽभावो न भावससानाहायानं स देवमानुषासुरं क्रोकमिभ्य्यनिर्याति। य चेत् सुभूते श्रोत श्रापन्नो भावोऽभ-विष्यनाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं कोकमभिम्रय-निर्याखत्। यसात्तर्हि सुक्षते श्रोत श्रापन्नीऽभावो न भावस-स्नात् महायानं स देवमानुषासुर्खोकमिभः यनिर्याति । स चेत् सुभृते मकदागामी भवोऽभविष्यनाभावो नेदं महायानं स देव-मानुषासुरं खोकमभिभूयनिर्यास्थत्। यसान्तर्हि सुभूते सक-दागामी श्रभावो न भावसस्मान्यहायानं सदेवसानुषासुरं स्रोक-मिमस्यनिर्याति । य चेत् सुभूते अनागामीभावोऽभविक्वनाभावो नेदं महायानं म देवमानुषासुरं स्रोकमभिस्यनिरयास्तत्। यसात्तर्हि सुभृते श्रनागमी श्रभावो न भावससानाहायानं म देवमनुषासुरं लोकमभिम्हयनिर्याति । स चेत् सुभ्दतेऽईन् भावो ऽभवियनाऽभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमिन-भ्यनिरयास्त । यसान्तर्हि सुभृतेऽईन भावो न भावसासा-वाहायानं स देवमानुषासुरं स्रोकमिभ्यूयनिर्याति। स चेत् सुभृते प्रत्येवनुद्धो भावोऽभविष्यनाभावो नेदं महायानं स देव-मानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्यास्त् । यसान्तर्हि सुभूते प्रत्येक-बुद्धीऽभावो न भावसासानाहायानं स देवमानुषासुरं कोकमभि-भूयनिर्याति । स चेत् सुभूते वोधिसत्तो भावोऽभविष्यवाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं खोकमभिभूयनिर्यास्त । यसान्तर्हि सुभूते वोधिसत्त्वोऽभावो न भावसासान्त्राचानां स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते तथागतो ऽर्हन् सम्यन् सम्बद्धो भावोऽभविष्यन्ताभावो नेदं महायानं स् देवमानुषासुरं खोकमभिभृष्यनिर्यास्थत्। यस्रात्तर्हि सुभृते तथागतोऽईन् सम्यन्समुद्धोऽभावो न भावसासामादायानं स देव-मानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते धर्माधातुर्भावो ऽभविखन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषाऽसुरं खोकमभि-सूयनिरयास्वत्। यस्नात्तर्हि सुभूते धर्म्मधातुरभावो न भाव-स्तस्मान्महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्याति। स चेत् सुभूते तथताभावोऽभविष्यन्ताभावो नेदं महायानं म देव-मानुषासुरं कोकमिमस्यनिरयास्यत्। यसात्तर्हि सुम्रते तयता (भावो न भावस्तासानादायानं म देवमानुषासुरं जोकमभिस्य-निर्याति । स चेत् सुभृते भृतकाटिर्भावोऽभविखन्नाभावो नेदं महायानं म देवमानुषासुरं जोकमिभ्ययिनरयास्त् । यसान्तर्हि सुभूते स्तकोटिरभावो न भावस्तसानाहायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते श्रचिनयधातुर्भावोऽभविख-माभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं खोकमभिभ्र्यनिरया-खत्। यसात्तर्हि सुभूतेऽचिन्यधातुरभावो न भावससात्राचानं म देवमानुषासुरं लोकमिभ्यूयनिर्याति। मं चेत् सुभूते म देवमानुषासुरो लोका भावोऽभविष्यन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं लोकमभिभ्र्यनिर्यास्थत्। यसात्तर्हि सुभ्र्ते स देवमानुषासुरी लोकोऽभावो न भावस्तुसान्महायानं स देवमानु-षासुरं लोकमिभूयनियाति ।

स चेत् सुभृते बोधिसलस्य महासलस्य प्रथमिक्तोत्पाद-सुपादाय यावद्वोधिमण्ड एतसिम्बन्तरे ये क्तिोत्पादास्ते भावो ऽभविष्यन्नाभावो नेदं महायानं स देवमानुषासुरं खोकमभिभ्रय-निर्यास्त्। यसात्तर्हि सुभूते बोधिसलस महासलस प्रथम-चित्तोत्यादनसुपादाय यावद्वोधिमण्ड एतस्मिन्ननारे ये चित्तो-त्पादास्तेऽभावो न भावसासात्मदायानं स देवमानुषासुरं लोक-मभिभूयनिर्याति । स चेत् सुभूते वोधिषचस्य महाषचस्य वज्रो-पमं ज्ञानं भावोऽभविष्यन्नाभावो नेदं बोधिसत्त्वोमहासत्तः सर्व-वासनाऽनुसन्धिक्कोग्र न भावं विदिला सर्व्याकारज्ञतासुनुप्राप्यत्। म देवमानुषासुरं लोकमिभस्यनिर्यास्थत्। यसान्तर्हि सुभूते बोधिमलख महामलख बज्ञोपमं ज्ञानमभावो न भावसस्मा-दोधिमत्तोमहासत्तः सर्ववासनाऽनुसन्धिक्षेत्रमभावं विदिला सर्वा-कारज्ञतामनुप्राप्नोति । स देवमानुषासुरं खोकमभिभूथनिर्याति । स चेत् सुभृते तथागतस्थाईतः सस्यक्षसमुद्धस्य दाचिंग्रनादापुरूष-चचणानि भावोऽभविष्यचाभावो नेदं तथागतोऽईन् सम्यक्-सम्बद्धः स देवमानुषासुरं खोकमभिभूय तेजसा श्रिया चाभा-विष्यता तस्यत् राजिष्यत्। तस्नात्तर्द्धं सुभृते तथागतस्रार्हतः सम्यक्षमनुद्रस्य दाचिंप्रकाहापुरुष सचणान्यभावो न भावस्तसा-त्तयागतोऽईन् सम्यक्षसमुद्धः स देवमानुषासुरं स्रोकमभिस्यतेजसा श्रिया च भासते तपति विराजते। स चेत् सुभूते तथागत-स्यार्हतः सम्यक्सम्दूरस्य भावोऽभविष्यन्ताभावो नेदं तथागतोऽर्हन् मम्यक्तसम्बुद्धो गङ्गानदीवालुकापमान् लोकधात्रना भयाऽस्कुरि-यत्। यसान्तर्हि सुभृते तथागतस्यार्हतः सम्यन्समृद्धस्थाभावो न भावस्तसात्त्रयागतोऽर्हन् सम्यक्षम्बुद्धो गङ्गानदीवानुकापमान् चोकधाद्धना भयास्पुरति। य चेत् सुभूते तथागतस्यार्हतः सम्यक्षमब्द्रस्य षद्यङ्गोपेत खरो भावोऽभविक्यन्नाभावो नेदं तथा-गतोऽईन् सम्यक्षम्बद्धो दशसु दिचु अप्रकेषाऽसंख्येयान् कोकधाह्यन् सम्यक्तसम्बद्धस्य षश्चङ्गोपेतः स्वरोऽभावो न भावस्तस्मात्तयागतोऽर्हन् सम्यक्तममृद्धी दणसु दिचु अप्रसेयासंख्येयान् जोकधाहन खरे-णाऽभियज्ञापयति । स चेत् सुभूते तथागतस्राऽर्हतः सम्यक्षसम्-द्धस्य धर्माचन्नं भावोऽभविष्यनाभावो नेदं तथागतोऽईन् मस्यक्-भम्द्री धर्माचकां प्रावर्त्तिययत्। श्रप्रवर्त्तनीयं श्रमणेन वा ब्राह्मणेन वा देवेन वा मारेण वा ब्रह्मणा वा केनचिद्रा पुनर्जीके महधर्मीण। यसात्तर्षि सुभूते तथागतस्याईतः सम्यक्ष्यमृद्धस्य धर्माचक्रमभावो न भावसत्सात्त्रयागतोऽर्हन् सम्यक्सम्बद्धो धर्माचकां प्रवर्त्तयत्य-प्रवर्त्तनीयं श्रमणेन वा ब्राह्मणेन वा देवेन मारेण वा केनचिदा पुनर्जीने महधर्मीण । म चेत् सुभूते मलाभावोऽभविखनाऽभावो थेषां कते तथागतेनाईता सम्यज्ञसम्द्भेन धर्माचकां प्रवर्त्तितं नेइ ते सत्ता अनुपधिग्रेषे निर्वाणधातौ परिणिरवापथियात्। यस्मा-त्तर्षि सुभूते सला श्रभावो न भाव वा येषां क्रते तथागते-नाईता सम्यत्सम्बद्धेन धर्माचकं प्रवर्त्तितं। तस्नात् सत्त्वा अनुपधि-शेषे निर्व्याणधातौ परिनिर्द्यतास परिनिर्व्यान्त च परिनिर्व्या-खति च।

यत्पुनः सुस्तिरेवमाइ। श्राकाशयमं तद्यानिमिति। एवमेतत् सुस्ते एवमेतृत् श्राकाशयमं तद्यानं तद्यथापि नाम सुस्ते त्राकाग्रस्थ न पूर्वादिक् प्रज्ञायते न दिचला न पश्चिमा नोत्तरा नोर्द्धा नाधो नानुविदिशः प्रज्ञायनो । एवसेव सुभूते तस्य महा-थानस्य न पूर्वादिक् प्रज्ञायते न दिचणा न पश्चिमानोत्तरा प्रजायन्ते। तेनोच्यते श्राकाशसमं तद्यानं। नाऽन्विदिशः तद्यथापि नाम सुभूते श्राकाशं न नीसं न पीतं न सोहितं नाऽवदातं नाश्चिष्ठं न स्फटिकरजतवर्षमेव मेव सुभूते तन्मशयानं न नीखं न पीतं न खोहितं नावदातं नाश्चिष्ठं न स्फटिकरजत-वर्षं तेनोच्चते श्वाकाश्रममं तद्यानं। तद्यथापि नाम सभ्रते श्राकाशं नातीतं नानागतं न प्रव्यत्पन्नमेव मेव सुभूते तन्त्रहायानं नातीतं नानागातं न प्रत्यृत्यचं तेनोच्यते त्राकाग्रसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाशस्य न हानिनेटद्विनेपरिहाणिः प्रवसेव तस्य सहायानस्य न हानिनेद्द्विनेपरिहाणिस्तेनोस्वते श्राकाश्रममं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते श्राकाश्रस न संक्षेशी न व्यवदानमेव मेव सुभूते तस्य महायानस्य न संक्षेत्रो न व्यवदानं तेनोच्चते त्राकाश्यमं तदानं । तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाश्रय नोत्पादो न विरोधो न स्थितिनविष्ठिति न स्थितेरण्यथालं प्रज्ञायते। एवसेव सुभूते तस्य महायानस्य नोत्पादी न निरोधी न खितिनंविष्टितिनंखितेरण्यालं प्रज्ञायते। तेनोच्चते त्राकाज्ञसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते त्राकामं न कुमलं नाऽकुमलं न व्याकृतसेव सेव सुभूते तन्महायानं न सुप्रसं नाऽसुप्रसं न व्याकृतं तेनोच्यते त्राकाश्रममं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाशं न दृष्टं न श्रृतं न मतं न विज्ञातमेवमेत्र सुभूते तनाहायानं न दृष्टं न अतं न मतं न विज्ञातं तेनोच्यते आकाग्रसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते श्राकाशं न ज्ञेयं नाज्ञेयं न विज्ञेयं न परिज्ञेयं न साचात्कर्त्त्रयं न प्रहात्यं न भावियत्य-मैवमेव सुभूते तनाहायानं न जीयं नाऽजीयं न विजीयं न परिजीयं न साचात्कर्त्त्यं न प्रहात्यं न भावयित्यं तेनोचिते त्राकामसमं तद्यानं । तद्यथापि नाम सुभूते श्राकार्यं न विपाको न विपाक-धंसी एवमेव सुभूते तनाहायानं न विपाको न विपाकधर्मा तेनो-चते त्राकाशसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाशं न कामधातुपर्यापनं न रूपधातुपर्यापनं नारूपधातुपर्यापनसेवसेव सुभूते तनाहायानं न कामधातुपर्यापनं न रूपधातुपर्यापनं नारूय-धातुपर्यापनं तेनोचाते त्राकाश्रममं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते श्राकाशं न सरागं न विरागं न सदेषं न विगतदेषं न समोहं न विगतमोहं। एवसेव स्थते तनाहायानं न सरागं न विरागं न सदेषं न विगतदेषं न समोहं विगतमोहं। तेनोच्यते आकाशसमं तदानं। तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाभे न प्रथम चित्तोत्पादो न दितीयो न हतीयो न चतुर्था न पञ्चमो न षष्टो न सप्तमो नाष्ट्रमो न नवमो न दशमश्चित्तोत्पादः। एवसेव सुभूते तच महायाने न प्रथमश्चित्तोत्पादो न दितीयो न हतीयो न चतर्था न पञ्चमो न षष्टो न सप्तमो नाऽष्टमो न नवमो न दशम-श्चित्तोत्पादः। तेनोच्यते त्राकाश्रममं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुस्ते पाकाणे न शुक्कविदर्भनास्त्रिमनेगोचस्त्रिमन्छिमकस्त्रिमन-दर्भनभूमिनंतनुभूमिनंवीतरागभूमिनंकताविभूमिरेवमेव सुभूते तच महायाने न इउक्कविदर्शनास्त्रीमनंगोचस्त्रीमनंष्टकस्त्रीमनंदर्शनस्त्रीमनं-तनुस्मिन्कताविस्मिस्तेनोच्यते श्राकाश्यसमं तद्यानं। तद्यापि नाम सुभूते श्राकाभे न श्रोतापत्तिपखं न सकदागामिपखं नाऽनागामिणलं नाईत्वमेवसेव सुभूते तत्र महायाने न श्रोत त्रापत्तिपां न सहदागामिपां नाऽनागामिपां तेनोच्यते त्राकाम-समं तद्यानं । तद्यथापि नाम सुभूते श्राकाभ्रे न श्रावकभूमिर्न-प्रत्येकवृद्धभूमिनेबोधिसन्तभूमिनंसम्यक्षमृद्धभूमिरेवमेव सुभूते तत्र महायाने न त्रावकभूमिनंप्रत्येकवुद्धभूमिनंबोधिमत्त्वभूमिनंबस्यक्-सम्बद्धभूमिन्तेनोच्यते श्राकाश्रममं तद्यानं । तद्यथापि नाम सुभूते श्राकार्य न रूपि नारूपि न सनिदर्भनं नानिदर्भनं न प्रतिघं नाऽप्रतिघं न संयुक्तं न वियुक्तमेवमेव सुभूते तन्महायानं न रूपि नारुपि न मनिद्र्यनं नाऽनिद्र्यनं न प्रतिघं नाऽप्रतिघं न संयुक्तं न वियन तेनोच्यते प्राकाश्यममं तद्यानं । तद्यथापि नाम सुभूते त्राकार्भ न नित्यं नाऽनित्यं न सुखं न दु:खं नात्मा नाऽनात्मा न गुरुभं नारगुरभं। एवसेव सुभूते तनाहायानं न नित्यं नारनित्यं न सुखं न दृ:खं नात्मा नाऽनात्मा न ग्रुमं नाऽग्रुमं तेनीचाते त्राकाग्रसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाग्रं न शून्यं नाऽग्रून्यं न निमित्तं नाऽनिमित्तं न प्रणिहितं नाऽप्रणिहितमेव-मेव तनाहायानं न शून्यं नाऽशून्यं न निमित्तं नाऽनिमित्तं न प्रणिहितं नाऽप्रणिहितं तेनोच्यते श्वाकाश्रसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुभूते त्राकाभं न भानां नाऽभानां न विविक्तं नाऽविविक्तं। एवसेव सुसूते तन्महायानं न मानं नाऽमानं न विविकं नाऽविविकं तेनोच्चते त्राकाणसमं तद्यानं तद्यथापि नाम सुस्ते त्राकाणं नास्त्रोको न तमः एवमेव सुस्ते तत्र्यदायानं नास्त्रोको न तमः तेनोच्चते त्राकाणसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुस्ते त्राकाणं नोपस्रभ्यते। एवमेव तत्र्यद्यानं नोपस्रभ्यते। तेनोच्चते त्राकाणसमं तद्यानं। तद्यथापि नाम सुस्ते त्राकाणं न प्रव्यादारो नाऽप्रभ्यादारः। एवमेव सुस्ते तत्र्यद्यायानं न प्रव्यादारो नाऽप्रव्याद्यरः। एवमेव सुस्ते तत्र्यद्यायानं न प्रव्यादारो नाऽप्रव्याद्यरः। तेनोच्चते त्राकाणसमं तद्यानं। त्रानेन सुस्ते पर्व्याविष्यकाणसमं तद्यानं यदुत महाव्यानम्।

यद्पि सुभूतिरेवमाइ । यथाकाग्रेऽप्रमेयानामसंख्येयानां सत्तानामवकाग्रः । एवमेव तिसन् महायानेऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकाग्रः इति । एवमेवत् सुभूते एवमेवत् यथाकाग्रे-ऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकाग्रः । एवमेविसान् महायाने-ऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकाग्रः । एवमेविसान् महायाने-ऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकाग्रः । तत्कस्य हेतोः सत्तायत्त्रामत्ता हि सुभूते त्राकाग्रामत्ताविद्वत्या । त्राकाग्रामत्त्राम् महायाने त्रप्रमेयानाम-संख्येयानां तत्त्वानामवकाग्रः । तत्कस्य हेवोस्त्रया हि सुभूते ये च सत्तायत्रमाणवया त्राकाग्रमाणवाविद्वत्या । त्राकाग्रमाणवया महायानप्रमाणवाविद्वत्या । त्राकाग्रमाणवया महायानप्रमाणवाविद्वत्या । त्राकाग्रमाणवया महायानप्रमाणवाविद्वत्या । त्राकाग्रमाणवया महायानप्रमाणवाविद्वत्या । त्राकाग्रमाणवया स्वावाविद्वत्या । त्राकाग्रमाणवया स्वावाविद्वाया स्वाविद्वाया स्वाविद्वाय स्वाविद्वाया

श्राकाणापरिमाणतथा मद्यायानाऽपरिमाणतावेदिता। श्रनेनापि सुभूते पर्यायेण तस्मिन् महायानेऽप्रमेयाणामसंख्यानां सत्तानामवकागः। तत्कस्य देतोस्तयादि सुभूते ये च यचाकाग्रं यच महायानं सर्वमेतकोपसम्यते । पुनर्परं सुभूते सत्तासत्तया-धर्मधालयत्तावेदितव्या । धर्मधालयत्त्रचा त्राकाणायत्तावेदितव्या । त्राकाश्रासत्त्रया महायानामत्तावेदितवा । महायानामत्त्रया त्रप्रमेयासत्तावेदितवा। त्रप्रमेयासत्त्तयाऽसंख्यासत्तावेदितवा। त्रमंख्येयामत्त्रयाऽपरिमाणामत्तावेदितया । त्रनेनापि पर्यायेण तस्मिन् महायानेऽप्रमेयाणामधंख्येयानां मन्नानामवकात्रः। तत्कस्य हेतोस्तयाहि सुभूते ये च मला यश्च धर्माधातुर्यज्ञाकाणं यच महायानं यचाऽभमेयं यचाऽमंख्येयं यचापरिमाणं मर्व्वमेत-घोपलभ्यते । पुनरपरं सुभूते सत्तोसत्तया तथताऽसत्तावेदितवा । तथताऽसत्तया त्राकामाऽसत्तावेदितया। त्राकामसत्त्रयामहा-यानाऽमत्तावेदितव्या । महायानाऽमत्त्रयाऽप्रमेयामत्तावेदितव्या । त्रप्रमेयामत्त्रवाऽमंख्येयामत्तावेदितया। त्रमंख्येयामत्त्रयाऽपरि-माणायत्त्रयामर्वधमायत्तावेदितवा । श्रनेनापि सुभूते पर्यायेण तिसन् महायानेऽप्रसेयाणाममंख्येयानां मत्तानामवकागः। तत्क्ख हेतोस्त्रयाहि सुभूते ये च सत्तायश्चधर्मधातुर्यज्ञाकामं यच महा-यानं यद्याप्रसेयं यद्याऽसंख्येयं यद्याऽपरिमाणं सर्वमेतन्त्रोपनम्यते । पुनर्परं सुभृते सत्ताऽसत्तया तथताऽसत्तावेदितया। तथता-उमत्तया त्राकाश्रामत्तावेदितया। त्राकाशाऽमत्तया महायाना-बत्तावेदितवा। महायानायत्त्रयाऽप्रमेयायत्तावेदितवा। श्रप्रमेया- ऽसत्तयाऽसंख्येयासत्तावेदितया। त्रसंख्येयासत्तयाऽपरिमाणासत्ता-वेदितया। त्रपरिमाणासत्त्रयासर्व्यधमाऽसत्तावेदितया। त्रनेनापि सुभ्रते पर्यायेण तस्मिन् महायानेऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्ता-नामवकाग्रः। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि सुभ्रते ये च सत्त्वाया च तथता यद्याकाग्रं यद्य महायानं यद्याऽप्रमेयं यद्याऽसंख्येयं यद्याऽपरिमाणं ये च सर्वधमाः सर्व्यमेतन्त्रोपसभ्यते।

पुनर्परं सुभूते त्रातामत्त्रवामलाऽमत्तावेदितवा। मला-ऽमत्त्रयाजीवाऽमत्तावेदितव्या । जीवाऽमत्त्रयाजन्वमत्तावेदितव्या । जन्तमत्त्रयापोषाऽमत्तावेदितवा । पोषामत्त्रयापुरुषामत्तावेदि-तथा । पुरुषाऽसत्तयापुङ्गलामत्तावेदितथा । पुङ्गलामत्तयामनुजा-सत्तावेदितवा। मनुजाऽसत्तयामानवासत्तावेदितवा। मानवा-ऽमत्त्रयाकारकायत्तावेदितव्या । कारकायत्त्रयावेदकायत्तावेदि-वेदकासत्तयाजानकासत्तावेदितया । जानकाऽसत्तया-पश्चकाऽसत्तावेदितव्या । पश्चकाऽसत्तवास्तकोव्यसत्तवावेदितव्या । भूतकोत्रयसत्त्रया त्राकाणासत्तावेदितव्या। त्राकाणासत्त्रयामदा-यानाऽमत्तावेदितया । महायानाऽसत्तयाऽप्रमेयाऽमत्तावेदितया । त्रप्रसेयाऽमत्त्रयाऽमंख्येयामत्तावेदितव्या । त्रमंख्येयाऽमत्त्रयाऽपरि-माणासत्तावेदितवा । अपरिमाणासत्तवासर्वधर्माऽसत्तावेदितवा। त्रमेनापि सुभूते पर्यायेण तसिन् महायानेऽप्रमेयाणामसंख्यानां मलानामनकागः। तत्कस्य हेतोस्त्रथाहि सुभूते यथात्मा यस्य सन्तो यय जीवो यश्च जन्तुर्यस पोषो यश्च पुरुषा यश्च पुरुषः। यश्च मतुजो यस मानवो । यस कारकोऽकारको यस जानको यस पश्यको या च भूतकोटि यञ्चाकाशं यञ्च महायानं यञ्चाऽप्रमेथं यचाऽसंख्येयं यचाऽपरिमाणं ये च सर्वधर्माः सर्वमेतन्रोपसम्यते । पुनरपरं सुभूते त्रात्मासत्तया सन्ताऽसत्तावेदितव्या। सन्ताऽसत्तया जीवाऽसत्तावेदितव्या । जीवाऽसत्तया जन्वसत्तावेदितव्या । जन्व-मत्त्रया पोषाऽमत्तावेदिनव्या । पोषाऽमत्त्रया पुरुषामत्तावेदिनव्या । पुरुषाऽमत्त्रया पुङुखासत्तावेदितवा । पुङुखासत्त्रया मनुजासत्ता-वेदितव्या। मनुजाऽसत्त्रया मानवासत्तावेदितव्या। मानवासत्त्रया कारकामत्तावेदितव्या। कारकाऽसत्तया वेदकाऽसत्तावेदितव्या। वेदनासत्तया जानकामत्तावेदितया। जानकाऽमत्तया पश्यका-ऽसत्तावेदितवा। पश्यकासत्तवाऽचिन्यधालसत्तावेदितवा। ऋचिन्य-धालसत्तया रूपाऽसत्तावेदितया। रूपासत्तया वेदनासत्तावेदितया। वेदनायत्तया संज्ञाऽसत्तावेदितवा। संज्ञायत्तया संस्काराऽसत्ता-वेदितया। मंस्काराऽसत्तया विज्ञानाऽसत्तावेदितया। विज्ञाना-यत्तया त्राकाणासत्तावेदितया। त्राकाणासत्तया महायानासत्ता-महायानामत्त्रवाऽप्रसेयामत्तावेदित्या । श्रमसेया-वेदितव्या। मत्तयाऽमंख्येयाऽमत्तावेदितव्या । त्रमंख्येयाऽमत्तयाऽपरिमाणामत-वेदितया। अपरिमाणासत्तया सर्वधर्मासत्तावेदितया। अनेनापि सुभूते पर्याचेण तस्मिन् महायानेऽप्रमेथाणामधंखोयानां मन्ता-नामवकाशः। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि सुभूते यश्वात्मा यश्च सन्तो यश्च जीवो यश्च जन्त्रयेश्च पोषो यश्च पुरुषो यश्च पुरुषो यश्च मनुजो यशु मानवो यशु कार्को यशु वेदको यशु जानको यस प्रथमो यसाऽचिन्यधातुर्यस रूपं या च वेदनाया च मंजा

ये च संस्कारा यच विज्ञानं यचाकामं यच महायानं यचा-ऽप्रमेयं यचाऽपंख्येयं यचाऽपरिमाणं ये च मर्व्धमाः मर्व्वमेतन्नोप-स्थते। पुनर्परं सुभूते श्रातासत्तया सत्तासत्तावेदितया। सत्तासत्तया जीवासत्तावेदितव्या । जीवासत्तया जन्त्वसत्तावेदितव्या। जन्त्रमत्त्रया पोषामत्तावेदितव्या। पोषामत्त्रया पुरुषामत्तावेदितव्या। पुरुषायत्त्रया पुजुनायत्तावेदितवा। पुजुनायत्त्रया मनुजायत्ता-वेदितव्या । मनुजासत्तवा मानवाऽमत्तावेदितव्या । मानवासत्तवा-कारकामत्तावेदितव्या। कारकामत्त्रया वेदकामत्तावेदितव्या। वेदकामत्त्रया जानकामत्तावेदितव्या। जानकामत्त्रया पश्यकामत्ता-वेदितया। पथ्यकामत्तवा चचुरमत्तावेदितया। चचुरमत्तवा श्रोनायनावेदितया । श्रोनार्यनया प्राणायनावेदितया । प्राणा-मत्तया जिज्ञासत्तावेदितवा । जिज्ञासत्तया कायासत्तावेदितवा । कायायत्त्रया मनोऽपत्तावेदितव्या । मनोऽपत्तवा श्राकाशसत्त-वेदितवा। श्राकाग्रसत्तवा महायानासत्तावेदितवा। महायाना-मत्तवाऽप्रमेवामत्तावेदितवा । अप्रमेवाऽमत्तवाऽमंखेवामत्तावेदि-तथा। असंख्येयसत्तवाऽपरिमाणासत्तावेदितथा। अपरिमाणा-उपत्तया मर्न्धमारिमत्तावेदितव्या। त्रनेनापि सुभूते पर्यायेण तस्मिन् महायानेऽप्रमेयाणामधंख्येयानां सत्नानामवकागः। तत्कस्य हेतोसियाहि सुभूते यशाता यश्च मत्त्रो यश्च जीवो यश्च जन्मर्थस पोषो यस पुरुषो यस पुजुलो यस मनुजो यस मानवो यश्वकारको यश्च वेदको यश्च जानको यश्च पछको यस चन्र्यंच श्रोचं यच प्राणं यच जिज्ञा यश्च कायः यच मनः यचाकाणं यच महायानं यचाऽप्रमेयं यदाऽष्ठंखीयं यचापिरमाणं वे च सर्व्यक्षमाः । तसर्वे नोपलभ्यते ।

प्रनरपरं सुभूते त्रात्मासत्तया सत्तासत्तावेदितया। सत्ता-मत्तया जीवाऽसत्तावेदितव्या। जीवासत्तया जन्त्यसत्तावेदितव्या। जन्बसत्तया पोषासत्तावेदितया। पोषासत्तया पुरुषासत्तावेदि-तवा। पुरुषायत्तवा पुङुखायतावेदितवा। पुङुखायत्तवा मनुजा-यत्तावेदितया। मनुजासत्तया मानवासत्तावेदितया। मानवा-सच्या कारकसत्तावेदितवा। कारकसत्तवा वेदकायत्तावेदि-तया। वेदकासत्तया जानकासत्तावेदितया। जानकासत्तया पथ्य-कामनावेदितवा। पश्चकामन्त्रया रूपामनावेदितवा। रूपा-मत्त्रया ग्रब्दामत्तावेदितव्या । ग्रब्दामत्त्रया गन्धामत्तावेदितव्या । गन्धासत्तया र्यामतावेदितया। र्सामत्तया रार्यामत्तावेदितया। स्पर्णमत्त्रया धर्मामत्तावेदितवा। धर्मामत्त्रया त्राकाप्रमत्ता-वेदितवा। श्राकाणासत्त्रया महायानसत्तावेदितव्या। महायान-सत्तयाऽप्रमेयासत्तावेदितवा । त्रप्रमेयासत्तवाऽसंख्येयासत्तावेदि-त्या। त्रमंख्येयमत्त्रयाऽपरिमाणामत्तावेदित्या। श्रपरिमाण-सत्तवा सर्वधर्मासत्तावेदितवा। श्रनेनापि सुभूते पर्यायेण तस्मिन् महायानेऽप्रमेयाणामधंख्येयाणां सत्तानामवकागः। तत्-कछ हेतो स्तथा हि सुभूते यञ्चात्मा यञ्च मन्तो यञ्च जीवो यञ्च यन्तु यश्च पोवो यश्च पुरुषो यश्च पुत्रुलो यश्च मनुजो यश्च मानवो यस कारका यस वेदका यस जानका यस प्रश्ने। यस रूपं यस प्रब्दः यस गन्धो यस र्मो यस स्पर्धः ये च धर्माः यचानापं यच महायानं यचाप्रमेयं यचासंख्येयं यचाऽपरिमाणं ये च सर्व्वधर्माः। सर्व्वमेतन्त्रोपलभ्यते।

प्रनरपरं सुभूते श्रात्मासत्तया सत्तासत्तावेदितया। सत्ता-सत्तया जीवासत्तावेदितया। जीवासत्तया जन्तसत्तावेदितया। जन्त्रसत्त्रया पोषासत्तावेदितव्या। पोषासत्त्रया प्रक्षासत्तावेदि-तथा। प्रवासत्तया प्रकृतासत्तावेदितथा। प्रकृतासत्तया मनुजा-सत्तावेदितव्या । मनुजापत्तवा मानवासत्तावेदितव्या । मानवा-सत्तया कारकासत्तावेदितव्या। कारकासत्त्रया वेदकासत्तावेदि-तथा। वेदकामत्तया जानकामत्तावेदितथा। जानकामत्तया पथ-कामत्तावेदितव्या । पश्चकसत्त्रया चचुर्विज्ञानामत्तावेदितव्या । चचर्बिज्ञानायत्तया श्रोचित्रज्ञानायत्तावेदितव्या। श्रोचित्रज्ञाना-यत्तया प्राणविज्ञानामत्तावेदितया । प्राणविज्ञानामत्तया जिङ्का-विज्ञानायत्तावेदितव्या । जिङ्काविज्ञानायत्त्वा काथविज्ञानायत्ता-वेदितवा। कायविज्ञानायत्तवा मनोविज्ञानायत्तावेदितवा। मनोविज्ञानायत्त्रया श्राकाश्रमत्तावेदितव्या । त्राकाशासत्तवा महायानामत्तावेदितवा । महायानामत्त्रवाऽप्रमेवामत्तावेदितवा । श्रप्रमेयायत्त्रयाऽषंख्येयायत्तावेदितया । श्रमंख्येयायत्त्रयाऽपरिमा-णामत्तावेदितवा । श्रपरिमाणामत्तवा मर्व्वधर्मामत्तावेदितवा। श्रनेनापि सुभूते पर्यायेण महायानेऽप्रमेयाणामसंख्येयाणां सत्ता-नामवकागः। तत्करण हेतोत्तयाहि सुभूते यश्चातमा यश्च सत्तो यश्च जीव यस जन्तुर्यस पोषो यस पुरुषो यस पुरुषो यस मनुजो यस मानवो यस कारका यस वेदका यस जानका यस प्रका

यचचनुर्व्विज्ञानं यच श्रोचिक्वज्ञानं यच प्राणिविज्ञानं यच जिक्काविज्ञानं यच कायविज्ञानं यच मनोविज्ञानं यचाकाग्रं यच महायानं यचाप्रसेयं यचापंख्येयं यचापरिमाणं ये च सर्व्वधवाः सर्व्वमेतन्त्रोपलभ्यते ।

पुनरपरं सुभूते श्रातासत्त्रया सत्तासत्तावेदितवा। सत्ता-मत्त्रया जीवामत्तावेदितव्या। जीवासत्त्रया जन्त्रमत्तावेदितव्या। जन्तमत्त्रया पोषामत्तावेदितव्या। पोषमत्त्रया प्रस्वमत्तावेदि-तथा। पुरुषमत्त्रया पुङुषामत्तावेदितथा। पुङुलमत्त्रया मनुजा-यत्तावेदितवा। मनुजायत्तवा मानवायत्तावेदितवा। मानवा-सत्तया कारकासत्तावेदितव्या। कारकासत्तया वेदकासत्तावेदि-तथा। वेदकासत्तया जानकासत्तावेदितथा। जानकासत्तया पग्यकामनावेदितवा। पग्यकामन्तया चनुःसंखर्मामनावेदितवा। चचः मंस्पर्भासत्तया श्रीवसंस्पर्भासत्तावेदितया। श्रोवसंस्पर्भा-मत्त्रया प्राणमंस्प्रामित्तावेदितवा। प्राणमंस्प्रामित्तया जिङ्का-संस्पर्भासत्तावेदितवा । जिल्लासंस्पर्भासत्तवा कायसंस्पर्भासत्ता-वेदितवा। कायमंस्पर्णामत्तवा मनःमंस्पर्णामत्तावेदितवा। मनः-संख्यामित्तया श्राकामामत्तावेदितया। श्राकामसत्तया महा-यानामत्तावेदितव्या । सहायानामत्त्रवाऽप्रमेयामत्तावेदितव्या । त्रप्रमेयामत्त्रवाऽमंख्येयामत्तावेदितवा। त्रमंख्येयामत्त्रया त्रपरि-माणामत्तावेदितवा । त्रपरिमाणामत्तवा सर्वधमामत्तावेदितवा । त्रनेनापि सुस्ते पर्यायेण तस्मिन् महायानेऽप्रमेयाणाममंख्येयाणां सत्त्वानामवकागः। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि यश्चातमा यश्च सत्तो यश्च

जीवो यश्च जन्तुर्यश्च पेषो यश्च पुरुषो यश्च पुजुलो यश्च मनुका यश्च मानवो यश्च कारका यश्च वेदका यश्च जानका यश्च पण्यका यश्च चतुः मंस्पर्या यश्च श्रोचसंस्पर्या यश्च प्राणमंस्पर्या यश्च जिज्ञाकंस्पर्या यश्च कायसंस्पर्या यश्च मनःसंस्पर्या यश्चाकाणं यश्च महायानं यश्चाप्रसेयं यश्चाऽसंस्थेयं यश्चापरिमाणं ये च सर्वधमाः। सर्व्यमेतन्नोपकाश्वते।

पुनर्परं सुभूते श्रातासत्त्वा सलामत्तावेदितवा। सला-मत्त्रया जीवामत्तावेदितया। जीवामत्त्रया जन्त्रमत्तावेदितया। जन्त्रसत्तया पेषासत्तावेदितव्या। पेषासत्तया पुरुषासत्ता-वेदितवा। पुरुषामन्तया पुङुखामन्तावेदितवा। पुङुखामन्तया मनुजासत्तावेदितवा। मनुजासत्तवा मानवासत्तावेदितवा। मानवायत्त्रया कारकायत्तावेदितव्या। कार्कायत्त्रया वेदका-मत्तावेदितव्या। वेदकामत्त्रया जानकासत्तावेदितव्या। जानका-सत्तया पर्यकासत्तावेदितव्या । पर्यकासत्तया चनुःसंसर्प्रजावेदना-मत्तावेदितवा। चनुःसंसर्भजावेदनासत्तवा श्रोचसंसर्भजावेदना-मत्तावेदितव्या । श्रोत्रसंस्पर्भजावेदनामत्त्रया घाणसंस्पर्भजावेदना-सत्तावेदितव्या । प्राणसंस्पर्भजावेदनासत्त्तया जिक्वासंस्पर्भजावेदना-सत्तावेदितव्या । जिक्कासंस्पर्भजावेदनासत्त्रया कायसंस्पर्भजावेदना-मत्तावेदितवा। कायसंसर्पाजावेदनासत्तवा मनःसंसर्पाजावेदना-धत्तावेदितव्या। मनः धंसार्प्रजावेदनामत्त्रया त्राकाप्रायत्तावेदि-तया। प्राकाशासत्तया भहायानासत्तावेदितया। महायाना-मत्त्रयाऽप्रमेयामत्तावेदितव्या । त्रप्रमेयामत्त्रया त्रमंख्येयामत्ता-वेदितवा। त्रसंखेवासत्तवा त्रपरिमाणासत्तावेदितवा। त्रपरि- माणासत्त्रया सर्व्यधक्षित्तावेदित्या। श्रनेनापि सुस्ते पर्यायेण तिस्त्रन् महायानेऽप्रसेयाणामसंख्येयाणां मत्त्रानामवकाणः। तत्क्रस्य हेतोस्रायाहि सुस्ते यद्याता यद्य सत्त्रो यद्य जीवो यद्य जन्तु र्थन्य पेषा यद्य पुक्षो यद्य प्रकृतो यद्य मानवो यद्य कारको यद्य प्रकृतो यद्य मानवो यद्य कारको यद्य प्रकृतो यद्य मानवो यद्य कारको यद्य प्रकृतो या च चतुः- संस्पर्भजावेदना या च श्रोचसंस्पर्भजावेदना या च प्राणसंस्पर्भजावेदना या च कायसंस्पर्भजावेदना या च मनःसंस्पर्भजावेदना या च मनःसंस्पर्भजावेदना यद्याकां यद्य महायानं यद्याप्रसेयं यद्यापरिमाणं ये च सर्व्यधक्षीः सर्व्यभेतकोपक्षभ्यते।

पुनरपरं सुभूते श्रात्माश्रमाया समायस्मावेदितया। समाय श्रीवासमावेदितया। जीवासम्माय जन्वसमावेदितया। जनवसमावेदितया। जनवसमावेदितया। जनवसमावेदितया। पुरुषासमावेदितया। पुरुषासमावेदितया। पुरुषासमाया पुरुषासमावेदितया। पुरुषासमाया मनुजान्समावेदितया। सानवासमावेदितया। मनुजासमाया मानवासमावेदितया। मानवासमावेदितया। कारकासमावेदितया। वेदकासमाया जानकासमावेदितया। वानकासमावेदितया। पृथ्ववीमालसमावेदितया। पृथ्ववीमालसमावेदितया। पृथ्ववीमालसमावेदितया। पृथ्ववीमालसमावेदितया। वेदेवासमाया अथालसमावेदितया। श्रीववीमालसमावेदितया। तेजाधालसमावेदितया। श्रावामालसमावेदितया। वायु-धालसमाया आकामामावेदितया। वायु-धालसमाया आकामामावेदितया। वायु-धालसमाया आकामामावेदितया। वायु-धालसमाया आकामामावेदितया। वायु-धालसमाया आकामामावेदितया। श्राकामासमावेदितया। सहायानासमावेदितया। सहायानामावेदितया। सहायानामावेदितया।

भत्तया भग्रमेयासत्ताविदितया। श्रमेयासत्त्याऽसंख्येयासत्ताविदिनत्या। श्रमंख्येयासत्त्रया श्रपरिमाणामत्ताविदितया। श्रपरिमाणामत्त्रविद्वया। श्रपरिमाणामत्त्रविद्वया। श्रपरिमाणामस्या स्वयं प्रकृते पर्यायेण तिस्मन् महायानेऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्त्वामामवकाणः। तत्क्ष्य हेतास्वयाहि सुभूते यथात्मा यथ सत्त्रो यथ जीवो यथ जन्तु र्यथ पेषो यथ पुरुषो यथ मनुका यथ मानवो यथ कारका यथ प्रकृतो यथ मानवो यथ कारका यथ विद्वामा यथ प्रकृतो यथ प्रकृतो यथ प्रविवीधात्य्यं तेको। धात्यंथ वायुधात्यंथ वायुधात्यंथ विद्वामधात्र्यंथ तेको। यस महायानं यस प्रमो । यसाऽसंख्येयं यसापरिमाणं ये च सर्व्धधमाः। सर्व्यमेतकोपक्रभते।

पुनर्परं सुद्धते श्रातासत्त्रया धलासत्ताविदितव्या। सलासत्त्रया जीवासत्ताविदितव्या। जीवासत्त्रया जल्बसत्ताविदितव्या।
जल्बमत्त्रया पेषासत्त्रविदितव्या। पेषासत्त्रया पुरुषासत्त्रविदिन्
तव्या। पुरुषासत्त्रया पुङुल्बासत्त्रविदितव्या। पुङुल्बासत्त्रया मनुजासत्त्रविदितव्या। सनुजासत्त्रया मानवासत्त्रविदितव्या। मानवासत्त्रया कारकासत्त्रविदितव्या। कारकासत्त्रया विद्वासत्त्रविदित्व्या। वेदकासत्त्रया जानकासत्त्रविदितव्या। श्रविचासत्त्रवा प्रव्यकारमाविदितव्या। संस्कारासत्त्रविदितव्या। श्रविचासत्त्रया पंत्रकारमत्त्रविदितव्या। संस्कारासत्त्रया विज्ञानासत्त्रावेदितव्या। विज्ञानासत्त्रया नामक्ष्पासत्त्राविदितव्या। नामक्ष्पासत्त्रया षड्यतनासत्त्राविदितव्या। षड्यतनासत्त्रया स्प्रश्रीसत्त्राविदितव्या। वेदनासत्त्रया विद्वासत्त्रया विद्वासत्त्रया

हणामत्तावेदितया। हणामत्तया उपादानामत्तावेदितया। उपा-दानायत्त्रया भवायत्तावेदितवा । भवायत्त्रया जात्ययत्तावेदितवा । जात्यसत्त्रया जरामर्णासत्तावेदितव्या । जरामर्णासत्त्रया श्राका-ग्रासत्तावेदितव्या। श्राकाश्रासत्त्रया महावानासत्तावेदितव्या। महायानामत्त्रयाऽप्रमेयासत्तावेदितया । अप्रमेयामत्त्रयाऽसंख्या-यत्तावेदितव्या। श्रमंख्येयायत्त्रया त्रपरिमाणायत्तावेदितव्या। त्रपरिमाणायत्त्रया सर्वधर्मायत्तावेदितवा। श्रनेनापि सुभृते पर्यायेण तिसन् महायानेऽप्रमेयाणामधंख्येयानां मत्तानामव-कामः तत्कस हेतोस्तथाहि सुभूते यञ्चाता यश्च सन्तो यश्च जीवो यश जन्न र्थश्च पोषो यश्च पुरुषो यश्च पुडुको यश्च मनुजो यश्च मानवी यस कारका यस वेदका यस जानका यस पराका यसा-ऽविद्या ये च संस्कारा यच विज्ञानं यच नाम रूपं यच पड़ाय-तनं यस सार्गी या च वेदनाया च हत्या यद्योपादानं यस भवी या च जातिर्यंच जरामरणं यचाकाभं यच महायानं यचाऽप्रमेयं यचाऽपंख्येयं यचापरिमाणं ये च मर्वधमाः। मर्वमेतकोपसभ्यते।

पुनर्परं सुस्ते श्राक्षासत्त्वा सत्तावत्त्वा । सत्ता-सत्त्वा जीवासत्ताविद्तित्वा । जीवासत्त्वा जन्त्वसत्ताविदितव्या । जन्त्वसत्त्रया पोषासत्ताविदितव्या । पोषासत्त्रया पुरुषासत्ताविदि-तव्या । पुरुषासत्त्रया पुङुःखासत्ताविदितव्या । पुङुःखासत्त्रया मनु-जासत्ताविदितव्या । मनुजासत्त्रया मानवासत्ताविदितव्या । मानवा-सत्त्रया । कारकासत्ताविदितव्या । जानकासत्त्रया विदकासत्त्राविदि-तव्या । विदकासत्त्रया जानकासत्त्राविदितव्या । जानकासत्त्रया पश्यकासत्तावेदितव्या। पश्यकासत्त्रया दानपार्मिताऽसत्तावेदि-दानपार्मिताऽमत्तया श्रीलपार्मितामत्तावेदितया। श्रीखपार्मितायत्तथा चान्तिपार्मितायत्तावेदितवा। चान्ति-पार्मितासत्त्रया वीर्थ्यपार्मितासत्तावेदितथा। वीर्थ्यपार्मिता-धानपारमितामत्तावेदितवा। धानपारमितामत्त्रवा प्रजापारमितामत्तावेदितव्या। प्रजापारमितासत्तवा त्राकामा-सत्तावेदितवा । श्राकाशासत्तवा महायानासत्तावेदितवा । महा-यानायत्त्रयाद्वप्रसेयासत्तावेदितव्या । श्रप्रसेयासत्तवादसंख्येयासत्ता-वेदितवा। त्रसंख्येयासत्तया त्रपरिमाणासत्तावेदितवा। त्रपरि-माणायत्त्रया सर्वधकांसत्तावेदितवा। श्रनेनापि सुभूते पर्या-येण तिसन महायानेऽप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकाशः। तत्कस्य हेतोस्तयाहि। यश्चात्मा यश्च सन्तो यश्च जीवो यश्च जन्तु र्यथ पोषो यथ पुरुषो यथ पुरुखो यथ मनुजो यच मानवीयञ्च कारकी यञ्च वेदकी यञ्च जानकी यञ्च पश्चकी या च दानपार्मिताया च श्रीलपार्मिताया च चान्तिपार्मिताया च वीर्थपार्मिताया च धानपार्मिताया च प्रज्ञापार्मिता यचा-कागं यच महायानं यचाप्रसेयं यचापंख्येयं यचापरिमाणं ये च सर्वधर्माः सर्वसेतन्त्रोपसभ्यते ।

पुनर्परं सुश्वते श्रात्मासत्त्रथा सत्त्वासत्तावेदितव्या। सत्तान्या जीवासत्त्रावेदितव्या। जीवासत्त्रया जन्त्वमत्त्रावेदितव्या। जन्त्वसत्त्रया पोषाणत्तावेदितव्या। पोषासत्त्रया पुत्रवासत्त्रया। पुत्रवासत्त्रया। पुत्रवासत्त्रया

मनुजासत्ता वेदितया। मनुजासत्तया मानवासत्ता वेदितया। मानवासत्तया कारकासत्ता वेदितया। कारकासत्तया वेदका-सत्ता वेदितव्या । वेदकामत्तवा जानकामत्ता वेदितव्या जानका-मत्तया पश्यकामत्ता वेदितवा। पश्यकामत्तया प्रधाताशूत्यतामता वेदितव्या । त्रधाताशूत्यतामत्त्रया विद्विश्चात्यतामत्ता वेदितव्या। बहिर्द्धाश्चन्यतामत्त्रया श्रथाताबहिर्द्धाश्चन्यतामत्ता वेदित्वा। श्रथा-त्मविद्धारास्त्रामत्त्वा ग्रूत्यताशूत्यतामत्ता वेदितया। ग्रूत्यता-श्रून्यतासत्त्रया महाश्रून्यतासत्ता वेदितव्या। महाश्रून्यतासत्त्रया परमार्थश्च्यतामत्ता वेदितवा। परमार्थश्च्यतामत्तवा संस्नृतश्चन ताषत्ता वेदितव्या । संस्कृतश्च्यतायत्त्रयाऽसंस्कृतश्च्यतायत्ता वेदि-तया। अर्मक्तरम्यतामत्तया श्रत्यन्तस्यतामत्ता वेदितया। श्रत्य-न्तग्रुन्यतामत्त्रया त्रनवराग्रग्रुन्यतामत्ता वैदितव्या। त्रनवराग्रग्रन्य-तासत्तया अनवकारग्रुन्यतासत्ता वेदितवा। अनवकारग्रुन्यतासत्तया प्रकृतिग्रुन्यतासत्ता वेदितव्या। प्रकृतिग्रुन्यतासत्त्रया सर्वधर्माग्रुन्यता-मत्तावेदितवा। मर्वधर्मग्रून्यतामत्त्रवा खलचणग्रून्यता वेदितवा। खबचणशूत्यतायत्तया अनुपन्नभाश्त्यतायत्ता वेदितवा। अनुपन्नभ-श्रुन्यतासत्त्रया श्रभावश्रुन्यतासत्ता वेदितवा । श्रभावश्रन्यतासत्त्रया खभावग्रन्यतासत्ता वेदितच्या। खभावग्र्न्यतामत्तया श्रभावखभाव-ग्रन्यतासत्ता वेदितव्या। श्रभावखभावग्रन्यता सत्तया श्राकाणासत्ता वेदित्या। श्राकाशासत्त्रया महायानासत्ता वेदित्या। महाया-नामत्त्रया अप्रमेयामत्ता वेदितवा । अप्रमेयामृत्या अपरिमाणा-सत्तावेदितवा । श्रपरिमाणासत्तया मर्वधमामता वेदितवा। पुनरपरं सुभ्रते श्रात्मसत्त्रण संनामत्ता वेदितया। सना-सत्त्रण जीवासत्ता वेदितया। जीवासत्त्रण जन्त्रसत्ता वेदितया। जन्त्रसत्त्रया पोषासत्ता वेदितया। पोषासत्त्रण पुरुषासत्त्रा वेदि-तथा। पुरुषासत्त्रण पुनुष्कासत्ता वेदितया। पुनुष्कासत्त्रण मनजा-सत्त्रा वेदितया। मनजासत्त्रण मानवासत्ता वेदितया। मानवा-सत्त्रया कारकासत्ता वेदितया। कारकासत्त्राय वेदकासत्ता वेदि-तथा। वेदकासत्त्रया जानकासत्ता वेदितया। जानकासत्त्रया प्रथम् कासत्ता वेदितया। प्रथमासत्त्रया श्रार्थस्यासत्ता वेदितया। श्रार्थ्यसत्यामत्त्रया ध्यानासत्ता वेदितव्या। ध्यानासत्त्रया श्रप्रमाणा-सत्ता वेदितथा। त्रप्रमाणासत्तया त्रारूणसमापत्यसत्ता वेदितथा। त्रारूषमापत्त्यमत्त्रया विमोचामत्ता वेदितवा । विमोचामत्त्रया श्रनुपूर्वविद्वारसमापत्त्यसत्ता वेदितवा । श्रनुपूर्वविद्वारसमापत्त्य-सत्त्रया ग्रूत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखासत्ता वेदितव्या। श्रुस्थतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखायत्त्रया श्रभिज्ञासत्ता वेदि-त्या। श्रभिज्ञासत्त्रया समाधसत्ता विदित्या। समाधसत्त्रया धारणीसुखासत्ता वेदितवा । धारणीसुखासत्तवा त्राकामासत्ता वेदितवा। श्राकामासत्त्रया महायानासत्ता वेदितवा। महाथाना-मत्त्रया श्रप्रसेयामत्ता वेदितचा। श्रप्रसेयामत्त्रयाऽसंख्येयामत्ता वेदितवा। अमंख्येयासत्तवा अपरिमाणासत्ता वेदितवा। अपरि-माणामत्त्रया सर्वधमाभित्ता वेदितया। श्रनेनापि सुभृते पर्यायेण तस्मिन् महायाने त्रप्रसेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकात्रः। तत्वस्य हेतोस्तथाहि सुभूते यथाता यथ सलो यथ जीवो यथ जन्तुर्यथ पोषो यस पुङ्जलो यस मनुजो यस मानवो यस कारको यस वेदको यञ्च जानको यञ्च परावको यानि चार्य्यसत्यानि यानि चाप्रमाणानि थाश्वाक्ष्यसमापत्तयो ये च विमोचा याश्वातुपूर्वविहारसमापत्तयो यानि च शूत्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि याश्चाऽभिज्ञाः ये च समाधयो यानि च धारणीसुखानि यचाकामं यच महा-यानं यचाप्रमेयं यचामंख्येयं यचापरिमाणं ये च सर्वधर्माः। सर्वसेतन्त्रीपसम्बते ।

पुनर्परं सुभूते त्रात्मामत्तया मलामत्तया वेदितव्या। सला-

यत्तया जीवायत्ता वेदितया। जीवायत्तया जन्वयत्ता वेदितया। जन्वसत्तया पोषासत्ता वेदितया। पोषासत्तया पुरुषासत्ता वेदि-तथा। पुरुषामत्तया पुङ्गलामत्ता वेदितथा। पुङ्गलामत्तया मनु-जासत्ता वेदितवा। मनुजासत्त्रया मानवासत्ता वेदितवा। मानवा-यत्त्रया कारकामत्ता वेदितया। कारकामत्त्रया वेदकामत्ता वेदि-तथा। वेदकामत्तया जानकामत्ता वेदितथा। जानकामत्तया पथ्य-कामत्ता वेदितवा। पर्यकामत्त्रचा तथागतवलामत्ता वेदितवा। तथागतबलामत्तया वैप्रारद्यासत्ता वेदितव्या। वैप्रारद्यासत्तया प्रतिसम्बिद्सत्ता वेदितवा। प्रतिसम्बिद्सत्तवा महाकर्णासत्ता वेदितवा। महाकरणामत्त्रया त्रावेणिकवुद्धधर्मामत्तावेदितवा। श्रावेणिकवृद्धधर्मासत्त्रया श्राकामासत्ता वेदितव्या। श्राकामा-मत्त्रया महायानामत्ता वेदितव्या। महायानामत्त्रया श्रप्रमेयामत्ता वेदितवा । त्रप्रमेयामत्तवाऽमंख्येयामत्ता वेदितवा । त्रमंख्या-मत्त्रयाऽपरिमाणामत्ता वेदितवा। श्रपरिमाणामत्त्रया सर्वधर्मा-यत्ता वेदितवा। श्रनेनापि सुभूते पर्यायेण तस्मिन् महायाने ग्रवसेयाणाममंख्येयानां सत्तानामनकागः । तत्कस्य हेतीस्वथाहि सुभूते यश्वाता यश्व मलो यश्व जीवो यश्व जन्तर्यश्व पोषो यश्व पुरुषो यस पुङ्गलो यस मनुजो यस मानवो यस कारको यस वेदको यस जानको यस पश्यको यानि च तथागतबस्तानि यानि च वैपारदानि यास प्रतिसम्बदो या च महाकरूणा ये चावेणिकबुद्धधर्माः यचाकामं यच महायानं यचापरिमेयं यचा-संखोयं यद्यापरिमाणं ये च मर्बधर्माः। सर्वमेतन्नोपक्रमते।

पुनरपरं सुभृते श्रात्मायत्त्रया यत्नायत्ता वेदिनवा। यत्ना-सत्तया जीवासत्ता वेदितद्या। जीवासत्तया जन्त्रसत्ता वेदितव्या। जन्त्रसत्त्रया पोषासत्ता वेदितव्या। पोषासत्त्रया पुरुषासत्ता वेदि-त्या। प्रत्वासत्त्या पुङ्गलासत्ता वेदित्या। पुङ्गलासत्त्या मतु-जासत्ता वेदितवा। मनुजासत्तवा मानवासत्ता वेदितवा। मानवा-यत्तया कारकायत्ता वेदितवा। कारकायत्त्रया वेदकायत्ता वेदि-त्या । वेदकामत्त्रया जानकामत्ता वेदित्या । जानकामत्त्रया पण्यकासत्ता वेदितव्या। पण्यकासत्तया गोचस्थ्यमित्ता वेदितव्या। गोचम्रधमामित्तया त्रष्टामकधमामित्ता वेदितवा। त्रष्टामकधर्मा-यत्तया दर्भनकभूम्ययत्ता वेदितव्या। दर्भनकभूम्ययत्त्रया तत्तुभूम्ययत्ता वेदितवा। तनुभूखमत्त्रया वीतरागभ्रव्यमत्ता वेदितवा। वीतराग-भूम्यमत्त्रया क्रताविभूम्यमत्ता वेदितव्या। क्रताविभूम्यमत्त्रया श्राका-भाषत्ता वेदितया। त्राकाभाषत्त्वा महायानायत्ता वेदितया। महायानामत्त्रया अप्रमेयामत्ता वेदितवा। अप्रमेयामत्त्रया असंखे-थायत्ता वेदितवा। त्रमंख्येयायत्त्रया त्रपरिमानायत्ता वेदितवा। त्रपरिमाणायत्त्रया सर्वधमांयत्ता वेदितया । त्रनेनापि सुन्दते पर्यायेण तसिन महायाने अप्रमेयाणामगंखीयानां सत्तानामन-कार्म । तत्कस हेतोस्तयाहि सुभूते यसात्मा यस सत्तो यस जीवो यस जन्त्र्यंस पोषो यस पुरुषो यस पुरुषो यस मनुजोयस मानवो यस कारको यस वेदको यस जानको यस पायको ये च गोचसूधर्माः ये चाष्टामकधर्माः ये च दर्भनकसूमिधर्माः ये च तत्रसमिधमाः ये च वीतरागसमिधमाः ये च कताविधमाः यचाकाशं यच महायानं यचाप्रतेयं यचामंखीयं यचापरिमाणं थे च सर्वधर्माः। सर्वतेतस्रोपसभ्यते।

पुनरपरं सुभूते श्रात्मासत्तया सत्तासत्ता वेदितवा। सत्ता-यत्तया जीवासत्ता वेदितवा । जीवासत्तया जन्वसत्ता वेदितवा । जन्त्वसत्त्रया पोषासत्ता वेदितव्या। पोषासत्त्रया प्रह्वासत्ता वेदि-त्या । पुरुषायत्त्रया पुङ्गलायत्ता वेदित्या । पुङ्गलायत्त्रया अनु-जायत्ता वेदितवा। मनुजायत्त्रया मानवायत्ता वेदितव्या। मानवा-यत्तया कारकायत्ता वेदितवा। कारकायत्तया वेदकायत्ता वेदि-तया। वेदकामत्तया जानकामत्ता वेदितया। जानकामत्तया पम्य-कामत्ता वेदितवा । पर्यकामत्त्रया श्रोत श्रापन्नामत्ता वेदितवा । श्रोत श्रापनायत्त्वा यक्षदागाम्ययत्ता वेदितवा। यक्षदागाम्ययत्त्वा श्रनागाम्यसत्ता वेदितवा। श्रनागाम्यसत्तया श्रईदसत्ता वेदितवा। श्रईदसत्त्रया श्राकाशासत्ता वेदितवा। श्राकाशासत्त्रया महायाना-सत्ता वेदितया । महायानामत्त्रया श्रत्रमेयामत्ता वेदितया। श्राप-मेयासत्तया असंखोबासत्ता वेदितवा। असंखोबासत्तवा अपरि-माणामत्ता वेदितया। अपरिमाणामत्तया पर्वधर्मामत्ता वेदितया। श्रतेनापि सुभूते पर्यायेण तसिन् महायाने श्रप्रमेयाणा-मसंख्यानां सत्तानामवकाणः। तत्कख हेतोत्त्रणा हि सुभूते यशाता यस मलो यस जीवो यस जन्मर्यस पोषो यस पुरुषो यस प्रकृतो यस मनुजो यस मानवो यस कारको यस वेदको यस जानको यस पराको यस स्रोत सापस्रो यस सहादा-गामी यञ्चानागामी यञ्चार्हन यचाकाणं यच महायानं थचाप्रसेयं सचासंख्येयं यचापरिमाणं ये च सर्वधर्माः । सर्वमेत-चोपलभ्यते ।

युनर्परं सुभूते त्रात्मामत्त्रया मलामत्ता वेदितवा। मला-मत्त्रया जीवासत्ता वेदितव्या । जीवासत्तया जन्त्रसत्ता वेदितव्या । जन्त्रसत्त्रया पोषासत्ता वेदितव्या। पोषासत्त्रया पुरुषासत्ता वेदि-तथा। पुरुषायत्तया पुङ्गलायत्ता वेदितथा। पुङ्गलायत्तया मतु-जावत्ता वेदितवा। मनुजावत्तया मानवायत्ता वेदितवा। मानवा-सत्तथा कारकासत्ता वेदिनव्या । कारकासत्तया वेदकासत्ता वेदि-तथा। वेट्कामत्तया जानकामत्ता वेदितथा। जानकामत्त्रया पग्रकासत्ता वेदितव्या। पग्रकासत्त्तया प्रत्येक वृद्धासत्ता वेदितव्या। प्रत्येकनुद्भमत्त्या सम्यक्षमनुद्धासत्ता वेदितया। सम्यक्षमनुद्धासत्तया श्राकाशासत्ता वेदितवा। श्राकाशासत्तवा महायानासत्ता वेदितवा। महायानामत्त्रया अप्रमेयामत्ता वेदितवा। अप्रमेयामत्त्रयाऽमंखीया-सत्ता वेदितव्या। श्रमंख्येयामत्त्रया श्रपरिमाणासत्ता वेदितव्या। श्रप-रिमाणायत्त्रया सर्वधमायत्ता वेदितवा। अनेनापि सुभूते पर्या-वेण तस्मिन् महायाने श्रप्रमेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकागः। तत्कस हेतोस्तथाहि सुभूते यञ्चाता यञ्च सत्तो यञ्च जीवो यञ्च जन्तुर्यस पोषो यस पुरुषो यस पुङुक्षो यस मतुजो यस मानवो यस कारको यस वेदको यस जानको यस प्रस्तको यस प्रत्येक-बुद्धी यथ सम्यक्सम्बुद्धी सञ्चाकार्य यञ्च महायानं यञ्चाप्रसेयं थचामंख्येयं यचापरिमाणं येच मर्व्वधर्नाः। मर्व्वमेतन्रोपसम्यते।

पुनर्परं सुभृते श्रात्मासत्तया सलसत्ता वेदितया। सलासत्तया

जीवासत्ता वेदितवा। जीवासत्तया जन्वसत्ता वेदितवा। जन्ब-मत्त्रया पोषामत्ता वेदितव्या। पोषामत्त्रया पुरुषामत्ता वेदितव्या। पुरुषायत्त्रया पुङ्गलायत्ता वेदितथा। पुङ्गलायत्त्रया मनुजायत्ता वेदितया। मनुजासत्तया मानवासत्ता वेदितया। मानवासत्तया कारकामत्ता वेदितवा। कारकामत्त्रया वेदकामत्ता वेदितवा। वेदकासत्तया जानकासत्ता वेदितव्या। जानकासत्तया पश्चकासत्ता वेदितवा। पश्चकामत्त्रया आवकयानामत्ता वेदितवा। आवक-यानामत्त्रया प्रत्येकबुद्धयानामत्ता वेदितवा। प्रत्येकबुद्धयानामत्त्रया बुद्धयानामत्ता वेदितवा। बुद्धयानामत्त्रया मर्व्याकारज्ञतामत्ता वेदि-तया। सर्वाकार्जनासत्तया त्राकाशासत्ता वेदितया। श्राकाशा-यत्तया महायानायत्ता वेदितया। महायानायत्तया अप्रमेयायत्ता वेदितवा । श्रमेयासत्तया श्रमंखेयासत्ता वेदितवा । श्रमंखेया-सत्तया अपरिमाणासत्ता वेदितवा। अपरिमाणासत्तया सर्वधर्मा-मत्ता वेदितवा। श्रनेनापि सुभूते पर्यायेण तस्मिन् महावाने श्रप्र-मेयाणामसंख्येयानां सत्तानामवकागः। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि सुभूते ययात्मा यय मलो यय जीवो यय जन्तर्यय पोषो यय पुरुषो यञ्च पुकुलो यञ्च मनुजो यञ्च मानवो यञ्च कारको यञ्च वेदको यञ्च जानको यस पछको यस आवक्यानं यस प्रत्येकबृद्धयानं यस बुद्धयानं यच सर्वाकारज्ञता यचाकाग्रं यच महायानं यचाप्रमेयं यचामंख्येयं यचापरिमाणं ये च मर्व्वधर्माः। मर्व्वमेतन्नोपन्नभ्यते। तद्यथापि नाम सुभूते निर्वाणधातावप्रमेयाणामसंख्येयाना-

मपरिमाणानां सत्तानामवकागः। एवमेव तस्तिन महायाने-

ऽप्रमेयानामगंखेयानामपरिमाणानां यत्नानामवकामः। श्रनेनापि सुभृते पर्यायेण यथाकाग्रे अप्रमेयाणामसंख्येयाणामपरिमाणानां यत्वानामवकागः। एवमेव तस्मिन् महायानेऽप्रमेयाणामसंख्येया-णामपरिमाणानां सत्तानामवकाणः। यदपि सुस्रतिरेवमाह नापि तस्य महायानस्य गतिर्दृश्यते नागतिर्दृश्यते न स्थानं दृश्यते इति । एवमेतत् सुभूते एवमेतत् । न तस्य महायानस्यागितवा गतिर्वा दृश्यते । तत्कस्य हेतोर्चकाहि सुभृते सर्वधर्माः । तेन कुतश्चिदागच्छन्ति न कविद्गच्छन्ति न कवित्तिष्टन्ति । तत्कस्य हेतोस्तथाहि सुभृते रूपंन सुतिश्चिदागच्छति । न क्विद्गच्छति । न कचित्तिष्टति । तत्कस्य हेतोर्नेहि सुस्रते रूपस्य प्रकृतिः स्त-श्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति। न कचित्तिष्ठति। न रूपस्य तथता कुति श्विदागच्छति न किचिद्गच्छिति न किचित्तिष्ठति। न रूपस्य स्वभावः कुति चिदागच्छति न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न रूपस्य लचणं कुतिश्वदागच्छति न कचिद्गच्छति न कचित्ति-ष्टति। न वेदना कुतिश्चिदागच्छति न कचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभृते वेदनायाः प्रकृतिः कुतिश्च-दागच्छति न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न वेदनायास्तयता क्तिश्चिदागच्छिति न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। न वेदनायाः खभावः कुतश्चिदागच्छति न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न वेदनाया जचणं जुतश्चिदागच्छति न कचिद्गच्छति न कचित्ति-ष्टति। न मंज्ञा कुतश्चिदागच्छिति न कचिद्गच्छिति न कचित्ति-ष्टति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभृते संज्ञायाः प्रकृतिः कुतिसदा- गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्रिष्ठति। न मंजायास्त्रथता क्रुतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति। न कचित्तिष्ठति। न संज्ञायाः खभावः स्त्रतिश्वदागक्कतिनंकाचिद्रकाति न कचित्तिष्ठति। न मंज्ञाया जचणं कृतश्चिदागच्छति न कचिद्रच्छति न कचित्ति-ष्टति। न संस्काराः कृतश्चिदागच्छन्ति। न कचिद्रच्छन्ति न कचिक्तिष्टनि । तत्कस्य हेतोर्ने हि सभूते संस्काराणां प्रकृति: क्रतशिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्रिष्टति । न संस्का-राणां तथता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न संस्काराणां खभावः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न संस्काराणां सचणं कृतश्चिदागच्छति। न कचि-द्रकाति न कचित्तिष्ठति । न विज्ञानं कृतश्चिदागक्कति । न कचिद्रकाति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि स्भूते विज्ञा-नस्य प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न विज्ञानस्य तथता कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न विज्ञानस्य स्त्रभावः जुतश्चिदागच्छति । न कचि-हुच्छति। न कचित्तिष्ठति। न विज्ञानस्य चचणं कुतस्विदाग-च्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति।

न चतुः जुतिश्चदागच्छित । न किचिद्गच्छिति न किचित्त-ष्ठित । तत्कस्य देतोनं दि सुभूते चतुषः प्रकृतिः जुतिश्चदाग-च्छित । न किचिद्गच्छित । न किचित्तष्ठिति । न चतुषक्षयता जुतिश्चदागच्छित । न किचिद्गच्छित । न किचित्तष्ठित । न चतुषः स्वभावः जुतिश्चदागच्छित । न किचिद्गच्छित । न किचित्तिष्ठित ।

न चच्छो खचणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति। न कचि-त्तिष्ठति। न श्रोपं कुतश्चिदागक्कति। न कचिद्गक्कति न कचि निष्ठति। तत्कस्यहेतोर्ने हि सुभूते श्रोचस्य प्रकृतिः कृतस्थिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति। न कचित्तिष्ठति। न श्रोचस्य तथता क्रतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। श्रोचख खभावो न कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्रिष्ठति। श्रोपस्य खचणं न क्तिश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति। न घाणं क्रुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । तत्कस्यहेतोर्वे हि सुभूते ब्राणस्य प्रकृतिः कृतस्यदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्रिष्ठति। न प्राणस्य तथता क्रतियदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्रिष्टति। न प्राणस्य खभावः कृतिश्वदागच्छति । न कचिद्रच्छति । न कचित्तिष्ठति । न प्राणस्य सचणं स्तास्यदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-निष्ठति। न जिङ्का कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । तत्काखहेतोर्ने हि सुभूते जिज्ञायाः प्रकृतिः सुतश्चि-दागच्छति। न क्वचिद्वच्छति न क्वचित्तिष्ठति। न जिज्ञाया-साथता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न जिक्रायाः सभावः सुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति। न जिज्ञाया लचणं कुतस्विदागच्छति। न कचिद्र-च्छति न कचित्तिष्ठति। न आयः क्रतिश्वदागच्छति। न कचि-इच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कसहेतोर्न हि सुभूते कायस प्रकृतिः कुतिश्वदागच्छति। न कविद्गच्छति। न कवित्तिष्ठति।

न कायस्य तथता न कुतिस्वदागक्कित। न कचिद्रक्कित न किचित्तिहित। न कायस्य खभावः कुतिस्वदागक्कित। न किचित्रक्कित। न किचित्रक्कित। न कायस्य खचणं कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित न किचित्तिहित। न मनः कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित न किचित्तिहित। तक्किस्हेतोर्ने हि सुभ्रते मनसः प्रकृतिः कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित न किचित्तिहित। न मनमक्तयता कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित न किचित्तिहित। न मनमः स्वभावः कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित न किचित्तिहित। न मनमः स्वभावः कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित न किचित्तिहित। न मनमे किच्णं कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित न किचित्तिहित। न मनमे किच्णं कुतिस्वदागक्कित। न किचिद्रक्कित

न रूपं कुतिश्चरागच्छित। न कि चिद्वच्छित न कि चित्तिष्ठति।
तत्कच हेतोर्ने हि सुभूते रूपच प्रकृतिः कुतिश्चरागच्छित। न
कि चिद्वच्छित न कि चित्तिष्ठति। न रूपच तथता कुतिश्चरागच्छित। न कि चिद्वच्छिति न कि चित्तिष्ठति। न रूपच स्थायः
सुतिश्चरागच्छित। न कि चिद्वच्छिति। न कि चित्तिष्ठति। न रूपच स्थायः
क्षत्रश्चरागच्छित। न कि चिद्वच्छित। न कि चित्तिष्ठति।
न प्रब्दः कुतिश्चरागच्छित। न कि चिद्वच्छित। न कि चित्तिष्ठति।
न कि चिद्वच्छिति। न प्रब्द्ध प्रकृतिः कुतिश्चरागच्छित। न
कि चिद्वच्छिति न कि चित्तिष्ठति। न प्रब्द्ध स्थायः सुतिश्चरागच्छित।
न कि चिद्वच्छिति। न कि चिद्वच्छिति। न प्रब्द्ध स्थायः सुतिश्चरागच्छित। न कि चिद्वच्छिति। न प्रब्द्ध स्थायः सुतिश्चरागच्छित। न कि चिद्वच्छिति। न कि चिद्वच्छिति।

कृतश्चिदागच्चिति । न कचिद्रच्चिति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते गन्धस्य प्रकृतिः सुतिस्थिदागच्छिति। न किचि-द्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । न गन्धस्य तथता कुति श्वदागच्छिति । न करिङ्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न गन्धसः खभावः कुतिसुदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न गन्थस्य खचणं कुतिश्वदागच्छति। न कचिद्गच्छिति। न कचित्तिष्टति। न रसः कृतिश्चिदागच्छिति। न क्षचिद्गच्छिति न क्षचित्तिष्ठति। तल्कस्य हेतोर्न हि सुभ्रते रमस्य प्रकृतिः कुतिश्चदागच्छिति। न कचि-द्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । न रमस्य तथता कुतिश्चदागच्छिति । न कचिद्रच्छति। न कचित्तिष्ठति। न रमस्य खभावः कुतिश्च-'दागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न रसस्य खचणं कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न स्पर्भः कुतिश्च दागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । तल्कस्य हितोर्न हि सुभृते सार्थस प्रकृतिः सुतिश्चदागच्छिति । न कचि-दुच्छति न क्वचित्तिष्ठति । न स्पर्भस्य तथता कुतश्चिदागच्छति । न कवित्रक्कति न किचित्तिष्ठति। न सर्प्रस्य खभावः कुतश्चिदाग-च्चिति। न कचिद्गच्चिति न कचित्तिष्ठति। न सर्गस्य जन्नणं कुति चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न धर्माः क्रुतश्चिदागच्छन्ति। न कचिद्गच्छन्ति न कचित्तिष्ठन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते धर्माणां प्रकृतिः सुतिश्चदागच्छन्ति। न क्रचिद्रच्छन्ति न क्रचित्तिष्ठन्ति । न धम्मीणां तथता क्रतिश्च-दागक्कृति। न कचिद्गक्कृति न कचित्तिष्ठति। न धर्माणां खभावः कुतियदागच्छति। न क्वचिद्गच्छिति न क्वचित्तिष्ठति। न धर्माणां ज्वचणं कुतियदागच्छति। न क्वचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति।

न चचुर्व्विज्ञानं सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते चचुर्व्विज्ञानस्य प्रकृतिः कुत-खिदागच्छति। न क्षचिद्गच्छति न क्षचित्तिष्ठति। न चच्चित्रज्ञा-नस्य तथता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न चचुर्विज्ञानस स्वभावः सुतिश्वदागच्छति । न सचिद्गच्छति न कवित्तिष्टति । न चबुर्व्विज्ञानस्य स्वर्णं कुतश्चिदागच्छिति । न कचिद्गच्छिन न कचित्तिष्ठति । न श्रोत्रविज्ञानं कुतश्चिदाग-च्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते श्रोत्रविज्ञानस्य प्रकृतिः सुतश्चिदागच्छिति। न कचि-द्रच्छिति न का त्तिष्ठति । न श्रोचिवज्ञानस्य तथता सुतश्चिदा-गच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न श्रोपविज्ञानस्य खभावः क्तिश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न श्रोचित्रानस्य लचणं सुतिस्दागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न प्राणिवज्ञानं सुतिश्वदागच्छति। न कचि-इच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते प्राण-विज्ञानस्य प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छिति । न किचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । न प्राणविज्ञानस्य तथता न सुतिश्चिद्रागच्छिति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न प्राणविज्ञानस्य स्वभावः कुत-श्विदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न प्राण- विज्ञानसः लचणं कुतिसदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचि-निष्ठति । न जिक्काविज्ञानं कुतश्चिदागच्छिति । न कचि-दुच्च ति न कचित्तिष्ठति । तल्बस्य हेतोने हि सुभूते जिङ्घा-विज्ञानस्य प्रकृतिः कुतिश्चदागक्कृति । न इतिज्ञक्कृति न क्वचि-तिष्ठति। न जिङ्गाविज्ञानस्य तथता सुति खुदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न जिज्ञाविज्ञानस्य स्रभावः क्तिश्चिदागच्चिति। न कचिद्रच्चिति न कचित्तिष्ठति। न जिङ्घा-विज्ञानसः स्वर्णं कुतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न कायविज्ञानं कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न काचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते कायविज्ञानस्य प्रकृतिः क्रतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न काय-विज्ञानस्य तथता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न कायविज्ञानस्य स्वभावः स्रतस्विदागच्छिति । न कचित्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न कायविज्ञानस्य खचणं सुतिश्च-दागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न मनोविज्ञानं क्रुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । तल्कस्थ हेतोर्न हि सुभूते मनोविज्ञानस्य प्रकृतिः क्तिश्चिदागच्छिति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न मनोविज्ञानस्य तथता कतिश्च-दागच्छति। न क्वचिद्गच्छति न विक्वचित्तिष्ठति। न मनोविज्ञानस्य खभावः क्रुति खुदागच्छिति । न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। न मनोविज्ञानस खचणं खुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति ।

न चचुःसंस्पर्भः कुतश्चिद्रागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्टति । तत्कस्य इतोर्ने हि सुभृते चनुःसंसार्थस्य प्रकृतिः कुत-श्विदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न चच्ः प्रंस्पर्भेस तथता कुति खदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न चचु:मंस्पर्भस स्त्रभावः सुतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्टति । न चचुःसंसर्गस्य लचणं कुतिथिदागच्छिति । न कचिद्गच्छित न कचित्तिष्ठति। न श्रोचसंस्पर्धः सुतश्चिदा-गच्छति न क्षचिद्गच्छति न क्षचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने इ सुभूते श्रोचसंस्पर्भेख प्रकृतिः कृतश्चिदागच्छित । न कचि-द्रच्छित न क्षचित्तिष्ठति। न श्रोवसंखर्भेख तथता स्रतश्चिदा-गच्छति । न काचिद्रच्छति न काचित्तिष्ठति । न श्रोचसंस्पर्भेख खभावः क्रुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। न श्रोचसंखर्भस लचणं जुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न प्राणसंसार्पः कुतिश्चदागच्छिति। न कचि-हुच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते प्राण-संस्पर्भस्य प्रकृतिः सुतश्चिद।गच्कृति । न कचिद्गच्कृति न कचि-त्तिष्ठति । न प्राण्यंस्पर्भस्य तथता सुतश्चिदागच्छति । न कचि-द्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । न प्राणसंसार्प्रस खभावः सुतिस्थदा-गच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न प्राणसंस्पर्भस्य लचणं कुति खदागच्छति । न किपद्गच्छति न किपितिष्ठति । न जिइनासंस्पर्भः कुति आदागच्छिति । न कचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्टति । तत्कस्य द्वेतोने हि सुमृते जिज्ञासंसार्भ प्रकृतिः क्कुतिश्चिदागच्छिति। न क्वचिद्गच्छिति न क्वचित्तिष्ठति। न जिज्ञासंस्राप्रेश्च तथता सुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न क्षचित्तिष्टति । न जिङ्कासंस्पर्भस्य स्त्रभावः सुर्तासुदागच्छति । न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न जिङ्कासंस्पर्भेन्छ लचणं कुति युदागच्छति । न कचित्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न काय-संस्पर्भ: सुतञ्चिदागच्छिति। न कचिक्रच्छिति न कचित्तिष्टति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभ्रते कायसंस्पर्भस्य प्रक्रतिः कुतसिदा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न कायसंसर्प्रोद्य तथता कुतसिदागच्छिति। न क्वचिद्गच्छिति न क्वचित्तिष्ठति। न कायसंस्पर्भस्य स्त्रभावः सुतिश्चिदागच्चति । न कचिद्रच्छिति न क्वचित्तिष्ठति। न कायमंत्राग्रस्य खचणं कुतश्चिदागच्छिति। न क्वचि-द्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न सनः संस्पर्णः कुतश्चिद्गणच्छति । न क्षचित्रच्छति न क्षचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते मनः-संस्पर्भस्य प्रकृतिः ज्ञुतिश्चदागच्छिति । न क्वचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । न मनःसंस्पर्भेख तथता सुतश्चिदागच्छिति । न कचि-द्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न मनः संख्येषयः खभावः कुतिश्चदा-गच्छति। न क्षचिद्गच्छतिन क्षचित्तिष्ठति। न मनःसंस्पर्प्रख लच्यां कुति श्वदागच्छिति । न कचिक्तच्छिति न कचित्तिष्ठति ।

न चचुसंसर्प्रजावेदना कुतिस्दागच्छित। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोस्त्रयाहि न हि सुभूते चचुःसंसर्प्रजा वेदनयाः प्रक्रतिः कुतिस्दागच्छिति। न कचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्ठति। न चचुःसंसर्प्रजा वेदनसास्त्रयता सुतस्दिरागच्छिति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । न चचुःशंस्यर्भेजा वेदनायाः खभावः कुतश्चिद्गणक्ति। न कचिद्गक्कति। न कचित्तिष्ठति। न चनुःसंस्पर्भेचा वेदनाया खचलं सुतश्चिदागच्छति । न कचि-इच्छिति न कचित्तिष्ठति । न श्रोचसंस्पर्भेजा वेदनाया क्रतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचितिष्ठति। तत्कस्य हेतो-स्तथासि नसि सुभुते श्रीचसंस्पर्भजा वेदनायाः प्रकृतिः कुतिश्च-दागच्छति। न क्षचिद्गच्छति न क्षचित्तिष्ठति। न श्रोचसंस्रर्भजा वेदनायास्त्रथता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि निष्ठति । न श्रोचसंसार्प्रजा वेदनायाः खभावः कुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न श्रोचसंस्पर्धेजा वेदनाया जन्नणं कुतिश्चदागच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । न घाण्यंस्वर्धेत्रा वेदना सुतश्चिदागच्छति । न कचिद्ग-च्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते प्राणसंसर्प्रजा वेदनायाः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-निष्ठति। न प्राणसंस्पर्भेजा वेदनायास्त्रथता सुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न प्राण्यंस्पर्पेजा वेदनायाः खभावः कुतिश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न प्राणसंस्पर्भजा वेदनाया खचणं कुतिश्चिदागच्छति। न कचिद्ग-च्छति न कचित्तिष्ठति । न जिक्का संस्पर्णजा वेदना सुतश्चिदाग-च्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते जिक्कासंस्पर्धेजा वेदनायाः प्रकृतिः सुतिश्चिदागच्छिति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न जिक्कामंस्पर्भेजा वेदनायास्त्रथता कृतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न जिज्ञा-संस्थांजा वेटनायाः खभावः कृतशिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न क्रचित्तिष्टति। न जिङ्कासंस्पर्भेजा वेदनाया खचणं क्रुतश्चिदाग-क्कति। न कचिद्रकाति न कचित्तिष्ठति। न काथसंखर्भजा वेदना क्रतश्चिदागच्छति । न क्षचिद्गच्छति न क्षचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्न हि सभूते कायसंसर्भेजा वेदनायाः प्रकृतिः कृतश्चिदागच्छिति। न कचिदच्छति न कचित्तिष्ठति । न कायसंस्पर्पेजा वेदनाया-स्तथता न कुत्रसिदागव्हति। न कचिद्गव्हति न कचित्तिष्ठति। न कायमंखर्राजा वेटनाथाः खभावः कृतश्चिदागच्छति । न क्षचि-द्रष्कृति न कचित्तिष्ठति । न कायसंखर्मजा वेटनाया जन्नणं कृत-श्विदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचिक्तिष्ठति। न मनःसंस्पर्धेजा वेदना कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुस्रते मनःसंस्पर्पजा वेदनायाः प्रकृतिः कृतसि-दागक्कति। न क्रचिद्रकति न क्रचित्रिष्टति। न मनःसंखर्पाजा वेदनायास्त्रथता क्रतशिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न मनःसंसार्प्रजा वेदनायाः स्त्रभावः सुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति।

न प्रथिवीधातः कुतश्चिद्रागच्छति। न कचिद्रच्छिति न कचि-चिष्ठति। तत्कस्य हेतोने हि सुभूते प्रथिवीधातोः प्रकृतिः कुत-श्चिद्रागच्छिति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न प्रथिवी-धातोस्वयता सुतश्चिद्रागच्छिति। न कचित्त-ष्ठति। न प्रथिवीधातोः स्त्रभावः सुतश्चिद्रागच्छिति। न कचि- द्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न पृथिवीधातोर्क्षचणं कुतिस्थदाग-च्चिति। न कचिद्रच्चिति न कचित्तिष्ठति। नाऽभातः, सुत-चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कच हेतोर्न हि सुभृतेऽभातोः प्रकृतिः सुतिश्चिदागच्छिति। न क्वचि-द्रच्छिति न क्वचित्तिष्टति । नाऽश्वातोस्रथता सुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नाऽधातोः खभावः कुतिश्च-दागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नाज्धातोर्लचणं कुति खुदागच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। न तेजो-धातुः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्थ हेतोर्न हि सुभृते तेजोधातोः प्रकृतिः सुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति । न तेजोधातोस्राथता सुतिश्च-द्रागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न तेजोधातोः स्त्रभावः कुतश्चिदागच्चति । न कचिद्गच्चति न कचित्तिष्ठति । न तेजोधातोर्खचणं सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न क्वचित्तिष्ठति । न वायुधातुः कुतिश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुस्रते वायुधातोः प्रक्रतिः कुति सुदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न वायु-धातोस्तंथता सुतिथुद्गमच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । न वायुधातोः स्त्रभावः सुतिश्वदागच्छति । न क्वचि-द्रच्छिति न कवित्तिष्ठति। न वायुधातोर्जवणं कुतिश्वदागच्छिति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । नाकाणधातुः कुतिख्रदा-गच्छति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभ्रते श्राक्षाप्रधातोः प्रक्रतिः कुतसिद्गाच्छति। न क्षित्र-च्छति न क्षिचित्रप्रति। नाक्षाप्रधातोत्त्रयता कुतसिद्गाच्छिति। न क्षिद्गच्छिति न क्षिचित्रप्रति। नाक्षाप्रधातोः खभावः कुतसि-द्गाच्छिति। न क्षिद्गच्छिति न क्षिचित्रप्रति। नाक्षाप्रधातो-र्वस्य कुतसिद्गाच्छिति। न क्षिद्गच्छिति न क्षिचित्रप्रति।

न विज्ञानधातुः कुतश्चिदागच्छिति। न क्विन्नच्छिति। न किंपित्तिष्ठति । तत्काख हेतोर्न हि सुभृते विज्ञानधातोः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति । न विज्ञान-धातोस्तथता कुतश्चिदागच्चिति। न क्वचिद्रच्चिति न क्वचि-त्तिष्ठति । न विज्ञानधातोः स्त्रभावः सुति खुदागच्छति । न कचि-द्रच्छति न कचित्तिष्टति। न विज्ञानधातोर्श्वचणं कृतश्चिदाग-च्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नाऽविद्या ऋतश्चिदा-गच्छति। न क्षचिद्गच्छति न क्षचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुम्द्रते श्रविद्यायाः प्रकृतिः सुतश्चिद्गगच्छति । न सचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नाऽविद्याद्यास्त्रथता सुति स्टिगच्छिति न कचि-द्रच्छति न क्षचित्तिष्ठति । नाऽविद्यायाः खभावः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । नाविद्याया लचणं कुतस्रिदा-गच्चति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न संस्काराः कुत-श्चिदागच्छन्ति। न कचिद्गच्छन्ति। न कचित्तिष्टन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते संस्काराणां प्रकृतिः कुतिस्वदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न संस्काराणां तथता कुतञ्चि-दागक्कति। न कचिद्गक्कति न कचित्तिष्ठति। न संस्काराणां खभावः कृतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचिन्तिष्ठति । न संस्काराणां खचणं कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न विज्ञानं सुभूते कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते विज्ञानस्य प्रकृतिः कुतिश्वदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न विज्ञा-नस्य तथता क्रुतश्चिदागच्छति। न क्षचिद्रच्छति न क्षचित्तिष्ठति। न विज्ञानस स्थावः सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न विज्ञानस्य खचणं कुतश्चिदागच्छति । न कचि-द्रच्छति न क्वचित्तिष्टति। न नामरूपं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कख हेतोर्न हि सुभूते नाम-रूपस्य प्रकृतिः जुतञ्चिदागच्छति । न क्वचिद्गच्छति न क्वचि-त्तिष्ठति। न नामरूपस्य तथता कुतश्चिदागस्कृति। न कचिद्ग-च्छति न कचित्तिष्ठति। न नामक्ष्पस्य स्त्रभावः व्यवस्थिदाग-च्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न नामरूपस्य बचणं कृतशिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न षड्।य-तनं कृतिसदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्टति। तत्कस्य हेतोर्ग हि सुभूते घडायतनस्य प्रकृतिः सुत्रियदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न षड्ायतनस्य तथता नुतिश्च-दागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न षड्ायतनस्य खभावः कुतिख्दागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न षड़ायतनस्य सच्चणं सुतिस्यदागच्चिति। न सचिद्रच्चिति न कचि-त्तिष्ठति। न स्पर्भः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचि- त्तिष्ठति । तत्कस्य देतोर्न हि सुभूते स्पर्भस्य प्रकृतिः कृतश्चिटा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न स्पर्भस्य तथता कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न स्पर्भस्य स्वभावः क्रतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न स्पर्भस्य खचणं कुतस्थिदागच्छति। न कचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्टति। न वेदना क्रतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छित न कचिक्तिष्ठति । तत्कस्य देतोर्ने हि सुभूते वेदनायाः प्रकृतिः कृत-श्चिदागक्कति। न कचिद्गक्कति न कचित्तिष्ठति। न वेदनाया-स्तथता कृतश्चिदागच्छिति। न किचिद्रच्छिति न किचित्तिष्ठति। न वेटनायाः खभावः ऋतश्चिदागच्छति। न क्वचिद्वच्छति न क्वचि-निष्ठति। न वेटनाया खचणं अतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न तथ्या कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य चेतोने हि सस्ते त्वणायाः प्रकृतिः कति खदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न तथ्या-यास्त्रथता इतिश्वदागक्ति। न क्षचिद्रक्कृति न क्षचित्रिष्ठति। न हणायाः खभावः क्रुतश्चिदागच्छति । न क्रचिद्रच्छति न क्रचि-त्तिष्ठति। न दण्यायाः खचणं क्रतश्चिदागच्छति। न क्वचिद्र-क्कति न कचित्तिष्ठति । नोपादानं क्रतश्चिदागक्कति । न कचि-द्रच्छति न क्वचित्तिष्ठति । तत्क्वच हेतोर्न हि सुभूते उपादानस्य प्रकृति: ज्ञतश्चिदागच्छिति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। नोपादानस्य तथता कुतश्चिदागक्कति। न कचिद्गक्कति न कचि-त्तिष्ठति। नोपादानस्य स्वभावः कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्र-

च्चिति न कचित्तिष्ठति । नोपादानस्य खचणं कुतश्चिदागच्चिति । न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। न भवः कुतिश्चदागच्छिति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तलाख हेतोर्न हि सुभृते भवस्य प्रकृति: कृतश्चिदागक्कृति। न क्वचिद्रक्कृति न क्वचिन्न-ष्टति। न भवस्य तथता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न भवस्य स्त्रभावः सुतिश्वदागच्छति। न कचि-द्रच्छिति न क्वचित्तिष्ठति। न भवस्य खचणं क्षतश्चिदागच्छिति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न जातिः सुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तलस्य हेतोर्ने हि सभूते जातेः प्रकृतिः कुत्रश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति । न कचि-निष्ठति। न जातेस्तयता कुतिश्चदागच्छति। न कचिद्गच्छति न क्वचित्तिष्ठति । न जातेः खभावः जुतश्चिदागच्छति । न क्वचि-इच्छति न क्वचित्तिष्ठति। न जातेर्षचणं कुतश्चिदागच्छति। न क्रचिद्रच्छति न क्रचित्तिष्ठति । न जरामरणं क्रतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सभूते जरामरणस्य प्रकृतिः ऋतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न जरामरणस्य तथता कुतिस्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न जरामरणस्य स्वभावः कृत-श्विदागच्छति। न क्विद्वच्छति न क्विचित्रष्टति। न जरामरणस्य लचणं कुति खुदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति।

न दानपारिमता सुतश्चिदागच्छिति। न सचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। तस्त्रस्य हेतोर्ने हि सुभ्रते दानपारिमतायाः प्रकृतिः कृतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न टानपारमितायास्त्रथता ऋतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न क्वचित्तिष्ठति । न दानपार्मितायाः खभावः क्रुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न दानपारिमताया खचणं क्रतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न ग्रील-पारमिता क्रतिसदागक्कति। न क्रचिद्रक्कति न क्रचित्रिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सभूते भी खपारिमतायाः प्रकृतिः कृतश्च-दागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न ग्रीलपार-मितायास्त्रथता सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । न भौजपारमितायाः खभावः जतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचिन्तिष्टति । न भीलपारमिताया खचणं कृत-श्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न चान्ति-पारमिता क्तिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्वस हेतोर्न हि सुभूते चान्तिपार्मितायाः प्रकृतिः कुतश्च-दागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न चान्तिपार-मितायास्त्रथता स्त्ति सदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न चान्तिपार्मितायाः खभावः क्रतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न चान्तिपारमितायार्ज्यणं क्रतश्चिदागच्छति। न क्रचिद्रच्छति न क्रचित्तिष्ठति। न वीर्थ्य-पारमिता सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्वस्य हेतोर्न हि सुभूते वीर्थपार्मितायाः प्रकृतिः कुत्यिदा-गच्छति। न क्षचिद्रच्छति न क्षचित्तिष्ठति। न वीर्व्यपारिमता-

यास्तयता कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न वीर्य्यपारभितायाः स्वभावः सुतश्चिदागच्छति । न सचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न वीर्व्यपार्मितायार्क्षचणं कुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न ध्यानपारमिता कुतस्विदा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते ध्यानपारमितायाः प्रकृतिः सुतिश्चदागच्छिति। न कचिक्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न ध्यानपार्मितायास्त्रथता कुत-श्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न धान-पारमितायाः खभावः कृतश्चिदागच्छति। न क्वचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न धानपारमितायार्चचणं कुतश्चिदागच्छित। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । न प्रज्ञापार्मिता कुतश्चिदा-गक्कति। न क्वचिद्गक्कति न क्वचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते प्रज्ञापार्मितायाः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति। न कचि-इच्छिति न कचित्तिष्ठति । न प्रजापार्मितायास्त्रयता स्तिश्च-दागक्कति। न कचिद्गक्कति न कचित्तिष्ठति। न प्रज्ञापार-मितायाः खभावः कुतश्चिदागच्छति न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न प्रज्ञापार्मितायार्जचणं सुतश्चिदागच्छति । न कचि-द्रच्छति न कचित्तिष्ठति।

नाऽधात्मग्र्त्यता सुतिश्वरागच्छित। न कचिद्गच्छित न कचित्रच्छित। तत्कछ हेतोर्ने हि सुभूते ऋधात्मग्र्त्यतायाः प्रक्रितः सुतिश्वरागच्छित। न कचिद्गच्छित न कचित्रिक्षित। नाधात्मग्र्न्यतायास्त्रथता सुतिश्वरागच्छित। न कचिद्गच्छित न

कचित्तिष्ठति । नाष्याताश्र्यतायाः खभावः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। नाधाताग्रून्यतायार्कचणं क्तश्चिदागक्कति । न कचिद्गक्कति न कचित्तिष्ठति । न बहिद्धी-ग्रुन्थता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्क्रस्य हेतोर्न हि सुभूते बहिद्धीग्रन्यतायाः प्रकृतिः कुतस्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न बहिद्धांग्रस्य-तायासायता कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न बहिद्धांश्रून्यतायाः खभावः क्रुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न विद्विद्वीग्र्यतायार्षचणं सुतिख्दागच्छति। न क्वचिद्रच्छति न क्वचित्तिष्ठति । नाधात्मबिद्धारायता ज्ञत-जिंदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते अधाताबहिद्धांश्च्यतायाः प्रकृतिः क्रुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्टति। नाध्यात्मबहिद्धी-ग्रुन्यतायास्त्रथता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचि-त्तिष्ठति । नाध्यात्मबिद्धांशूत्यतायाः खभावः कुतश्चिदागक्कति । न कचिद्रच्छित न कचित्तिष्ठति । नाध्यात्मविद्वाश्यन्यताया खचणं ज्ञतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न ग्रून्यताग्रून्यता कुतिश्चिदागच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते शून्यताशून्यतायाः प्रक्वतिः क्तिश्वदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न शून्यता-शून्यतायास्त्रथता सुतश्चिदागच्छति। न क्वचिद्गच्छति न क्वचि-त्तिष्ठति । न ग्र्न्यताग्र्त्यतायाः स्त्रभावः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न शून्यताशून्यतायार्जचणं कुत-श्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न महाग्रुन्यता कुति श्वदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तल्कस्य हेतोर्न हि सुभूते महाग्रून्यतायाः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न महाशून्यतास्त्रथता सुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न भराग्रुन्यतायाः खभावः सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्वच्छति न कचित्तिष्ठति। न महाशून्यतायार्वचणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न परमार्थग्रून्यता कुतिश्वदागक्कति । न कचि-इच्छिति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते परमार्थ-ग्रून्यतायाः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्कृति। न क्वचिद्गच्कृति न कचित्तिष्ठति । न परमार्थशून्यतायास्त्रयता न स्ततिश्वदागच्छति । न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । न पर्मार्थशून्यतायाः खभावः कुतिश्चदागच्छति। न काचिद्गच्छति न काचित्तिष्ठति। न पर-मार्थभून्यताया अचणं न कुतिश्चदागच्छति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्टति। न मंक्कतग्र्न्यता कुतिश्वदागच्छति। न कचिद्ग-च्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य देतोर्न हि स्थते संक्षतग्रान्य-तायाः प्रक्षतिः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न संस्तृतग्र्न्यतायाम्तथता सुतश्चिदागच्छति । न कचि-द्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न मंक्षतग्र्न्यतायाः खभावः कुतिश्च-दागच्छति। न कचित्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न मंकुतग्र्न्यताया-लचणं कुतसिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नासंस्त्रतग्रुन्यता कुतश्चिदागच्छति। न कचित्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते ऋषंस्क्रतशून्यतायाः प्रकृतिः कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नासंस्कृत-ग्रन्थतायास्त्रयता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचि-त्तिष्ठति । नामंख्यतग्रन्यतायाः खभावः स्ततश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नामंक्ष्यतग्रन्थतायार्धंचणं स्ततिश्व-दागक्कति। न कचिद्रक्किति न कचित्तिष्ठति। नात्यन्तग्र्न्यता-कुतश्चिदागक्कति। न कचिद्गक्कति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि स्भूते श्रह्मनाग्रुन्यतायाः प्रकृतिः स्रतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नात्यन्तग्रून्यतायास्त्रथता न सुत श्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्टति। नात्यनाग्र्न्य-तायाः खभावः ऋतश्विदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । नात्यन्तरात्यार्वचणं कुतश्चिदागच्छति । न कचि-द्रक्ति न कवित्तिष्ठति । नानवरायग्रस्यता कुतिश्चदागक्कति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते श्रनवराग्रग्रन्थतायाः प्रकृतिः जुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । नानवरायग्रुन्यतायास्त्रथता सुतश्चिदागच्छिति । न कचित्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नानवरायग्रुन्यतायाः स्वभावः क्रतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नानवराग-शून्यतायार्कवणं जुतियदागच्छति । न कचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्ठति । नानवकारग्रन्थता स्तिश्वदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते अनवकारग्रन्थ-

तायाः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्ति-ष्ठति । नानवकारग्रून्यतायासाधना सुतिश्वदागच्छति । न कचि-इच्छति न कचित्तिष्ठति । नानवकार्ग्रूत्यतायाः खभावः कुतस्यि-दागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नानवकारग्रान्य-ताया लचएं अति सदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्रिष्ठति। न प्रकृतिग्र्न्यता कुतश्चिदागच्छ्ति। न कचिद्रच्छ्ति न कचि-त्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते प्रकृतिग्रुन्यतायाः प्रकृतिः क्तिश्वदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न प्रकृतिः शून्यतायास्त्रथता कुतसिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-निष्ठति । न प्रकृतिशूच्यतायाः खभावः कुतस्वदागच्छति । न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति । न प्रकृतिशून्यताया जचणं कुत-श्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न सर्वधर्मा-श्रुन्यता कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते सर्वधर्माश्चन्यतायाः प्रकृतिः कुतश्चि-दागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्टति। न सर्वधर्माग्रन्थ-तायास्त्रथता कुतियदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्टति । न सर्वधर्माग्रुन्यतायाः खभावः जुतश्चिदागच्छति । न जनिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न सर्वधर्माशून्यतायालचणं कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न खलचणग्र्न्यता कुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते खलचणशून्यतायाः प्रकृतिः सुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। न खबचणश्रुन्यतायास्त्रथता कुत-

श्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्टति। न खलचणग्रून्य-तायाः खभावः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति। न खलक्षणशूत्यताया कवणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नाऽनुपलस्थग्नन्यता सुतश्चिदा-गच्चति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्टति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते अनुपन्नभाग्रन्थतायाः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति । न कचि-द्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नाऽनुपत्तकाश्रात्यतायास्त्रयता सुति य-दागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नाऽनुपलस्थागून्य-ताथाः खभावः कृतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छिति न कचि-त्तिष्ठति। नाऽनुपलसाग्र्न्यताया खचणं कुतश्चिदागक्कति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नाऽभावग्रत्यता क्रतिश्वदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तलस्य हेतोर्न हि सुभूते श्रभावश्र्न्थतायाः श्रक्ततिः कृतश्चिदागक्कृति । न कचिद्रक्कृति न कचित्तिष्ठति । नाभावशुन्यतायास्त्रथता व्यतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नाभावग्रन्यतायाः खभावः कृत-श्विदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नाभावग्रन्य-तायाः जचणं कुति यदागच्छति। न कचिद्रच्छिति न कचि-सिष्ठति। न स्वभावग्रन्थता सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते खभावग्रन्यतायाः प्रक्रतिः स्ततिश्वदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति । न स्वभावश्रन्यतायास्त्रयता कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्टति। न खभावश्र्त्यतायाः खभावः कृतश्चिदागक्कति।

न किषद्गक्कित न किषित्तिष्ठति। न खभावश्र्यताया स्वषं सुतिस्दिता। न किषद्गक्किता। न किषद्गक्किता। न किषद्गक्किता। न किषद्गक्किता। न किषद्गक्किता। न किषद्गक्किता। न किष्यत्रिक्किता। नकिष्ठति। नकिष्ठति।

"ग कृत्युपश्चानानि कुतश्चिदागन्छित। न किन्दिन्छिति न किचित्तन्छिति। तत्कस्य हेतोने हि सुभूते कृत्युपश्चानानां प्रकृतिः कुतश्चिदागन्छित। न किचित्तन्छित। न किचित्तन्छित। न किचित्तन्छित। न किचित्तिन्छित। न किचित्तन्छित। न सम्यक्प्रहाल्यानं स्वभावः सुतिस्वदागन्छित। न किचित्तन्छित। न सम्यक्प्रहाल्यानं स्वभावः

<sup>\*</sup> This form occurs in all MSS.

णानां खचणं कुतश्चिद्गम्कित। न किचिद्गक्कित न किचित्तिष्ठति।
निर्ह्मियादाः कुतश्चिद्गम्कित। न किचिद्गक्किन न किचित्तिष्ठिति।
तत्कश्च हेतोनं हि सुभृते चिह्नियादानां प्रकृतिः कुतश्चिद्गम्कित।
न किचिद्गक्कित न किचित्तिष्ठति। निर्ह्मियादानां स्थमावः कुतश्चिद्गमक्कित। न किचिद्गक्कित न किचित्तिष्ठति। निर्ह्मियादानां स्थमावः कुतश्चिद्गमक्कित। न किचिद्गक्कित न किचित्तिष्ठति। निर्द्भियादानां स्थमावः स्वति सुतश्चिद्गमक्कित। न किचिद्गक्कित न किचित्तिष्ठति। निर्म्मियाणि कुतश्चिद्गमक्कित। न किचिद्गक्कित। न किचिद्गक्कित।

न वसानि कुतश्चिदागक्किन। न क्षित्रक्किना न क्षिपित्रक्षित। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते वसानां प्रकृतिः कुत-श्चिदागक्कित। न क्षिप्तक्षिति। न वसानां तथता कुतश्चिदागक्कित। न क्षिप्तक्षिति। न वसानां तथता कुतश्चिदागक्कित। न क्षिप्तक्षिति। न क्षिप्तक्षिति। न क्षिप्तिष्ठिति। न क्षिप्तिष्ठित। न क्षिप्तिष्ठित। न क्षिप्तिष्ठित। न क्षिप्तक्षित। न क्षिप्तिष्ठित। न क्षिप्तक्षिति। न क्षिप्तक्षिति।

तथता क्रतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न बोध्यङ्गानां खभावः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्टति। न बोध्यङ्गानां लच्चणं कुतिश्चदागच्छति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न मार्गः लुतञ्चिदागच्छिति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । तत्कख हेतोर्ने हि सभूते मार्गस्य प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न मार्गस्य तथता स्तुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न मार्गस्य स्वभावः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न मार्गस्य जचणं कुतसिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नार्थ्यस्यानि क्रतशिदागच्छन्ति । न कचिद्रच्छन्ति न कचित्तिष्टन्ति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते श्रार्थ्यसत्यानां प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न क्रचित्तिष्ठति । नार्यमत्यानां तथता सुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति। न कचित्तिष्ठति। नार्थ्यसत्यानां खभावः कतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नार्थ्यस्यानां सचएं कृतश्चिदागक्कति। न कचिद्रक्कति न कचित्तिष्ठति। न धानानि कुतश्चिदागच्छन्ति। न कचिद्गच्छन्ति न कचित्तिष्ठनि। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते धानानां प्रकृतिः कुतिश्वदागच्छित । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न धानानां तथता सुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न ध्यानानां स्रभावः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न ध्यानानां लचणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति।

नाप्रमाणानि कृतश्चिदागक्कनि। न कचिद्रक्कनि न कचित्तिष्टनि। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते अप्रमाणानां प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छित । न कचिद्रच्छित न कचिद्रचिष्ठति। नाप्रमाणानां तथता कुत-सिटागक्कति । न कचिद्रकिति न कचित्तिष्ठति । नाप्रमाणानां खभावः कृतशिदागक्कृति। न कचिद्रकृति न कचित्रिष्ठति। नाप्रमाणानां खचणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचि-त्तिष्ठति । नारूपममापत्तयः कुतश्चिदागक्कन्ति । न कविद्रक्कन्ति न कचिचित्रन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सभते श्रारूपसमापत्तीनां प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नारूपमगपत्तीनां तथता क्रतश्चिदागक्कति। न कचिद्रक्कति न कचित्तिष्ठति । नारूषममापत्तीनां खभावः कृतश्चिदागक्कति। न कचिद्गच्छित न कचित्तिष्ठति। नारूष्यसमापत्तीनां जचणं क्रतिश्वदागक्कति। न क्रिक्किति न क्रिकिति। न विमोचाः क्तिश्वदागच्छिना। न कचिद्रच्छिना न कचित्तिष्ठिना। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते विमोचाणां प्रकृतिः कृतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न विमोचाणां तथता क्रतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न विमोचाणां लचणं कुतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नाऽनुपूर्व-विद्वार समापत्तयः कुतश्चिदागच्छिना। न कचिद्रच्छिना न कचि-त्तिष्ठनि । तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभृते नवानुपूर्व्वविहार समापत्तीनां प्रष्टतिः कुतिश्चदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न नवानुपूर्विवहार समापत्तीनां तथता सुतश्चिदागच्छति। न

कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न नवात्तपूर्व्वविद्वार समापत्तीनां खभावः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न नवानुपूर्वविद्वार समापत्तीनां सचणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रकाति न कचित्तिष्ठति। न शुन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोच-मुखानि कुतश्चिदागच्छन्ति। न कचिद्गच्छन्ति न कचित्तिष्ठन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानां प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न ग्रन्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानां तथता कुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न ग्रून्यतानिमित्ता-प्रणिहितविमोचमुखानां खभावः कुतियदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानां स्रचणं सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नाऽभिज्ञाः कुतश्चिदागच्छन्ति। न कचिद्गच्छन्ति न कचित्तिष्ठन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते श्रभिज्ञानां प्रकृतिः स्तिसदागक्कृति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नाभिज्ञानां तथता कुतिश्चदा-गच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नाभिज्ञानां खभावः क्ति श्विदागच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। नाभिज्ञानां स्रचणं सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न समाध्यः कुतश्चिदागक्किना। न कचिद्गक्कृन्ति न कचित्तिष्ठन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते समाधीनां प्रकृतिः कुतिस्वदागक्कृति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न समाधीनां तथता कुति अदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न समाधीनां स्त्रभावः क्ता खदागच्छति। न काचिद्रच्छति न काचित्तिष्टति। न समाधीनां लचणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न धारणौसुखानि कुतिश्चिदागच्छन्ति। न क्रचिद्रच्छन्ति न क्रचि-त्तिष्ठन्ति। तत्कख हेतोर्न हि सुभृते धारणीसुखानां प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न धारणी-मुखानां तथता कुतञ्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्टति। न धारणीसुखानां खभावः कुतश्चिदागच्छति। न क्वचिद्गच्छति न क्वचित्तिष्ठति । न धार्णीसुखानां सचणं कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न द्यातथागतवलानि न कुतश्चिदागच्छन्ति। न कचिद्गच्छन्ति न कचित्तिष्ठन्ति। तत्कस्य हेतोन हि सुभृते दगानां तथागतवलानां प्रकृतिः सुति खुति खुत गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न द्यानां तथागत-बजानां तथता क्षुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न द्रग्रानां तथागतवचानां खभावः कुतश्चिदागच्छति । न कचित्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न द्यानां तथागतवस्तानां सचएं क्रतिश्वदागच्छति। न क्वचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न चलारि-वैभारद्यानि कुतस्थिदागच्छन्ति। न कचिद्गच्छन्ति न कचित्तिष्ठन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते वैग्रार्यानां प्रकृतिः कुत्यिदागच्छित। न कचिद्गच्छति न कचिक्तिष्ठति। नवैग्रारद्यानां तथता क्ति श्विदा-गच्छति। न क्वचिद्गच्छति न क्वचित्तिष्ठति। न वैग्रारद्यानां खभावः कुतिखदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न वैत्रारद्यानां सचएं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न क्रचित्तिष्टति । न चतस्रः प्रतिसम्बिदः क्रुतश्चिदागच्छिना । न कचिद्रच्छिना न कचित्तिष्टन्ति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते चतस्यां प्रतिभावदां प्रकृतिः कुतश्चिदागक्कृति। न कचिद्रकृति न कचित्तिष्ठति। न चतस्यां प्रतिग्रस्थिदां तथता कुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न चतस्रणां प्रतिसम्बदां सभावः सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न चतस्रणां प्रतिसम्बिदां खचणं कुतश्चिदागच्चति। न क्वचिद्रच्छति न क्वचित्तिष्ठति। न महाकर्णा क्रतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचिन्तिष्ठति। तत्कस्य हेरोर्न हि सुभूते महाकरणायाः प्रकृतिः कुति खुरामक्कृति। न कि चिद्रक्कृति न कचित्तिष्ठति। न महाकर्षायास्त्रयता कुतश्चिदागच्छिति। न क्वचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न महाकर्णायाः खभावः क्त-श्चिदागक्कति। न क्विद्रक्कित न क्विचित्रष्टति। न महाकरणाया स्रचणं सुत्रिय्रागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। नाष्टादभावेणिकावुद्भधर्माः कुतश्चिदागक्किना । न कचिद्गक्किना न कचित्तिष्ठन्ति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते श्रावेणिकवृद्धधर्माणां प्रक्रतिः कुतिश्चदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नावेणिक बुद्धधर्माणां तथता कुतिश्चिदागच्छति । न किचिद्रच्छिति न कचित्तिष्टति । नावेणिक नुदूधमीणां स्रभावः सुतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छित न कचित्तिष्ठति। नावेणिकनुद्रधमाणां जचणं क्ति सदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति।

न सुभृते धर्मधातुः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न

कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्ने हि सुभूते धर्माधातोः प्रकृतिः कुतश्चिदागच्छिति। न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति। न धर्म-धातोस्त्रथता कुतस्त्रिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न धर्माधातोः स्तभावः ऋतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न धर्मभातोर्लचणं ऋति इति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न सुभूते तथता कुतसिदागच्छति। न कचित्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते तथतायाः प्रकृतिः कुतिश्चदागच्छिति। न कचिद्गच्छिति न कचि-त्तिष्ठति। न तथतायास्त्रथता सुतश्चिद्गण्किति। न कचिद्गच्छिति न कचित्तिष्ठति। न तथतायाः खभावः कुति श्वदागच्छिति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । न तथतायार्वचणं सुतश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न भूतकोटिः कुतसिदागक्कति। न कचिद्गक्कति न कचित्तिष्ठति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते भूतकोटेः प्रकृतिः कृतश्चिदागच्छिति। न क्वचिद्रच्छित न कचित्तिष्ठति। न भूतकोटेस्रयता स्तिश्चिदा-गच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न स्तकोटेः खभावः क्ति श्विदागच्छित। न कचिद्रच्छित न कचित्तिष्ठति। न स्त-कोटेर्बंचणं कुतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न सुभूते श्रविनयधातुः जुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न क्रचित्तिष्टति । तत्कस्य हेतोर्ने दि सभूते ऽचिन्यधातो प्रकृतिः क्रतिश्वदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नाऽचिन्य-धातोस्तथता सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। नाचिऽन्यधातोः स्त्रभावः स्त्रतश्चिदागच्छति। न सचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नाऽचिन्यधातोर्चचणं कुतश्चिदागच्छति । न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न सुभूते बोधिः कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। तलाख हेतोर्ने हि सुभूते बोधेः प्रकृतिः कुतश्चिदागक्कृति। न कचिद्रक्कृति न कचित्तिष्ठति। न बोधेस्तथता सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न बोधे: खभाव: क्रतश्चिदागच्छति । न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न बोधेर्लेचणं सुतश्चिदागच्चति । न सचिद्गच्छति न कचित्तिष्टति। न सुभूते वृद्धः सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्टति। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृते बृद्धस्य प्रकृतिः क्तिश्चिदागच्छित। न कचिद्रच्छित न कचित्तिष्ठति। न बुद्धस्य तथता जुतश्चिदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न बुद्धस्य स्वभावः कुतस्यदागच्छति। न कचिद्गच्छति न कचित्तिष्ठति। न बुद्धस्य खचणं कुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचि-त्तिष्ठति । न सुभूते संक्षातं कुतश्चिदागक्कति । न कचिद्रक्कति न कचित्तिष्ठति। न संस्कृतस्य तथता सुतश्चिदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न मंख्रुतस्य स्त्रभावः सुतश्चिदा-गच्छति। न कविद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न संस्नुतस्य जचणं बुतिश्वदागच्छति। न कचिद्रच्छति न कचित्तिष्ठति। न सुभुते ऽमंक्त्रतं कुतश्चिदागच्चिति। न कचिद्गच्चिति न कचित्तिष्टति। तत्काख हेतोर्न हि सुभूते उसंस्नृतस्य प्रकृतिः स्तिसिदागक्कृति। न कचित्रच्छति न कचित्तिष्ठति । नाऽभंक्षृतस्य तथता कुतस्थिदा- गच्छिति । न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । नाऽमंक्ष्रतस्य स्वभावः कुतिश्चद्रागच्छिति । न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । नाऽमंक्ष्रतस्य कचणं कुतश्चद्रागच्छिति । न कचिद्रच्छिति न कचित्तिष्ठति । एवं तस्य महायानस्य नागितिर्दृश्यते न गितर्दृश्यते न स्थानं दृश्यते ।

यद्पि सुभूतेरेवमाइ। नाष्यस्य यानस्य पूर्व्यान्त उपसभ्यते। नापरान्त उपलभ्यते। न मध्य उपलभ्यते। श्रध्यसमतानासेदं यानं महायानं। तसानाहायानमित्युचते। इति। एवमेतत् सुभृते एवसेतत्। नाषस्य यानस्य पूर्वाना उपसभ्यते। नापरान्त उप-खभ्यते । न मध्य उपलभ्यते । त्राध्यसमताना मेदं यानं तसान्माहा-यानमित्युचिते। तत्कस्य देतोस्तया हि सुभूते श्रतीतोऽध्याऽतीतेन श्रूचः। अनागतोऽध्वाऽनागतेन श्रूचः। प्रत्युत्पचोऽध्वाप्रत्युत्पचेन शुन्यः। अध्यसमता अध्यसमतया शुन्यः। महायानं महायानेन शून्य:। बोधिसत्त्रो बोधिसत्त्रेन शून्य:। न सुसूते शून्यता एका न दे न तिस्तः न चतस्तः न पञ्च न घट्न सप्त नाष्टौ न नव न द्रा न पृथक् तस्मात् अध्यसमताया न निदं बोधिसत्त्वानां महासत्त्वानां नैवाच समतोपचभ्यते। न विषमता। नैवाच राग अपचभ्यते। न विरागः। न देव उपजभ्यते नाऽदेषः। न मोह उपजभ्यते नामोद्यः। न नामोपलभ्यते ना नाम। न संस्तृत उपलभ्यते नाऽमंख्यतः। न स्प्राचस्पसभ्यते नाऽसुपसं। न सावद्यस्पसभ्यते नाऽनावद्यं। न साअवस्पालभ्यते नाऽनाअवं। न संक्षेत्रस्पालभ्यते न निक्कोगं। न जौकिकसुपजभ्यते न जोकोत्तरं। नोत्याद्य उपजभ्यते न निरोधं। न संक्षेत्रसुपलभ्यते न व्यवदानं। नैवाच नित्यसुपलभ्यते

नाऽनित्यं। न सुखसुपचभ्यते न दुःखं। नात्मोपचभ्यते नाऽनात्मा। न ग्रान्तसुपचभ्यते नाऽग्रान्तं। न कामधात्ह्यचभ्यते न काम-धात्समितिकमः। न रूपधात्ह्यचभ्यते न रूपधात्समितकमः। नारूपधात्ह्यचभ्यते नारूपधात्समितकमः। न संगर् उपचभ्यते न निर्व्याणं। तत्कस्य हेतोस्त्रयाद्यस्य स्थमावो नोपचभ्यते।

व्यतीतं सुभूते रूपमतीते न रूपेण शून्यं तत्कस्य हेतोर्न हि शून्यतायामतीतं रूपसुपत्तभ्यते । शून्यतेव तावच्कृन्याशून्यतया नोपलभ्यते कुतः पुनः ग्रून्यतायामतीतं रूपसुपलभ्यते। श्रतीता वेदना ऋतीतथा वेदनयाग्र्न्या। तत्कस्य हेतोर्न हि श्र्न्यताथा-मतीता वेदनोपलभ्यते। ग्रून्यतेव तावच्कृन्याग्रून्यतथा नोपलभ्यते क्तः पुनः ग्रून्यतायासतीतो वेदनोपसभ्यते। ऋतीता मंज्ञा श्रतीतया मंज्ञया श्र्त्या। तत्कस्य हेतोर्नहि श्र्त्यतायामतीता संज्ञोपज्ञभ्यते । ग्र्त्यतेव तावच्छ्न्याग्र्त्यतया नोपज्ञभ्यते । सुतः पुनः ग्रुन्यतायामतीता मंज्ञोपलभ्यते । ऋतीताः मंस्काराः ऋतीतैः संस्कारै: ग्रुन्या तत्कस्य हेतोर्न हि सुमृते ग्रुन्यतायामतीताः संस्कारा उपसभ्यन्ते। श्रून्यतेत्र तावच्छ्न्याश्रून्यतया नोपसभ्यते। कुतः पुनः ग्रून्यतायामतीताः संस्कारा उपसभ्यन्ते। ऋतीतं विज्ञानमतीते न विज्ञानेन ग्रुत्यं। तत्कस्य हेतोर्न हि ग्रुत्यताथा-मतीतं विज्ञानसुपत्तभ्यते । श्रून्यतेव तावच्चून्याश्रून्यतथा नोप-लभ्यते । कुतः पुनः ग्रुन्यतायामतीतं विज्ञानमुपलभ्यते ।

श्रनागतं सुभूते रूपमनागते न रूपेण श्र्न्यं। तत्कस्य हेतोर्न हि श्र्न्यतायामनागतं रूपसुपलभ्यते। श्र्न्यतेव तावच्डून्याश्र्न्य- तयोपलभ्यते । कुतः पुनः शूत्यतायामनागतं रूपसुपलभ्यते । श्रनागता वेदना श्रनागतया वेदनया ग्रुन्या। तत्कस्थ हेतोर्नहि ग्रूच्यताथामनागता वेट्नोपखभ्यते। ग्रूच्यतेत्र तावच्छ्रन्याग्रूच्यतया नोपत्तभ्यते । क्रुतः पुनः ग्रुन्यतायामनागता वेद्नोपत्तभ्यते । श्रनागता संज्ञा श्रनागतया संज्ञयाश्र्त्या। तत्कस्य हेतोर्नहि सुभूते भ्रनागता संज्ञोपसभ्यते। ग्रुन्यतेव तावच्छून्याग्रुन्यतया-नोपलभ्यते। कुतः पुनः ग्रुन्यतायामनागता संज्ञोपलभ्यते। श्रनागताः संस्काराः श्रनागतेः संस्कारेः श्र्न्याः। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते ग्रून्यतायामनागताः संस्काराः उपसभ्यन्ते। ग्रून्यतेव तावच्कृत्याग्रुन्यतया नोपलभ्यते । सुतः पुनः ग्रूत्थतायामनागताः संस्कारा उपलभ्यन्ते। श्रनागतं विज्ञानमनागते न विज्ञानेन श्रन्यं। तत्त्रस्य हेतोर्न सुस्रते ग्र्न्यतायामनागतं विज्ञानसुपत्तस्यते ग्र्न्यतेव तावच्छून्याश्र्न्यतथा नोपसभ्यते । सुतः पुनः श्रून्यतायामनागतं विज्ञानसुपत्तभ्यते ।

प्रख्यानं सुभते रूपं प्रख्यायक्षेत रूपेष श्रूच्यं। तत्करण हेतोर्ने हि सुभते श्रूच्यतायां प्रख्यायक्षं रूपस्पक्षभते। श्रूच्यतेव तावच्छूच्या- श्रूच्यतया नोपस्थिते। सुतः सुनः श्रूच्यतायां प्रख्यायक्षं रूपस्प स्थते। प्रख्यायक्षं रूपस्प विश्वयेते। प्रख्यायक्षा वेदनया श्रूच्या। तत्करण हेतोर्ने हि सुभते श्रूच्यतायां प्रख्यायक्षावेदनोपस्थते। श्रूच्यतेव तावच्छूच्याश्रूच्यतया नोपस्थते। सुत्या संज्ञा प्रख्यायक्षयते। प्रख्यायक्षावेदनोपस्थते। प्रख्यायक्षावेदनोपस्थते। प्रख्यायक्षावेदनोपस्थते। प्रख्यायक्षावेदनोपस्थते। श्रूच्यत्वा संज्ञायक्षयते। श्रूच्यत्वा संज्ञायक्षयते। श्रूच्यतेव

तावच्चून्याग्र्त्यतया नोपसभ्यते । स्तः एनः ग्र्न्यत्यायां प्रत्युत्पस्ता संस्तारे । प्रत्युत्पस्ता संस्ताराः प्रत्युत्पस्ते संस्तारेः ग्र्न्याः । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभ्रते ग्र्न्यतायां प्रत्युत्पस्ताः संस्ताराः उपस्थाने । ग्र्न्यतेव तावच्चून्याग्र्न्यतया नोपसभ्यते । स्तः एनः ग्र्न्यत्यायां प्रत्युत्पस्तः संस्ताराः उपस्थाने । प्रत्युत्पस्तं विज्ञानं प्रत्युत्पस्तेन विज्ञानेन ग्र्न्यते । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभ्रते ग्र्न्यत्यायां प्रत्युत्पस्तं विज्ञानस्पस्त्यत्वे विज्ञानस्पस्त्यत्वे विज्ञानस्पस्त्यत्वे । ग्र्न्यत्वे विज्ञानस्पस्त्यत्वे । स्र्यत्वे विज्ञानस्पस्त्यत्वे ।

पूर्व्वान्ततः सुभूते दानपार्मिता नोपलभ्यते। श्रपरान्ततो दानपारिमता नोपलभ्यते। प्रत्युत्पन्नतो दनापारिमता नोपलभ्यते। ऋध्यसमतायां दानपारमिता नोपस्रभ्यते । न सुस्रते समताया-मतीताध्वीपत्तभ्यते । न समतावामनागताध्वीपत्तभ्यते । न समतावां प्रस्मृत्यन्नाध्वोपसभ्यते । समतेव तावत् समतायां नोपसभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीताध्योपसभ्यते। कुतोऽनागतोध्योपसभ्यते। कुतः पुनः प्रत्युत्पचोऽध्योपचभ्यते। पूर्व्यान्ततः ग्रीचपारमिता नोपलभ्यते । श्रपरान्ततः श्रीचपारिमतानोपलभ्यते । प्रत्युत्पन्नतः ग्रीलपार्मिता नोपलभ्यते। ऋध्यमतायां ग्रीलपार्मिता नोपसभ्यते । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते समतायामतीतोऽध्योप-न समतायामनागतोऽध्वोपसभ्यते । न समतायां प्रखुत्पन्नोऽध्वोपन्नभ्यते । समतेव तावत् समतायां नोपन्नभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । कुतोऽनागतोध्योपलभ्यते । कुतः प्रत्युत्पक्षोऽध्योपलभ्यते । पूर्व्वान्ततः चान्तिपार्मिता नोपलभ्यते । श्रपरान्ततः चान्तिपारमिता नोपचभ्यते। प्रत्यृत्यन्ततः चान्तिपार-मिता नोपलभ्यते। त्राध्यममतायां चान्तिपार्मिता नोपलभ्यते। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । न सम-ताचामनागतोऽध्वोपलभ्यते । न समताचां प्रत्यृत्यकोऽध्वोपलभ्यते । ममतेव तावत् ममतायां नोपलभ्यते। सुतः पुनः समतायामतीतो-८ध्योपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्या उपसभ्यते । सुतः प्रत्युत्पन्नो-ऽध्बोपसभ्यते । पूर्व्वान्ततो वीर्थ्यपारिमता नोपसभ्यते । ऋपरान्ततो वीर्च्यपार्मिता नोपलभ्यते। प्रत्युत्पन्नतो वीर्च्यपार्मिता नोपलभ्यते। अध्यसमतायां वीर्य्यपार्मिता नोपलभ्यते। तत्कस्य हेतोर्न हि स्मृते समतायामतीतोऽध्वोपलभ्वते । न समतायामनागतोऽध्वोप-बभाते । न ममतायां प्रत्युत्पन्नोऽध्योपचभ्यते । ममतेव तावत् ममतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः ममतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्योपसभ्यते । सुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्योपसभ्यते । पूर्व्वान्ततो धानपार्मिता नोपलभ्यते। ऋपरान्ततो धानपार्मिता नोपलभ्यते। प्रत्यृत्पन्नतो थानपार्मिता नोपलभ्यते। द्यध्यसमतायां थानपार्मिता नोपसभ्यते । तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते समतायामतीतोऽध्योप-लभ्यते । न समतायामनागतोऽध्वोपलभ्यते । न समतायां प्रत्यत्याची-ऽध्वोपसभ्यते । समतेव तावत् समतायां नोपसभ्यते । सुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्वोपलभ्यते । कुतः प्रत्यृत्पन्नोऽध्योपलभ्यते। पूर्वान्ततः सुभूते प्रज्ञापार्मिता नोपचभ्यते। त्रपरान्ततः प्रज्ञापार्मिता नोपलभ्यते। प्रव्युत्पन्नतः प्रज्ञापार्मिता नोपसभ्यते। ऋध्यसमतायां प्रज्ञापार्मिता नोपसभ्यते। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभूते समतायामतीतोऽध्योपसभ्यते । न समताया-मनागतोऽध्योपसभ्यते न समतायां प्रख्युत्पन्नोऽध्योपसभ्यते । समतेव तावत् समतायां नोपसभ्यते । स्तृतः पुनः समतायामतीतोऽध्योप-सभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्योपसभ्यते । स्तृतः प्रख्युत्पन्नोऽध्योप-सभ्यते ।

पूर्वान्ततः सुभूते ऋधाताशून्यता नोपलभ्यते। ऋपरान्तता-ऽध्यात्मश्र्न्यता नोपलभ्यते । प्रत्युत्पन्नतोऽध्यात्मश्र्न्यता नोपलभ्यते । श्रध्यसमतायामधाताशुन्यता नोपलभ्यते। न सुभूते समताया-मतीतोऽध्वोपलस्थते । नाऽनागतोऽध्योपलभ्यते । न प्रख्नुत्पन्नो-ऽध्वीपलभ्यते । समतैव तावत् भमतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः ममताथामतीतोऽध्वीपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्वोपलभ्यते । कुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपलभ्यते। पूर्वान्ततः सुभूते बहिद्धांश्र्न्यता नोपलभ्यते। श्रपरान्ततो विदर्हाग्र्न्यता नोपनभाते। प्रत्युत्पन्नतो विदर्हा-शुन्यता नोपलभ्यते । ऋध्वममतायां विद्विश्चीश्चिता नोपलभ्यते । न सुभूते समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । नानागतोऽध्वोपलभ्यते । न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपन्नभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोप-लभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्योपलभ्यते । कुतः प्रत्युत्पक्षोऽध्योपलभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभूते ऽध्यात्मवहिद्धाशूत्यता नोपलभ्यते । ऋपरान्ततो-ऽध्यात्मवहिद्धांश्च्यता नोपक्षश्यते। प्रत्युत्पन्नतोऽध्यात्मवहिद्धाः-शून्यता नोपलभ्यते । अध्यसमतायामध्यातावहिद्धीश्रन्यता नोप-लभ्यते । न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । नानागतो-ऽध्वोपसम्यते । न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपसम्यते । समतैव तावत् समतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । कुतो-ऽनागतोऽध्वोपलभ्यते । कुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपलभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभूते शुन्यताश्चन्यता नोपलभ्यते। श्रपरान्ततः शून्यताशून्यता नोपसभ्यते। प्रत्युत्पन्नतः श्र्त्यताश्र्त्यता नोपसभ्यते। श्रध्यसमतायां ग्र्त्यताग्रुत्यता नोपलभ्यते । न सुस्रते समतायामतीतोऽध्योपसभ्यते । नानागतोऽध्वा न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपसभ्यते। समतेव तावत् समतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । कुतोऽना-गतोऽध्या जुतः प्रत्यत्पचोऽध्योपचभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभूते महा-शूत्यता नोपचभ्यते। ऋपरान्ततो महाश्रुत्यता नोपचभ्यते। प्रत्युत्पन्नतो महाग्र्रन्यता नोपचभ्यते। ऋध्यसमतायां महाग्र्रन्यता नोपलभ्यते । न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । नानागतोऽध्या न प्रत्यत्पन्नोऽध्वोपन्नभ्यते । समतेव तावत् समतायां नोपन्नभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपक्रभते । कुतोऽनपगतोऽध्वा कुतः प्रत्यृत्यकोऽध्वोपचभ्यते । पूर्वान्ततः सुभूते परमार्थग्रस्यता नोपलभ्यते। ऋपरान्ततः परमार्थशून्यता नोपलभ्यते। प्रत्युत्पन्नतः परमार्थग्रुन्यता नोपलभ्यते । ऋध्वसमतायां परमार्थग्रुन्यता नोपलभ्यते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते। नानागतोऽध्या न प्रत्यत्वनोऽध्वोपसभ्यते । समतैव तावत् समतायां नोपसभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्वा सुतः प्रत्यत्यन्त्रोऽध्वोपन्तभ्यते। पूर्वान्ततः सुभूते संस्नुतश्च्यता नोपनभ्यते। श्रपरान्ततः मंक्कतग्र्यता नोपसभ्यते। प्रत्युत्पन्नतः मंक्कतग्र्यता नोपलभ्यते । ऋध्वसमतायां संक्षतग्र्न्यता नोपलभ्यते । न सुभूते

धमतायामतीतोऽध्योपकभ्यते । नानागतोऽध्या न प्रत्युत्पन्नोऽध्योप-क्रभ्यते । समतेव तावत्समतायां नोपक्रभ्यते । कुतः पुनः समताया-मतीतोऽध्योपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्या सुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्योप-सभ्यते। पूर्वान्ततः सुभूते ऽसंक्षतग्रूत्यता नौपसभ्यते। श्रपरान्ततो-इमंद्धतग्र्न्यता नोपकभ्यते । प्रत्यृत्यन्ततोऽमंद्धतग्र्न्यता नोपकभ्यते । च्यध्यसमतायामधंक्कतग्रुन्यता नोपजभाते। न सुभूते समताया-मतीतोऽध्वोपसम्बते । नानागतोऽध्वा न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपसम्बते । यमतेव तावत्मतायां नोपजभ्यते । कुतः पुनः यमतायामतीतोsध्योपनभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्यृत्यकोऽध्योपनभ्यते । पूर्वान्ततः सुभृते श्रष्टान्तश्च्यता नोपसभ्यते । श्रपरान्ततोऽत्यन्त-शून्यता नोपसम्यते । प्रकृत्यन्नतोऽत्यन्तशून्यता नोपसम्यते । श्रध्य-यमतायामत्यन्तरून्यता नोपक्षभ्यते। न सुभूते यमतायामतीतो-ऽभ्वोपलभ्यते । नानागतोऽध्या न प्रत्युत्यकोऽध्योपलभ्यते । समतेव तावत्यमतायां नोपचभ्यते । जुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योप-बभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्यन्नोऽध्योपसभ्यते । पूर्वान्ततः सुभृते ऽनवराग्रश्च्यता नोपलभ्यते। श्रपरान्ततोऽनवराग्रश्च्यता नोपलभ्यते। प्रशुत्पन्नतोऽनवराग्रश्च्यता नोपलभ्यते। अध्यसम-तायामनवराग्रश्चाता नोपलभ्वते । न सुभूते समतायामतीतो-ऽध्वोपजभ्यते । नानागतोऽध्वा नः प्रत्युत्यन्नोऽध्वोपजभ्यते । समतेव तावसमतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योप-खभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रहृत्यस्रोऽध्योपस्रभ्यते । पूर्वान्ततः सुभृते ऽनवकारश्च्यता नोपसभ्यते । ऋपरान्ततोऽनवकारश्च्यता नोपलभ्यते । प्रत्यस्तोऽनवकारश्च्यता नोपलभ्यते । ऋध्यसम-तायामनवकारश्र्न्यता नोपलभ्यते। न सुभ्द्रते समतायामतीतो-ऽध्योपलभ्यते। नानागतो न प्रत्यृत्यन्त्रोऽध्योपलभ्यते। समतेव तावत्समतायां नोपलभ्यते। स्रुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वीपलभ्यते। कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रतृत्यकोऽध्योपलभ्यते । पूर्वान्ततः सुभृते प्रकृतिशून्यता नोपलभ्यते । भ्रपरान्ततः प्रकृतिशून्यता नोपलभ्यते । प्रत्युत्पच्नतः प्रकृतिग्रन्यता नोपचभ्यते । ऋष्यसमतायां प्रकृति-शून्यता नोपलभ्यते। न सुभृते समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते। नानागतोऽध्या न प्रत्युत्पच्नोऽध्योपलभ्यते । समतेव तावत्समतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । कुतो-ऽनागतोऽध्वा सुतः प्रसृत्यन्नोऽध्वोपन्नभाते । पूर्वान्ततः सुभृते सर्वधर्माग्रुन्यता नोपखभ्यते । अपरान्ततः सर्वधर्माग्रुन्यता नोपसभ्यते । प्रत्यत्पन्नतः सर्वधर्माग्र्नाता नोपक्तभाते । त्राध्यसमतायां सर्वधर्मा-श्रुन्थता नोपलभ्यते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते। नानागतोऽध्या न प्रत्युत्पन्नोऽध्योपन्नभ्यते । समतेव तावत्समतायां नोपलभ्यते । सुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । सुतो-ऽनागतोऽध्वा सुतः प्रत्यृत्पन्नोऽध्वोपनभ्यते । पूर्व्वान्ततः सुस्ते खब्बण्यून्यता नोपलभ्यते । अपरान्ततः खब्बण्यून्यता नोप-लभ्यते । प्रत्यस्य सतः खलचणग्रन्यता नोपलभ्यते । अध्यसमतायां खबचणग्र्याया नोपचभ्यते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्योप-सभ्यते । नानागतोऽध्या न प्रत्युत्पन्नोऽध्योपसभ्यते । समतेव तावत् समतायां नोपलभ्यते । जुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्यचोऽध्योपकभ्यते । पूर्वान्ततः सुभृते ऽनुपक्तसाश्च्यता नोपक्षभ्यते। श्रपरान्ततोऽनुपक्तसाश्च्यता नोप-सभ्यते । प्रत्युत्पन्नतोऽनुपस्तमाग्रस्यता नोपसभ्यते । ऋध्यसमताया-ऽनुपलमाश्चाता नोपलध्वते। न सुमृते समतायामतीतोऽध्वोप-लभ्यते । नानागतोऽध्वा न प्रत्युत्यन्नोऽध्वोपलभ्यते । समतेव तावत्-समतायां नोपक्रम्यते । कुतः पुनः समतायामतीनोऽध्योपक्रम्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्यृत्यकोऽध्योपलभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभूते श्रभावश्च्यता नोपसभ्यते । श्रपरान्ततोऽभावश्च्यता नोपसभ्यते । प्रत्युत्पन्नतोऽभावग्रून्यता नोपचभ्यते। ऋध्वममतायामभावग्रून्यता नोपलभ्यते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते। नानागतो-ऽध्वा न प्रत्यृत्पन्नोऽध्वोपलभ्यते। समतेव तावसमतायां नोपसभ्यते। कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योपसम्यते। सुतोऽनागतोऽध्या सुतः प्रत्यृत्पन्नोऽध्वोपलभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभूते खभावश्च्यता नोपलभ्यते । त्रपरान्ततः खभावशून्यता नोपसभ्यते । प्रतृत्यन्नतः खभावशून्यता नोपलभ्यते । ऋध्यसमतायां खभावश्च्यता नोपलभ्यते । न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपचभ्यते । नानागतोऽध्या न प्रत्यत्यन्नोऽध्योप-सभ्यते । समतेव तावत्ससमतायां नोपसभ्यते । सुतः पुनः सम-तायामतीतोऽध्योपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्यत्यन्ते-ऽध्वोपलभ्यते । पूर्वान्ततः सुभूते अभावस्थभावश्चन्यता नोपलभ्यते । त्रपरान्ततोऽभावस्वभावग्रून्यता नोपत्तभ्यते। प्रत्युत्पन्नतोऽभाव-खभावग्रुत्यता नोपलभ्यते। त्राध्यसमतायामभावखभावग्रुत्यता नोप-लभाते । न सुभूते समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । नानागतोऽध्वा न प्रस्मुत्पन्नोऽध्योपस्यते । समतेव तावसमतायां नोपस्यते । स्रुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योपस्यते । स्रुतोऽनागतोऽध्या स्रुतः प्रस्मृत्यन्तोऽध्योपस्यते ।

पूर्वान्ततः सुभूते सुत्य्पष्यानानि नोपलभ्यन्ते। श्रपरान्ततः सृत्यृपखानानि नोपजभ्यन्ते। प्रत्युत्पन्नतः स्वत्युपखानानि नोपजभ्यन्ते। अध्ययमतायां सृत्युपखानानि नोपन्नभ्यन्ते। न सुभूते समताया-मतीतोऽध्योपसम्यते । नानागतोऽध्या न प्रत्युत्पन्नोऽध्योपसम्यते । समतेव तावत्यमतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतो-ऽध्योपचभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्योपचभ्यते । पूर्वानातः सुभूते सम्यक्षप्रहाणानि कोपलभ्यन्ते। श्रपरान्ततः सम्बक्प्रदाणानि नोपलभ्यन्ते। प्रत्युत्पद्मतः सम्बक्प्रदाणानि नोप-स्रायन्ते। व्यध्यसमतायां सम्यक्षप्रहाणानि नीपस्रायन्ते। न सुस्रुते यमतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । नानागतोऽध्वा न प्रत्यत्पद्मो-उध्वीपलभ्यते । समतेव तावत्ममतायां नोपलभ्यते । सुतः पुनः षमतायामतीतोऽध्वोपसम्यते । सुतोऽनागतोऽध्या सुतः प्रत्युत्पन्नो-ऽध्योपसभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभ्दते च्हद्भिपादा नोपसभ्यन्ते । श्रपरान्ततः ऋद्विपादा नोपलभ्यन्ते। प्रह्मुत्पन्नत ऋद्विपादा नोपक्तभ्यन्ते। श्रध्यसमतायास्टद्धिपादा नोपक्तभ्यन्ते। न सुभूते यमतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । नानागतोऽध्या न प्रत्यत्पन्नोऽध्योप-बभ्यते । समतेव तावत्समतायां नोपचभ्यते। कुतः पुनः समताया-मतीताध्वीपसभ्यते। सुतोऽनागतोऽध्वा सुतः प्रतृत्यसोऽध्वीपसभ्यते। पूर्वानातः सुभूते दिन्द्रयाणि नोपसभ्यने। अपरान्ततः दिन्द्रयाणि नोपक्रथन्ते । प्रत्यृत्पन्नत इन्द्रियाणि नोपक्रथन्ते । श्रध्यसमताया-

मिन्द्रियाणि नोपलभ्यन्ते। न सुभूते समतायामतौतोऽध्वोपलभ्यते। नानागतोऽध्वा न प्रत्युत्पस्रोऽध्योपसभ्यते । ममतेव तावस्यमतायां नोपसभ्यते। सुनः समतायामतीतोध्योपसभ्यते। सुतोऽनागतो-ऽध्वा कुतः प्रत्यृत्पच्चोऽध्वोपकभ्यते । पूर्व्वान्ततः सुभूते वक्तानि नोपसभ्यन्ते। श्रपरान्ततो वसानि नोपसभ्यन्ते। प्रह्तस्वतो वसानि नोपलभ्यन्ते। अध्वषमतायां वलानि नोपलभ्यन्ते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्वोपसभ्यते । नानागतोऽध्वा न प्रत्युत्पस्रोऽध्वोप-खभ्यते। समतेव तावत्ममतायां नोपखभ्यते। खुतः पुनः समताया-मतीतोऽध्वोपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्वा सुतः प्रत्युत्पस्रोऽध्वोप-जभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभूते बोध्यङ्गानि नोपलभ्यन्ते । श्रपरान्ततो बोध्यङ्गानि नोपस्यन्ते । प्रत्युत्पन्नतो बोध्यङ्गानि नोपसभ्यन्ते । अध्यसमतायां वोध्यङ्गानि नोपलभ्यन्ते। न सुभूते समतायामतीतो-ऽध्वोपलभ्यते । नानागतोऽध्वा न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपसभ्यते । समतैव तावत्ममतायां नोपसभ्यते। सुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योप-बभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्योपबभ्यते । पूर्वान्ततः सुभूते आर्थ्याष्टाङ्गमार्गी नोपलभ्यते। अपरान्ततः श्रार्थ्याष्टाङ्गमार्गी नोपक्तभ्यते । प्रतृत्यस्रतं श्रार्व्याष्टाङ्गमार्गी नोपक्तभ्यते । श्राध्यसम-तायामार्थ्याष्ट्राङ्गमार्गी नोपलभाते। न सुस्ते समतायामतीतो-ऽध्वोपज्जभ्यते । नाऽनागतोऽध्वा न प्रत्युत्यन्नोऽध्वोपज्जभ्यते । समतेव तावसमतायां नोपसभ्यते । सुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योपसभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्पचोऽध्योपकभ्यते । पूर्व्वान्ततः सुभूते त्रार्थसत्यानि नोपस्थान्ते। त्रपरान्तत त्रार्थसत्यानि नोपस्थाने। प्रत्युत्पन्ततं त्रार्व्यसत्यानि नोपलभ्यन्ते । त्राध्यसमतायामार्थ्यसत्यानि नोपसभ्यन्ते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपसभ्यते। नाऽनागतो-ऽध्वा न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपलभ्यते । समतेव तावत्समतायां नोपलभ्यते । कुत पुनः समताद्यामतीतोऽध्वोपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्वा कुतः प्रस्तुत्पन्नोऽध्योपसभ्यते । पूर्व्वान्ततः सुभृते ध्यानानि नोपसभ्यन्ते । त्रपरान्ततो ध्यानानि नोपलभ्यन्ते। प्रत्युत्पन्नतो ध्यानानि नोप-लभ्यन्ते। त्र्यध्वसमतायां धानानि नोपलभ्यन्ते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते। नाऽनागतोऽध्वा न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोप-लभ्यते । समतेव तावत्समतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समताया-मतीतोऽध्योपसभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्पच्चोऽध्योप-लभ्यते । पूर्वान्ततः सुभूते अप्रमाणानि नोपलभ्यन्ते । अपरान्ततो ऽप्रमाणानि नोपचभ्यन्ते । प्रत्युत्पचनोऽप्रमाणानि नोपचभ्यन्ते । श्रध्यसमतायामप्रमाणानि नोपसभ्यन्ते । न सुभूते समतायामती-तोऽध्वोपलभाते । नाऽनागतोऽध्वा न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपलभाते । समतेव तावत्समतायां नोपलभ्यते । सुतः पुनः समतायामतीतो-ऽध्वोपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्वा कुतः प्रहुत्यक्नोऽध्वोपलभ्यते । पूर्वान्ततः सुभृते त्रारुष्यसमापत्तयो नोपलभ्यन्ते। त्रपरान्तत श्राह्णसमापत्तयो नोपलभ्यन्ते। प्रव्यत्यन्तत श्राह्णसमापत्तयो नोपलभ्यन्ते। श्रध्वसमतायामारुष्यसमापत्तयो नोपलभ्यन्ते। न सुभूते यमताचामतीतोऽध्वोपलभ्यते । नानागतोऽध्वा न प्रत्युत्पचोऽध्वोप-लभ्यते । समतेव तावत्ससमतायां नोपलभ्यते । सुतः पुनः समताया-मतीतोऽध्वोपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्वा सुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपसभ्यते । पूर्व्वान्ततः सुभृते त्रष्टौ विमोचा नोपलभ्यन्ते। त्रपरान्ततोऽष्टौ नोपलभ्यन्ते । प्रत्यृत्पन्नतोऽष्टौ विमोचा नोपलभ्यन्ते । त्रध्यसमतायामष्टौ विमोचा नोपलभ्यन्ते। न सुभूते समताया-मतीतोऽध्योपलभ्यते । नाऽनागतोऽध्या न प्रत्यृत्यस्रोऽध्योपलभ्यते । ममतेव तावसमतायां नोपलभ्यते। कुतः पुनः समतायामतीतो-ऽध्वोपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्वा सुतः प्रत्यृत्यस्रोऽध्वोपसभ्यते । सुभूते नवानुपूर्व्वविद्यारममापत्तयो नोपलभ्यन्ते। श्रपरान्ततो नवानुपूर्वविद्वारसमापत्तयो नोपन्नभ्यन्ते। प्रत्यत्पन्नतो नवातुपूर्वविद्वारसमापत्तयो नोपलभ्यन्ते । श्रध्यसमतायां नवानु-पूर्वविद्वारसमापत्तयो नोपलभान्ते। न सुभूते समतायामतीतो-ऽध्वोपसभ्यते । नाऽनागतोऽध्वा न प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपसभ्यते । समतैव तावत्समतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपलभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्पकोऽध्योपकभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुस्रते शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि नोपलभ्यने । श्रपरान्ततः शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि नोपचभ्यन्ते। प्रत्युत्पन्नतः शून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचमुखानि नोपबभ्यन्ते। त्राध्यसमतायां ग्रून्यतानिमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि नोपलभ्यनो। न सुस्रते ममताचामतीतोऽध्वोपसभ्यते । नाऽनागतोऽध्वा न प्रत्यत्पन्नोऽध्वोप-लभ्यते। समतेव तावत्समतायां नोपलभ्यते। सुतः पुनः समताया-मतीतोऽध्योपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्या सुतः प्रत्यत्पन्नोऽध्योपसभ्यते । पूर्व्वान्ततः सुभृते अभिज्ञानोपलभ्यते। अपरान्ततोऽभिज्ञानोप-लभ्यते । प्रत्यृत्यन्नतोऽभिज्ञानोपलभ्यते । अध्ययमतायामभिज्ञा- नोपलभ्यते । न सुभ्दते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । नाऽनागतो-ऽध्वा न प्रत्युत्पच्चोऽध्वोपचभ्यते । समतेत्र तावत्समतायां नोपचभ्यते । कुतः पुनः समताचामतीतोऽध्वोपक्रभ्यते । कुतोऽनागतोऽध्वा कुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपत्तभ्यते । पूर्वान्ततः सुभूते ममाधयो नोपत्तभ्यन्ते । श्रपरान्ततः ममाधयो नोपजभ्यन्ते। प्रह्मत्पन्नतः ममाधयो नोपज्ञभ्यन्ते। ऋध्वषमतायां ममाधयो नोपज्ञभ्यन्ते। न सुभ्देते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते । नाऽनागतोऽध्या न प्रत्युत्यन्तोऽध्योप-सम्यते। समतेव तावत्समतायां नोपसम्यते। कुतः पुनः समताया-मतीतोऽध्योपलभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्या सुतः प्रत्यृत्पन्नोऽध्योप-सभ्यते। पूर्व्यान्ततः सुभूते धारणौसुखानि नोपसभ्यन्ते। श्रपरान्ततो धारणीसुखानि नोपलभान्ते। प्रत्युत्यन्ततो धारणीसुखानि नोप-लभ्यन्ते। श्रध्यममतायां धारणीमुखानि नोपलभ्यन्ते। न सुभूते ममतायामतीतोऽध्योपसभ्यते । नाऽनागतोऽध्या न प्रत्यृत्यकोऽध्योप-सभाते। समतेव तावत्समतायां नोपसभाते। सुतः पुनः समतायाम-तीतोऽध्योपसभ्यते। सुतोऽनागतोऽध्या सुतः प्रत्युत्पस्रोऽध्योपसभ्यते। पूर्व्यान्ततः सुभूते दश्रतथागतवलानि नोपलभ्यन्ते। श्रपरान्ततो दग्रतयागतवलानि नोपलभ्यन्ते। प्रत्युत्पन्तो दग्रतयागतवलानि नोपलभ्यन्ते। श्रध्यसमतायां दशतथागतवलानि नोपलभ्यन्ते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपसभ्यते। नानागतोऽध्या न प्रत्युत्पन्नोऽभ्वोपन्तभ्यते । समतेव तावत्समतायां नोपन्तभ्यते । कुतः पुनः समताचामतीतोऽध्वोपसभ्यते । सुतोऽनागतोऽध्वा सुतः प्रत्युत्पस्नो-अध्योपलभ्यते। पूर्वान्ततः सुभूते चलारिवैशारद्यानि नोपलभ्यन्ते। श्रपरान्ततञ्चलारि वैभारद्यानि नौपलभ्यन्ते। प्रत्युत्पन्नतञ्चलारि वैभारद्यानि नोपलभ्यन्ते। द्यध्यसमतायां चलारि वैभारद्यानि नोपलभ्यन्ते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते। नाऽना-गतोऽध्वान प्रत्युत्पन्नोऽध्योपन्नभ्यते । समतैव तावत्ममतायां नोप-खभ्यते । सुतः पुनः समताचामतीतोऽध्वीपसभ्यते । सुतोऽनागतो-ऽध्वा जुतः प्रत्युत्पचोऽध्वोपजभ्यते । पूर्व्वान्ततः सुभूते चतसः प्रति-सम्बदो नोपलभानते। अपरानातश्चतस्वः प्रतिसम्बदो नोपलभानते। प्रत्युत्पन्नतञ्चतसः प्रतिस्विदो नोपलभ्यन्ते । यध्यसगतायां चतसः प्रतिसम्बिदो नोपलभ्यन्ते। न खुःहते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते। नाऽनागतोऽध्वान प्रत्युत्पक्षोऽध्वोपक्षम्यते । समतेव तावत्यमतायां नोपज्ञभ्यते । जुतः पुनः समतायामतीतोऽध्योपज्ञभ्यते । जुतो-ऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्पक्षोऽध्योपकभ्यते। पूर्व्यान्ततः सुभूते महाकर्णा नीपलभ्यते। श्रपरान्तनो महाकर्णा नोपलभ्यते। प्रत्यत्पन्तो महाकर्षा नोपन्धते। अध्यस्मतायां महाकर्णा नोपलभ्यते। न सुभूते समतायामतीतोऽध्योपलभ्यते। नाऽनागतो-ऽध्वान प्रत्युत्पचोऽध्वोपलभ्यते । सभतेव तावसमतायां नोपलभ्यते । कुतः पुनः समतायामतीतोऽध्वोपसभ्यते कुतोऽनागतोऽध्वा सुतः प्रत्युत्पन्नोऽध्वोपन्नभ्यते । पूर्व्यान्ततः सुभूते श्रष्टादशावेणिकानुद्ध-धर्मा नोपलभ्यन्ते। अपरान्ततोऽष्टाद्शावेणिकावुद्धधर्मा नोपल-भ्यन्ते । प्रत्युत्पन्नतोऽष्टादभावेणिकानुद्वधर्मा नोपन्नभन्ते । श्रध-समतायामहाद्यावेणिकानुद्धधर्मा नोपलभ्यन्ते। न सुभूते सम-ताचामतीतोऽध्वोपलभ्यन्ते । नानागतो न प्रत्यत्यन्तोऽध्योपलभ्यते ।

समतेव तावत्यमतायां नोपक्षभ्यते। कुतः पुनः समताया-मतीतोऽध्योपक्षभ्यते। कुतोऽनागतोऽध्या कुतः प्रत्युत्पन्नो-ऽध्योपक्षभ्यते।

पुनर्परं सुभूते पूर्वान्ततः पृथग्जनो नोपलभ्यते। श्रपरा-, नातः पृथग्जनो नोपलभ्यते । प्रत्यृत्पन्नतः पृथग्जनो नोपलभ्यते । त्राध्वसमतायां पृथग्जनो नोपलभ्यते। तत्कस्य हेतोः सन्ताऽनुप-स्रक्षितासुपादाय। पुनरपरं सुभृते पूर्व्वान्ततः श्रावको नोप-लभ्यते। अपरान्ततः आवको नोपलभ्यते। प्रत्यृत्पन्नतः आवको नोपलभ्यते । अध्यसमतायां आवको नोपलभ्यते । तत्कस्य हेतोः मत्त्वाऽनुपलिक्षतासुपादाय। पुनरपरं सुम्रते पूर्वान्ततः प्रत्येक-ब्ह्रो नोपखभ्यते। श्रपरान्ततः प्रत्येकबुद्धो नोपखभ्यते। प्रत्यृत्य-न्तः प्रत्येकवृद्धो नोपलभ्यते । ऋध्यसमतायां प्रत्येकवृद्धो नोप-जभ्यते । तत्कस्य हेतोः सन्वानुपज्ञश्चितासुपादाय । पुनर्परं सुभूते पूर्व्वान्ततो वोधिसत्तो नोपलभ्यते । श्रपरान्ततो बोधिसत्तो नोप-खभ्यते। प्रत्यृत्पन्नतो वोधिसत्त्वो नोपसभ्यते। ऋध्यसमतायां बोधिसत्तो नोपलभ्यते । तत्कस्य हेतोः सत्तानुपलिश्वतासुपा-दाय। पुनरपरं सुभृते पूर्व्वान्ततस्त्रधागतो नोपलभ्यते। श्रपरा-न्ततस्त्रथागतो नोपलभ्यते । प्रत्यृत्पन्नतस्त्रथागतो नोपलभ्यते । श्रध्यसमतायां तथागतो नोपलभ्यते। तत्कस्य हेतोः सत्त्वान्तप-लिखतासुपादाय। एवं खलु बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन प्रज्ञापार-मितायां स्थिला चिष्यध्यसु ग्रिचिला सर्व्याकारज्ञता परिपूरिय-तथा। दृदं सुसूते बोधिमत्तस्य महामत्तस्य श्रध्समतानाम-

महायानं। यत्र स्थिला बोधिसत्तो महासत्तः सदेवमानुषासुरं खोकमभिक्ष्य सर्व्याकारज्ञतायां निर्याति ।

त्रय खच्चायुद्धान् सुभूतिर्भगवन्नभेतद्वोचत् । साधु साधुभगवन् यावत् सुभाषितिसदं भगवता बोधिसत्तानां महासत्तानां
द्याध्यसमतानाममहायानं । त्रव भगवन् महायाने गिचिलाऽतीतेरिप बोधिसत्त्वेद्धाह्मात्तेः सर्वाकारज्ञता समनुप्राप्ता । त्रनागता
त्रिप भगवन् बोधिसत्ता महासत्ता त्रवेव महायाने गिचिला
सर्व्वाकारज्ञता मनुप्राप्त्रिन् । वेऽपि ते भगवनेतर्हि द्रग्रसु दिचु
त्रप्रमेयासंख्येयेषु लोकधातुत्र्यपरिमाणा बोधिसत्ता महासत्तान्ति
स्वयवमहायाने गिचिला सर्व्वाकारज्ञतामनुप्राप्नविन् । तसात्तर्हि
सगवन् महायानिसदं बोधिसत्तानां महासत्त्वान् । एवसनत् सम्हायानिसदं बोधिसत्तानां स्वयुत्तितेतद्वोचत् । एवसनत् सुभुते एवमेतत् । त्रव महायाने ग्रिचिलाऽतीतानागतप्रत्युत्पन्नेस्त्यागतेर्हिद्धः सम्यन्समुद्धेः सर्व्याकारज्ञताऽनुप्राप्ता चानुप्राप्यते चानुप्राष्यते च ॥ ० ॥

भतसाहस्याः प्रज्ञापारमितायाः एकादभपरिवर्त्तः॥०॥

## श्रथ दादशः परिवर्तः।

श्रय खलु पूर्णी मैचायणी पुची अगवन्तमेतहवीचत्। श्रयं भगवन् सुभूतिः ख्विरक्षयागतेनाईता सम्बन्धस्बुद्धेन प्रज्ञापार-मितायाः कते श्रथेषितः स महायानसुपदेष्टयमन्यते । श्रथायु-यान् सुस्रतिर्भगवन्तमेतद्वीचत्। माचैवाधं भगवन् प्रज्ञापार-मितामतिकम्यमहायानसुपदिशामि । भगवानाह । नोहीदं सुभू-तेऽनु लोमं लं सुभूते प्रज्ञापार्मिताया महायानसुपदिग्धसि। तत्कस्य हेतोस्त्रघाहि सुभूते ये नेचित् कुणला धर्माः श्रावकधर्मा वा प्रत्येक वृद्धभर्मा वा बोधिस लथमां वा वृद्धभर्मा वा सर्चे ते प्रज्ञापार्मितायां संग्रहं समवसरणं गच्छन्ति। सस्तिराह। कतसे भगवन् कुप्रसाधसां वोधिपचाः वा के धर्माञ्च प्रश्चेक-वृद्धधर्माञ्च वोधिमन्वधर्माञ्च वृद्धधर्माञ्च वे प्रज्ञापारमितायां संग्रहं समवसर्णं गच्छन्ति। भगवानाइ। तद्यथा चलारि सृत्यृपखा-नानि। चलारि सम्यक्प्रहाणानि। चलार ऋद्भिपादाः। पञ्च-न्द्रियाणि। पञ्चवलानि। सप्तबोधङ्गानि। श्राव्याष्टाङ्गोमार्गः। चलार्थार्थम्यानि । ग्रन्यतानिभित्ताप्रणिहित विमोचसुखानि । चलारि धानानि। चलार्थ्यप्रमाणानि। चतस्र श्रारूष ममापत्तयः। षडिभिज्ञाः । दानपारिमता । शीलपारिमता । चान्तिपारिमता । वीर्व्यपारमिता। ध्वानपारमिता। ब्रज्ञापारमिता। ब्रध्वाता-ग्रन्थता । विदृष्टीशून्यता । अध्यात्मविदृष्टीशून्यता । शुन्यता-

१ ई ३७

ग्रन्थता । महाग्रन्थता । परमार्थग्रन्थता । संख्वतग्रन्थता । श्रमंख्वत-श्रन्यता । श्रत्यन्तश्रन्थता । श्रनवराग्रश्रन्थता । श्रनवनारश्रन्थता । प्रक्तिश्र्न्यता । सर्वधर्मश्रुन्यता । खलचणश्रुन्यता । श्रनुपलम्भ-शुन्यता । श्रभावशुन्यता । खभावशुन्यता । श्रभावखभावशुन्यता । सर्वसमाधयः। सर्वधारणीसुखानि । दश्रतथागतवज्ञानि । चलारि वैभारद्यानि । चतस्रः प्रतिसस्विदः । सहासैत्री । सहाकर्णा । महासुदिता । महोपेचा । त्रष्टादशावेणिकावुद्धधर्धाः । त्रसंप्रमेष-धर्मता। महोपेचाविहारिता। इसे सुभूते कुणलाधर्मा बोधि-पचाः। त्रावकधमाञ्च प्रत्येकवृद्धधमाञ्च वोधिसत्तधमाञ्च वृद्ध-धर्माय ये प्रजापारिमतायां संग्रहं समवसर्णं गच्छिन्ति। यस सुन्द्रते महायानं यच प्रज्ञापार्मिता धानपार्मिता वीर्छ्यपार-मिता चान्तिपार्मिता शीलपार्मिता दानपार्मिता। यच रूपं या च वेदना या च संज्ञा ये च संस्काराः यच विज्ञानं यच चचुः यच रूपं यच चतुर्विज्ञानं यस चतुःसंसर्गो या च चतुःसंसर्ग-प्रत्ययवेदना। यस श्रोपं यस प्राब्दो यस श्रोपविज्ञानं यस श्रोचसंस्पर्भी या च श्रोचसंस्पर्भप्रत्ययवेदना। यच प्राणं यश्च गन्धो थच प्राणिविज्ञानं थञ्च प्राणसंस्त्रर्भा या च प्राणसंस्त्रभेपत्ययवेदना। या च जिल्ला यस रसो यस जिल्लाविज्ञानं यस जिल्लासंसर्गी या च जिज्ञासंसार्गप्रत्ययवेदना। यश्च कायो यश्च सार्गी यज्ञ काय-विज्ञानं यस कायसंस्पर्भी या च कायसंस्पर्भप्रत्ययवेदना। यस मनो ये च धर्का यच मनोविज्ञानं यथ मनःसंसर्फी या च मनः-संस्पर्भप्रत्ययवेदना। या चाविद्या ये च संस्कारा यच विज्ञानं यच नामक्रपं यच षडायतनं यश्चसार्भी या च वेदना या च हणा। यचोपाटानं यश्च भवो या च जातिर्यच जरामरणं। या च दान-पारमिता या च शीलपारमिता या च चान्तिपारमिता या च वीर्थ्यपार्मिता या च थानपार्मिता या च प्रज्ञापार्मिता। या चाऽधाताग्रन्यता या च बहिद्धांश्रन्यता या चाऽधाताबहिद्धांश्रन्यता या च ग्रन्यताग्र्न्यता या च महाग्रन्यता या च परमार्थग्रन्यता या च संस्तृतग्रन्थता या चाऽसंस्तृतग्रन्थता या चाऽत्यन्तग्रन्थता या चाऽनवरायश्चन्यता या चाऽनवकारश्चन्यता या च प्रक्रतिश्चन्यता या च सर्वधर्माग्रन्यता या च खलचलग्रन्यता या चाऽन्यलमाग्रन्यता या चाडभावश्च्यता या च खभावश्च्यता या चाडभावखभावश्च्यता। यानि च सुत्यपखानानि या नि च सम्यक्षप्रहाणानि । ये चर्डि-पादाः। यानि चेन्द्रियाणि यानि च बलानि यानि च बोध्य-ङ्गानि यञ्चार्याष्टाङ्गोमार्गः। यानि चार्य्यसत्यानि यानि च धानानि यानि चाप्रमाणानि याश्चारूषसमापत्तयो याश्च षड्-भिज्ञाः । यानि चाष्टाभिष्यायतनानि । यानि दशकत्स्रायतनानि । येचाष्टौ विमोचाः। याञ्च नवाऽनुपूर्व्वविद्वार्ममापत्तयः। यद्य दःखं यश्च समुदयो यश्च निरोधो यश्च मार्गः। यानि च शून्य-तानिमित्ताप्रणिहित विमोचसुखानि। ये च समाधयी यानि च धारणीसुखानि यानि च दश तथागतवसानि। यानि च चलारि वैग्रारद्यानि । याञ्च चतम्रः प्रतिमित्रदो या च महाकरूणा ये चा-ष्टादभावेणिकानुद्धधन्तीः। यस कामधातुःवैश्वार्ष्यधातुर्ये च कुमन-धर्माः ये च साअवाधर्माः ये चानाअवाधर्माः ये च लौकिकाधर्माः

ये च लोकोत्तराधर्माः ये च संस्कृतधर्माः ये चाऽमंस्कृतधर्माः यस तयागतधर्मः। यथ तथागतेन प्रवेशितो धर्मविनयो यथ धर्मधा-तुर्या च तथता या च भूतकोटि यसाचिन्योधातुर्यस निर्व्वाणधातुः सर्वेच एते धर्माः न संयुक्ता न विसंयुक्ताः। श्रक्षपिणोऽनिदर्भना अप्रतिचा एक खचणा यद्ता खचणा:। अनेन लं सुभूते पर्या-वेण प्रज्ञापारमिताया अनुसोमं महायानसुपदिगमि। तत्कस्य हेतोर्न हि सुभृतेऽन्यनाहायानमन्या प्रज्ञापारमिता। इति हि महायानच प्रजापार्मिता चादयमेतददेधीकारं। नान्यनाहा-यानमन्या ध्यानपारमिता। इति हि महायानञ्च प्रजापारमिता चादयमेतददेधीकारं। नान्यन्यहायानमन्या वीर्ध्यपरिमता। इति हि महायानञ्च वीर्य्यपार्मिता चादयमेतददेधीकारं। नान्य-नाहायानमन्या चान्तिपारमिता। इति हि महायानञ्च चान्ति-पारमिता चादयमेतददेधीकारं। नान्यनादायानमन्या शीलपार-मिता। इति हि महायानञ्च ग्रीलपार्मिता चादयमेतददेधी-कारं। नान्यन्यसायानमन्या दानपार्मिता। इति हि महायानञ्च दानपार्मिता चादयमेतददेधीकारं। नान्यनाहायानमन्याऽधाता-श्रुन्थता। इति हि महाथानञ्जाधात्मश्रून्थता चादयमेतददेधी-कारं। नान्यन्महायानमन्या विहिद्धीं श्रून्यता। दति हि महायानञ्च वहिद्धां भूत्यता चादयमेतददेधीकारं। नात्यनाहायानमन्याऽधाता-वहिद्धीग्रुन्थता । दति हि महाचानञ्चाधात्मवहिद्धीग्र्न्थता चाद-यमेतद्देधीकारं। नान्यनाहायानमन्या शून्यताशून्यता। दति हि महायानञ्च ग्रन्थताग्र्न्थता चादयमेतददैधीकारं। नान्यकाहायान- मन्या महाशून्यता। इति हि महायानञ्च महाशून्यता चादय-सेतददेधीकारं। नान्यनाहायानं नान्यापरमार्थग्रन्यता। इति हि महायानञ्च परमार्थग्रन्थता चादयमेतददेधीकारं। नान्यनाहायानं मन्या संक्षतग्र्न्यता। इति हि महायानञ्च संक्षतग्र्न्यता चादय-नेतददेधीकारं। नान्यनाहायानमन्याऽमंक्कतग्रस्थता। इति हि महायानञ्चायंस्त्रतग्रुन्यता चादयसेतददेधीकारं। नान्यनाहायान-मन्याऽत्यनाश्रन्थता । इति हि महाथानञ्चात्यन्तश्रन्थता चादय-मेतददेधीकारं। नान्यनाहायानमन्याऽनवरायश्च्यता। इति हि महायानञ्चानवराग्रग्रन्थता चादयसेतद्देधीकारं। नान्यवाहायान-मन्याऽनवकारश्चन्यता। इति हि महाथानञ्चानवकारश्चन्यता चाद-यमेतददेधीकारं। नान्यव्यहायानमन्या प्रकृतिशून्यता। इति हि महायानञ्च प्रकृतिग्रुन्यता चादयसेतद्देधीकारं। नान्यनाहायान-मन्या सर्व्यधर्षश्चन्यता। इति हि महावानञ्च सर्व्यधर्षश्चन्यता चादयमेतददेधीकारं। नान्यकाहायानमन्या खलचणग्रन्यता। इति हि महायानञ्च खलचण्यान्यता चादयमेतददैधीकारं। नान्य-क्राचानमन्याऽनुपत्तकाश्रन्यता । इति हि सहायानञ्चानुपत्तका-ग्रन्यता चादयसेतददेधीकारं। नान्यन्यदायानमन्याऽभावग्रन्यता। दति हि महायानञ्चाभावश्चन्यता चादयमेतददैधीकारं। नान्यना-हायानं नान्याखभावश्रन्यता । इति हि महायानञ्च खभावश्रन्यता चादयसेतददैधीकारं । नान्यस्महायानमन्याऽभावस्वभावग्रन्यता । इति हि महायानञ्चाभावखभावशूत्वता चादयमेतददेघीकारं।

नान्यवाहायानमन्यानि स्नृत्यूपस्थानानि । इति हि महायानञ्च

सृत्यपस्थानानि चादयमेतददेधीकारं। नान्यनाहायानमन्यानि सम्यक् महाणानि । दति हि महायानञ्च सम्यक् प्रहाणानि चादय-मेतददेधीकारं। नान्यसाह्यानमन्ये च्हद्भिपादाः। इति हि महायानञ्चर्द्धिपादाञ्चादयमेतददैधीकारं। नान्यनाहायानमन्या-नीन्द्रियाणि। दति हि महायानश्चेन्द्रियाणि चादयमेतद्देधी-कारं। नान्यन्यसायानमन्यानि बलानि। इति हि महायानञ्च बलानि चादयमेतददेधीकारं। नान्यनाहायानमन्यानि बोध-ङ्गानि । दति हि महायानञ्च बोध्यङ्गानि चादयसेतद्दैधीकारं। नान्यन्महायानमन्य श्राय्यां श्राष्टाङ्गामार्गः । इति हि महायानञ्चा-र्याष्टाङ्गमार्गञ्चादयमेतददेधीकारं। नान्यन्महायानमन्यान्यार्थम-त्यानि । इति हि महायानञ्चार्यमत्यानि चादयमेतददेधीकारं। नान्यन्त्रहायानमन्यानि थानानि । इति हि महायानञ्च थानानि चादयमेतददेधीकारं। नान्यवाहायानमन्यान्यप्रमाणानि। इति हि महायानञ्चाप्रमाणानि चादयमेतददेधीकारं। नान्यनाहायानमन्या श्राक्ष्यसमापत्तयः। इति हि महायानञ्चाह्य समापत्तयश्चादय-मेतददेधीकारं। नान्यकाहायानमन्येऽष्टी विमोचाः। इति हि महायानञ्च विमोचाञ्चाद्वयसेतद्देधीकारं। नान्यनाहायानमन्या नवान्पूर्व्वविहारसमापत्तयः। दति हि महायानञ्चानुपूर्व्वविहार-समापत्तयश्चादयमेतददेधीकारं। नात्यकाहायानमत्यानि श्रूत्यता-निभित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि । दति हि महायानञ्च श्र्न्यता-निमित्ताप्रणिहितविमोचसुखानि चादयमेतददेधीकारं। नान्य-नाहायानमन्या श्रभिज्ञा। दति हि महायानञ्चाभिज्ञाश्चादयमेत-

द्देधीकारं। नात्यन्नहायानमन्ये समाध्यः। इति हि महायानञ्च समाध्यश्चादयमेतद्देधीकारं। नात्यन्नहायानमन्यानि धारणी-सुखानि। इति हि महायानञ्च धारणीसुखानि चाइयमेतद्देधी-कारं। नात्यन्नहायानमन्यानि द्या तथागतवलानि। इति हि महायानञ्च तथागतवलानि चाइयमेतद्देधीकारं। नान्यन्यहा-यानमन्यानि वैगारद्यानि। इति हि महायानञ्च वैगारद्यानि चाइयमेतद्देधीकारं। नान्यन्यहायानमन्याञ्चतस्यः प्रतिसम्बदः। इति हि महायानञ्च प्रतिसम्बत्यादयमेतद्देधीकारं। नान्य-न्यहायानमन्या महाकृष्ण। इति हि महायानञ्च महा-कृष्ण चाइयमेतद्देधीकारं। नान्यन्यहायानमन्येऽष्टाद्यावेणिका-वृद्धधन्याः। इति हि महायानञ्चविणिकवृद्धधन्याञ्चादयमेत-देदीधीकारं।

श्वनेन सुस्ते पर्यायेण महायानसुपिद् प्रश्चापारिमतोप-दिष्टा भवित । प्रश्चापारिमतासुपिद्य महायानसुपिद्ष्टं भवित । श्रयायुग्गान् सुस्तिर्भगवन्तसेतद्वोचत् । श्रिपि तु खलु पुनर्भगवन् पूर्वान्ततो बोधिसच्चो नोपलस्यते । श्रपरान्ततो बोधिसच्चो नोप-लस्यते । मध्यतोऽपि बोधिमच्चो नोपलस्यते । रूपापर्यन्ततया बोधिसच्चापर्यन्तता वेदितव्या । वेदनाऽपर्यन्ततया बोधिसच्चा-पर्यान्तता वेदितव्या । संश्चापर्यान्ततया बोधिसच्चापर्यान्तता वेदि-तव्या । संस्तारापर्यान्ततया बोधिसच्चापर्यान्तता वेदितव्या । विज्ञा-नापर्यान्ततया बोधिसच्चापर्यान्तता वेदितव्या । रूपं बोधिसच्च द्रयोवमपि न संविद्यते नोपलस्थते । वेदना बोधिसच्च द्रयोवमपि न संविद्यते नोपलभ्यते । संज्ञा बोधियन्त इत्येवमपि न संविद्यते नोपलभ्यंते। संस्कारा बोधिसच इत्येवमपि न संविद्यते नोप-लभ्यते। विज्ञानं बोधिमच इत्येवमपि न संविद्यते नोपलभ्यते। एवमहं भगवन् मर्व्वेण सर्वे मर्व्वथा सर्वे बोधिसत्तमसमनुपश्चन-नुपस्तमानः कतमं बोधिमत्तं कतम्यां प्रज्ञापार्मितायामववदि-व्याम्यनुशासिव्यामि । बोधिसत्त्वमेव तावत् सक्तलं न समनुपश्चामि नोपलभे। तत् कतमं नोधिसत्तं कतमस्यां प्रज्ञापारिमतायामव-वदियाम्यनुशासियामि । बोधिसलो महासल इति भगवन् चते नाममाचमेतत्। यथा त्रात्मेति भगवनुचतेऽत्यनानभिनिर्दत्त-याता। एवमेव भगवन् बोधिमचो महामच इत्युचातेऽत्यन्ता-ऽनभिनिष्टेत्तय बोधिमनः। एवमभावस्त्रभावानां धर्माणां कतम-त्तद्र्पं यदनभिनिर्वृत्तं। कतमामावेदनायाऽनभिनिर्वृत्ता। कत-मार्षापंजायाऽनभिनिर्दक्ता । कतमेते संस्कारा येऽनभिनिर्दक्ताः । कतमत्तिज्ञानं यदनिभिनिर्वृत्तं। यज्ञ भगवन्ननिभिनिर्वृत्तं। न तद्रृपं या चानभिनिर्हत्ता न सावेदना। या चानभिनिर्हत्ता न सा संज्ञा। ये चानभिनिर्द्यता न ते संस्काराः। यदनभिनिर्द्यतं न तदिज्ञानं। तत् किमनभिनिर्दत्तमनभिनिर्दत्तायां प्रज्ञा-पार्मितायामववदियाम्यनुशासियामि । न चान्यवानभिनिर्दे तो-र्व्वाधिमन्तो महामन उपलभ्यते। यो बोधायचरेत्। स चेदेक-निर्दिश्वमाने बोधिसत्तस्य महामत्तस्य चित्तं नावलीयते न संबी-यते न विप्रतिमारी भवति मानमं नोचस्वति न संबस्वति न संवासमापाद्यते। चरत्ययं वोधिमच्यो महासचः प्रज्ञापारमितायां।

त्रयायुग्नान् ग्रारदतीपुच त्रायुग्ननां सुश्वतिमेतद्वीचत् । केन कारणनायुग्नन् सुभूते पूर्व्वान्ततो बोधिसचो नोपैति । श्रपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति सध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति। केन कार्णेना-युमन् सुभूते रूपापर्यन्ततया बोधिमन्वापर्यन्तता वेदितया। वेदनापर्यन्ततया बोधिमन्वापर्यन्तता वेदितया। मंज्ञापर्यन्त-तथा बोधिमलापर्यन्तता वेदितवा । मंस्कारापर्यन्ततया बोधि-मचापर्यंन्तता वेदितया। विज्ञानपर्यन्ततया बोधिमचापर्यन्तता वेदितवा। केन कारणेनायुक्षन् सुभूते रूपं बोधिसत्त दुर्श्वेवमपि न मंविद्यते नोपलभ्यते । वेदना बोधिसल इत्येवमपि न मंविद्यते नोपल्यते। संज्ञा बोधियन्त दृत्येवमपि न संविद्यते नोपल्यते। विज्ञानं बोधिमत्त इत्येवमि न मंविद्यते नोपलभ्यते। केन कारणेनायुग्नन् सुभूते एवं वदस्यैवमहं मर्व्वेण मर्व्वं मर्व्वथा मर्व्वे बोधियत्त्रमसमनुपश्चनुपलभमानः कतमं बोधिसत्तं कतमस्यां प्रज्ञापार्मितायामववदिष्टान्यनुप्रासिष्यामि । नेन कार्णेनायुग्नन सुभूते एवं वदिम बोधिमत्त्रमेव तावत् मनासं न समनुपछामि नोपसभे । कतमं बोधिसचं कतमखां प्रज्ञापार्मितायामवदिखा-म्यनुग्रासियामि । नेन कार्णेनायुग्नन् सुभूते एवं वदसि बोधि-सची बोधिसच इति भगवन्नुचाते। यावदेव नाममाचमेतत्। केन कारणेनायुग्नन् सुभ्द्रते एवं वद्धि यथा त्रात्मेत्युच्यते त्रत्य-नानभिनिर्दत्तसाता। एवमेव भगवन् बोधिसत्तो महासत्त दत्युचते श्रत्यन्तानभिनिर्दं त्तञ्च बोधिमत्तः। एवमभाव खभा-वानां सर्वधर्माणां कतमत्तद्रूपं यदनभिनिर्दत्तं। कतमा मा वेदना

याऽनभिनिर्द्र ता। कतमा सा संज्ञा याऽनभिनिर्द्र ता। कतसे ते संस्कारा चेऽनभिनिर्दत्ताः। कतम तदिज्ञानं चदनभिनिर्दत्तं। यदनिभिनिर्दक्तं न तद्रपं। याऽनिभिनिर्दक्ता न सा वेदना। याऽनिभिनिर्द्वा न सा मेजा। येऽनिभिनिर्द्वा न ते संस्काराः। यदनभिनिर्दत्तं न तदिज्ञानं। केन कारणेन सुभूते एवं वदिम तत् निमनभिनिर्दत्तमनभिनिर्दत्तायां प्रज्ञापार्मितायामववदि-थाम्यत्यासियामि । केन कारणेन सभूते एवं नाऽन्यतानिभ-निर्द्यत्तीधियत्व उपसभ्यते यो बोधाय चरेत्। केन कारणेन सुम्हते एवं वदसि स चेदेवं निर्देशमाने बोधिमत्तस्य महासत्तस्य चित्तं नावकीयते न मंत्रीयते न विप्रतिमारी भवति मानमं नोचखित न संबद्धति न संवासमापद्यते चरत्ययं बोधिमचो महासनः प्रज्ञापार्मितायामिति। एवसुके श्रायुवान सुस्रति-रायुग्रनं गारदतीपुत्रमेतद्वीचत्। सलासत्तवायुग्रञ्कारदती-पुत्र पूर्व्यान्ततो बोधियन्त्रो नोपैति । सन्तविविक्ततया पूर्व्यान्ततो बोधिसचो नोपैति। सत्ता खभावतयां पूर्व्वान्ततो बोधिसची नोपैति। सत्तासत्तवाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। सत्ताशून्य-तथा सत्तविविक्ततथा मलाखभावतथा प्रपरान्ततो बोधिमलो नोपैति । सत्तासत्तया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति । सत्त्वश्चन्यतया सत्तविविकतया सत्तास्त्रभावतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुश्रच्छारदतीपुच मलामत्तयो मलग्र्न्यतायां मचविविकातायां मचाखभावतायां पूर्वाना उपलभ्यते नापरानो न मध्य उपलभ्यते । न चान्यामत्त्वामत्ताऽन्यामत्त्रग्र्त्यताऽन्यामत्त-

विविक्तताऽन्यासत्तास्वभावताऽन्यो बोधिसत्त्वोऽन्यः पूर्व्वान्तोऽन्यो-ऽपरान्तोऽन्यो मध्य इति ह्याय्याञ्कारदतीपुत्र या च सत्तासत्ता या च सत्त्वशूत्यता या च सत्त्वविकाता या च सत्त्वस्थावता यश्च पूर्वान्तो यञ्चापरान्तो यच मधं मर्व्वमेतददयमदेधीकारं। रूपा-मत्त्रयायुषाञ्कारदतीपुच पृर्वाऽन्ततो बोधिमत्तो नोपैति। रूप-ग्रन्थतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति । रूपविविक्ततया पूर्वा-न्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। इपाऽखभावतया पूर्व्वान्ततो बोधि-सची नोपैति। रूपमत्त्वयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। रूप-ग्रन्थतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। रूपविविक्ततयाऽपरा-नतो बोधिसचो नोपैति। इपाखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। रूपायत्वया मध्यतो बोधियत्वो नोपैति। रूपग्रन्यतया मध्यतो बोधिमत्त्वो नोपैति । रूपविविक्ततया मध्यतो बोधिमत्त्वो नोपैति। रूपाखभावतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ज्ञायुग्रञ्कारदतीपुच रूपायत्तयो रूपग्रन्यतायां रूप-विविक्ततायां रूपाखभावतायां पूर्वान्त उपसम्यते नापरान्त उप-लभ्यते न मध्य उपलभ्यते । न चान्याक्ष्पासत्ताऽन्याक्ष्पशून्यता-ऽन्यारूपविविक्तताऽन्यारूपास्त्रभावताऽन्यो बोधिसन्त्योऽन्यः पूर्व्यान्तो-ऽन्योऽपरान्तोऽन्येन मध्यं। दति ह्यायुक्षञ्कारदतीपुच या च रूपा-मत्ता या च रूपशुन्यता या च रूपविविक्तता या च रूपाखभा-वता यस बोधिसचो यस पूर्वानो यसापरानो यस मधं सर्व-सेतददयमदेधीकारं।

वेदनासत्त्रया युषाञ्कारदतीपुत्र पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति।

वेदनाग्रुन्यतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । वेदनाविविक्रतया पूर्व्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। वेदनाऽखभावतथा पूर्व्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। वेदनाऽसत्त्रवाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। वेदनाग्रुन्यतयाऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपैति। वेदनाविविक्र-तयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। वेदनाऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। वेदनाऽसत्तया मध्यतो वोधिसत्तो नोपैति। वेदनाशून्यतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। वेदनाविविक्रतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुग्रञ्कारदती-पुच वेदनाऽमत्त्रया वेदनाग्र्स्यतायां वेदनाविविक्ततायां वेदना-ऽखभावतायां पूर्वाना उपलभ्यते। नापरान्त उपलभ्यते। न मधं उपलभ्यते । न चाऽन्यावेदनासत्ताऽन्यावेदनाशून्यताऽन्यावेदनावि-विकताऽन्यावेदनाऽखभावताऽन्यो बोधिसत्त्वोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽप-रान्तोऽन्यनाध्यं। इति ह्यायुक्षाञ्कारदतीपुत्र या च वेदनाऽक्ता या च वेदनाशून्यता या च वेदनाविविक्ततो या च वेदनाऽखभा-वतायञ्च बोधिसलो यञ्च पूर्वान्तो यञ्चापरान्तो या च मध्यं मर्व्यमेतददयमदेधीकारं।

संज्ञाऽसत्तायायुक्षञ्कारदतीपुत्र पूर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । संज्ञाग्रुन्यतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । संज्ञादिविकतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । संज्ञाऽखभावतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । संज्ञासत्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । संज्ञाग्रुन्यतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । संज्ञादिविकतया-ऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । संज्ञाऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसक्तो नोपैति । संज्ञाऽसक्तया सथतो बोधिसक्तो नोपैति । संज्ञाग्रून्यतया सथतो बोधिसक्तो नोपैति । संज्ञाविविक्रतया सथतो बोधिसक्तो नोपैति । संज्ञाऽख्यभावतया सथतो बोधि-सक्तो नोपैति । तत्क्रस्य हेतोनं ह्यायुग्रञ्कारदतीपुच संज्ञाऽसक्तायां संज्ञाग्रून्यतायां संज्ञाविविक्रतायां संज्ञाऽख्यभावतायां पूर्व्वाक्त उपख्यस्यते । नापराक्त उपख्यस्यते । न सध्यसुप्ख्यस्यते । न चाऽन्य् संज्ञाऽसक्ताऽन्या संज्ञायुग्यताऽन्या संज्ञाविविक्रताऽन्या संज्ञाऽख-भावता । श्रन्यो बोधिसक्तोऽन्यः पूर्व्वाक्तोऽन्योऽपराक्तोऽन्या सथं । दिति ह्यायुग्रञ्कारदतीपुच या च संज्ञाऽसक्ता या च संज्ञाग्रून्यता या च संज्ञाविविक्रता या च संज्ञाऽख्यभावता यश्च बोधिसक्तो यश्च पूर्व्याक्तो यश्चाऽपराक्तो यश्च सथं सर्व्यसेतट्दयमदिधीकारं।

संखाराऽपत्त्वायुग्नञ्कारदतीपुत्र पूर्व्यान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखारश्च्यतया पूर्व्यान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखाराऽ- खभावतया पूर्व्यान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखाराऽ- खभावतया पूर्व्यान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखाराधत्त्वाऽ- परान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखारश्च्यतयाऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखाराऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखाराऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखाराऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिमत्ता नोपित । संखाराऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपित । संखाराःश्च्यतया मध्यतो बोधिमत्तो नोपित । संखाराऽखभावतया मध्यतो बोधिमत्तो नोपित ।

तायां संस्कारविविक्ततायां संस्काराख्यभावतायां पूर्वान्त उप-खभ्यते। नापरान्त उपसभ्यते। न मधसुपसभ्यते। न चाऽषा संस्काराऽस्त्ताऽन्या संस्कारश्च्यताऽन्या संस्कारविविक्तताऽन्या संस्काराऽस्वभावताऽन्यो बोधिसन्तोऽन्यः पूर्वान्तोऽन्योऽपरान्तो-ऽन्यन्तर्थः। दति ह्यायुश्चञ्छारदतीषुच। या च संस्काराधन्ता या च संस्कारश्च्यता या च संस्कारविविक्तता या च संस्काराऽ-स्वभावता यञ्च बोधिसन्तो यञ्च पूर्वान्तो यञ्चापरान्तो यच्च मध्यं सर्व्वमेतददयमदेधीकारं।

विज्ञानाऽसत्त्रयायुश्राञ्कारदतीपुच पूर्व्यानतो बोधिसत्त्वो नोपैति। विज्ञानग्र्त्यतया पूर्वान्ततो बोधिमचो नोपैति। विज्ञानविविक्रतया पूर्व्वानातो बोधिसची नोपैति। विज्ञाना-खभावतया पूर्व्वान्ततो बोधिमलो नोपैति। विज्ञानामत्तयाऽ-परान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। विज्ञानशून्यतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । विज्ञानविविकतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । विज्ञानास्त्रभावतद्याऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । विज्ञानामत्त्रथा मधातो बोधिमलो नोपैति। विज्ञानशून्यतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति । विज्ञानविविक्ततया मध्यतो बोधि-बत्तो नोपैति। विज्ञानाऽखभावतया मध्यतो बोधिमलो नोपैति। तत्करु हेतोर्ने ह्यायभञ्कारदतीपुच विज्ञानभन्तायां विज्ञानभून्य-तायां विज्ञानविविक्ततायां विज्ञानासभावतायां पूर्व्यान उप-सभ्यते। नापरान्त उपसभ्यते। न मध्यसुपसभ्यते। पराऽन्या विज्ञानाऽसत्ताऽन्या विज्ञानग्र्न्यताऽन्या विज्ञानविविक्रतोऽन्या विज्ञानाऽखभावतोऽत्यो बोधिषत्तोऽत्यः पूर्व्यान्तोऽत्योऽपरान्तोऽन्याः त्यस्यं । इति ह्यायुष्मञ्कारदतीपुत्र या च विज्ञानाऽपत्ता या च विज्ञानाऽस्ता या च विज्ञानाऽखभावता यस्य बोधिषत्तो यस्य पूर्व्यान्तो यस्यापरान्तो यस्य मर्थ्यं सर्व्यमेतद-दयमदैधीकारं ।

चचुरमत्त्रयायुषाञ्छारदतीपुत्र पूर्व्यान्ततो बोधिमत्तो नोपैति। चचुः ग्रुन्यतया पूर्व्यान्ततो बोधिमचो नोपैति । चचुर्विविक्रतथा पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। चच्रखभावतथा पूर्व्वान्ततो बोधिमलो नोपैति । चत्रुरमत्त्रवाऽपरान्ततो बोधिमत्त्वो नोपैति । चचुः ग्रुन्यतयाऽपरान्ततो बोधिमच्लो नोपैति । चचुर्विविक्ततयाऽ-परान्ततो बोधिमचो नोपेति। चचुरखभावतयाऽपरान्ततो वोधिमत्त्वो नोपैति । चच्रमत्त्रया मध्यतो नोधिमत्त्वो नोपैति । चचुः शून्यतया सध्यतो बोधिसचो नोपैति। चच्विं विक्रतया मधातो बोधिसत्तो नोपैति । चनुरखभावतया मधातो बोधिमत्त्वो नोपैति । तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुक्षञ्कारदतीपुत्र चच्रसत्तायां चच्:-ग्र्न्यतायां चचुर्विविक्ततायां चचुरस्वभावतायां पूर्व्वान्त उपलभ्यते। नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यसुपलभ्यते न चान्या चचुरसत्ताऽन्या चचुः ग्रूत्यताऽन्या चचुर्विविक्रताऽन्या चचुरखभावताऽन्यो बोधि-मत्तोऽन्येः पूर्व्वान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यक्षष्ठं । इति ह्यायुक्षञ्कारदती-पुत्र याच चेबुरसत्ताया च चनुः श्रूत्यताया च चनुर्विविकाता या च चबुरखभावता यश्च बोधिमचो यश्च पूर्व्यान्तो यश्चाप-रान्तो यच मध्यं सर्वमेतददयमदेधीकारं।

श्रोचासत्तयायुक्षञ्कारदतीपुच पूर्व्वानतो बोधिसत्तो नोपैति। श्रोत्रश्चनया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति । श्रोत्रविविक्ततथा पूर्व्वान्ततो बोधिसस्त्रो नोपैति । श्रोचाखशावतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। श्रोचासत्त्त्रचाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। श्रोचश्र्न्यतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। श्रोचविविक्रतथाऽ-परान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। श्रोचाखभावतथाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपेति। श्रोत्रासत्त्वा मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपेति। श्रोचश्र्-यतया मधतो बोधिमचो नोपैति। श्रोचविविकतया मध्यतो बोधिमत्त्वो नोपैति । श्रोत्राखभावतया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति । तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुग्राञ्कारदतीपुत्र श्रोत्रायनायां अोच ग्रुन्यतायां श्रोच विविक्ततायां श्रोच खभावतायां पूर्व्वान्त उपलभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यसुपलभ्यते । न चान्या श्रोचासत्ताऽन्या श्रोचशून्यताऽन्या श्रोचविविकताऽन्या श्रोचाखभावताऽन्यो बोधिमचोऽन्योऽपरान्तोऽन्यनाथां। इति ह्यायुक्राञ्कारदतीपुत्र या च श्रोत्रामत्ता या च श्रोत्रश्चन्यता या च श्रोचिविकता या च श्रोचास्त्रभावता यश्च बोधिसत्तो यश्च पूर्व्वान्तो यञ्चापरान्तो यच मधं सर्व्वसेतददयमदेधीकारं।

म्राणासत्त्वायुक्षञ्कारदतीपुच पूर्व्यान्ततो वोधिसचो नोपैति । म्राणद्यून्यतया पूर्व्यान्ततो वोधिसचो नोपैति । म्राणस्विमावतया पूर्व्यान्ततो वोधिसचो नोपैति । म्राणस्वभावतया पूर्व्यान्ततो वोधिसचो नोपैति । म्राणस्वभावतया गृर्व्वान्ततो वोधिसचो नोपैति । म्राणस्त्रयाऽपरान्ततो वोधिसचो नोपैति । म्राणस्त्रयाऽपरान्ततो वोधिसचो नोपैति । म्राणविविक्रतयाऽ-

परान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । प्राणाखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । प्राणाखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । प्राणाइत्यत्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति । प्राणाइत्यत्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति । प्राणाइत्यत्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति । प्राणाइत्यमावतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति । तत्कस्य हेतोनं स्वायुञ्कारदतीपुत्र प्राणाखनायां प्राण्वत्यत्यायां प्राण्विविकतायां प्राणाखभावतायां पूर्वान्त उपलभ्यते । न सध्यस्यतायां प्राणाखभावताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्विविकताइत्या प्राण्विविकताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्यस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यताइत्या प्राण्वस्यता या प्राण्यस्यताया च प्राणास्याविविकताया च प्राणाखभावता यस्य बोधिसत्तो यस्य पूर्व्यान्तो यस्यप्राप्ताची यस्य प्रव्यान्तो यस्य प्रव्यान्ता यस्य स्थापान्ता यस्य स्थापान्ता यस्य स्थापान्ता यस्य स्थापान्ता यस्य प्रव्यान्ता यस्य प्रव्यान्ता स्थापान्ता स्यापान्ता स्थापान्ता स्यापाच्यापान्ता स्थापान्ता स्थापान्ता स्थापान्ता स्यापान्ता स्थापान्य

जिज्ञास्त्रयायुग्रञ्कारदतीपुत्र पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति।
जिज्ञास्त्रया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाविविक्रतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रभावतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाअस्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाअस्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रत्याऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्या व्याऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्यत्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्य स्थातो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्यायस्या मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। जिज्ञाऽस्त्रस्यायस्यस्यत्वया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। तत्त्रस्य हेतोर्न श्चायुग्रञ्ज्ञारदत्तीपुत्र जिज्ञाऽ-

कायाऽमत्त्रयायुक्षञ्कारदती पुत्र पुर्व्वान्ततो बोधिमत्तो नोपैति। कायशुन्यतया पूर्वान्ततो बोधिमचो नोपैति । कायविविक्ततया पूर्वान्ततो बोधियन्त्रो नोपैति । कायाऽखभावतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। कायाऽसत्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। कायग्रन्थतयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति । कायविविकतयाऽप-रान्ततो बोधिमचो नोपैति। कायाऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। कायाऽसत्तया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। कायशून्यतथा मध्यतो बोधिमचो नोपैति। कायविविक्ततथा मधतो बोधिसत्तो नोपैति। कायाखभावतया मधतो बोधिसत्तो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुक्षञ्कारदतीपुत्र कायाऽपत्तायां कायग्रन्थतायां कायविविक्रतायां कायाऽखभावतायां पूर्व्यान्त उपलभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यसुपलम्यते । न चान्या काचाऽसत्ताऽन्या कायश्रन्यताऽन्या कायविविक्तताऽन्या कायखभा-वताऽन्यो बोधिसत्त्वोऽन्य पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यनाध्यं। रति ह्यायुक्षञ्कारदतीपुत्र या च कायामत्ता या च कायश्र्त्यता या च कायविविकता या च कायस्त्रभावता यञ्च बोधिसत्तो यञ्च पूर्वान्तो यञ्चापरान्तो यज्ञ मध्यं सर्व्यभेतहदयमदेधीकारं।

मनोऽयत्तयायुषाञ्कारदतौपुच पूर्व्वान्ततो बोधियत्वो नोपैति। मनः शून्यतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । मनोविविकततया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति । मनोऽखभावतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । मनोऽसत्तवाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । मनः ग्रन्थतयाऽपरान्ततो बोधिसन्त्रो नोपैति । मनोविविकतयाऽ-परान्ततो बोधिमत्तो नोपैति । मनोऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति । मनोऽमत्तया मधतो बोधिसचो नोपैति । मनः शून्यतया मध्यतो बोधियत्वो नोपैति। मनोविविक्रतया मधातो बोधिसची नोपैति । मनोऽखभावतया मधातो बोधि-मचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुषाञ्कारदतीपुच मनोऽसत्तायां मनः शुन्यतायां मनोविविक्ततायां मनोऽखभावतायां प्रव्यान्त उपलभ्यते। नापरान्त उपलभ्यते। न मध्यसुपलभ्यते। न चाऽन्या मनोऽपत्ताऽन्या मनःशून्यताऽन्या मनोविविक्रताऽन्या मनोऽखभावताऽन्यो बोधिमत्त्वोऽन्यः पूर्व्यान्ततोऽन्योऽपरान्तोऽन्यनाध्यं। दित ह्यायुग्रञ्कारदतीपुत्र या च मनोऽसत्ता या च मनःश्रन्यता या च मनोविविक्रता या च मनोऽखभावता यश बोधिसलो यश पूर्वान्तो यञ्चापरान्तो यच मधं सर्वसेतददयमदेधिकारं।

रूपायत्त्रयायुग्रञ्छारदतीयुत्र पूर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । रूपाविविक्रतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । रूपाविविक्रतया

पूर्वान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। रूपाखभावतया पूर्वान्ततो बोधियत्तो नोपैति । रूपाऽयत्त्रयाऽपरान्ततो बोधियत्तो नोपैति । रूपग्रुन्यतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। रूपविविक्ततयाऽ-परान्ततो बोधिमत्तो नोपैति। रूपाखभावतथाऽपरान्ततो बोधि-सत्त्वो नोपैति। रूपायत्त्रया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति। रूपश्र्न्यतया मधातो बोधिमचो नोपैति। रूपविविक्ततया मध्यतो बोधिमलो नोपैति। रूपाखभावतया मध्यतो बोधिमलो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुगाञ्कारदतीपुच रूपामत्तायां रूपग्रन्यतायां रूपविविकतायां रूपाखभावतायां पूर्वान्त उप-लभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यमुपलभ्यते । न चाऽन्या रूपाऽसत्ताऽन्या रूपशून्यताऽन्या रूपविविक्तताऽन्या रूपाखभा-वताऽन्यो बोधिमचोऽन्यः पूर्व्वान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्मधं। इति ह्यायुग्रञ्कारदतीपुच या च रूपामत्ता या च रूपग्र्त्यता या च रूपविविक्रता या च रूपाखभावता यशु बोधिमचो यशु पूर्व्यान्तो यञ्चापरान्तो यच मध्यं सर्व्यनेतददयमदेधीकारं।

प्रब्दाधत्त्रयायुषाञ्कारदतीपुत्र पूर्व्यान्ततो वोधिषत्तो नोपैति।

प्रव्यान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रब्दाखभावतया पूर्व्वान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रब्दाखभावतया पूर्व्वान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रब्दाखभावतया पूर्व्वान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रब्दाऽधत्त्तयाऽपरान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रब्दाखभावतयाऽपरान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रब्दाखभावतयाऽपरान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रव्दाखभावतयाऽपरान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रव्दाखभावतयाऽपरान्ततो वोधिषत्तो नोपैति। प्रव्दाखभावतयाऽपरान्ततो वोधिषत्त्रो

नोपैति। ग्रब्द्श्रस्थतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। ग्रब्द् विविक्ततया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। ग्रब्दाख्यभावतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न द्यायुग्नञ्कारदतीपुच ग्रब्दासत्तायां ग्रब्द्श्रस्थतायां ग्रब्द्विविक्ततायां ग्रब्दाख्यभावतायां पूर्व्यान्त उपक्षभ्यते। नापरान्त उपक्षभ्यते। न मध्यमुपक्षभ्यते। न चाऽत्या ग्रब्द्।ऽसत्ताऽत्या ग्रब्द्ग्रस्थताऽत्या ग्रब्द्विविक्तताऽत्या ग्रब्दाऽख्यभावतान्यो बोधिसत्त्वोऽत्यः पूर्व्यान्तोऽत्योऽपरान्तोऽत्यन्मध्यं। दति द्यायुग्नञ्कारदतीपुच या च ग्रब्द्।ऽसत्ता या च ग्रब्द्-ग्रत्यता या च ग्रब्द्विविक्रता या च ग्रब्दाख्यभावता यथ्य बोधिसत्तो यथ्य पूर्व्यान्तो यथ्यापरान्तो यस्च मध्यं सर्व्यसेतददय-मदैधीकारं।

गन्धासत्त्वायुश्वञ्कार्दतीयुत्र पूर्व्वान्ततो वोधिसत्तो नोपैति।
गन्धग्रूत्वतया पूर्व्वान्ततो वोधिसत्तो नोपैति। गन्धविविक्ततया
पूर्व्वान्ततो वोधिसत्तो नोपैति। गन्धास्त्रभावतया पूर्व्वान्ततो
वोधिसत्तो नोपैति। गन्धासत्त्रयाऽपरान्ततो वोधिसत्त्तो नोपैति।
गन्धग्रूत्वतयाऽपरान्ततो वोधिसत्त्तो नोपैति। गन्धविविक्ततयाऽपरान्ततो वोधिसत्तो नोपैति। गन्धस्त्राव्याऽपरान्ततो वोधिसत्तो नोपैति। गन्धस्त्रस्त्राया मध्यतो वोधिसत्त्तो नोपैति। गन्धम्त्रविविक्ततया
मध्यतो वोधिसत्तो नोपैति। गन्धस्त्रभावतया मध्यतो वोधिसत्त्तो
नोपैति। तत्त्रस्त्व हेतोर्न द्यायुश्वञ्कारदतीयुत्र गन्धासत्तायां
गन्धग्रुत्वतायां गन्धविविक्ततायां गन्धास्त्रभावतायां पूर्व्यान्त

उपलभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यसुपलभ्यते । न चा उन्यागन्धासन्ताऽन्यागन्धग्रून्यताऽन्यागन्धविविक्तताऽन्यागन्धलभावता । श्रन्या बोधिसन्तोऽन्यः पूर्व्वान्तोऽन्यो परान्तोऽन्यस्यधं । दित ह्यायु-याञ्कारदतीपुत्र या च गन्धासन्ता या च गन्धग्रून्यता या च गन्धविविक्तता या च गन्धास्त्रभावता यश्च बोधिसन्तो यश्च पूर्व्वान्तो यश्चापरान्तो यञ्च मध्यं । सर्व्वमेतहदयमदेधीकारं ।

रसामत्त्रयायुषाञ्कारदतीपुत्र पूर्वान्ततो बोधिमत्त्वो नोपैति। रसग्रस्यतया पूर्वानातो बोधिसचो नोपैति। रसविविकतया पूर्व्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। रसाखभावतया पूर्व्वान्ततो नोपैति। रसाखभावतया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। रसासत्तया-ऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। रसशूत्यतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। रमविविन्नतयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। रमा-खभावतयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। रममत्तया मध्यतो बोधिसच्चो नोपैति। रसग्रून्यतथा मध्यतो बोधिसच्चो नोपैति। रमविविक्ततया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। रसास्त्रभावतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुग्रञ्कारदतीपुच रसामक्तायां रसग्रन्यतायां रमविविकतायां रमास्रभावतायां पूर्व्वान्त उपसभ्यते । नापरान्त उपसभ्यते । न मध्यसुपसभ्यते । न चान्यार्सासत्ताऽन्यार्सग्रुन्यताऽन्यार्मविविकताऽन्यार्सास्त्रभावता ऽन्यो बोधिमचोऽन्यः पूर्व्वाचोऽन्योऽपराच्नोऽन्यंमध्यं इति ह्याय्-भाञ्कारदतीपुत्र या च रमामत्ता या च रमग्र्त्यता या च रम-विविक्तता या च रशाखभावता यशु बोधिमचो यशु पूर्वान्तो यञ्चापरान्तो यच मध्यं मर्व्वमेतददयमदेधीकारं।

स्पर्णासत्त्रयायुग्रञ्कारदतीपुत्र पूर्व्यान्ततो बोधिमत्त्वो नोपैति । स्पर्भश्चन्यतया पूर्व्यानातो बोधिसत्तो नोपैति। स्पर्भविविक्ततया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। सार्शास्त्रभावतया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। स्पर्धासत्तचाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। स्पर्पश्चन्यतयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। स्पर्भविविक्रतया-ऽपरान्ततो बोधियन्त्रो नोपैति। सुप्रास्त्रभावतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। सार्थासत्तया मधातो वोधिसचो नोपैति। स्पर्भग्न्यतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। स्पर्भविविकतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। स्पर्शास्त्रभावतथा सध्यतो बोधिमत्तो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्ने ह्यायुषाञ्कारदतीपुच सार्गाऽमन्तायां सार्प्रग्रात्यतायां स्पर्भविविकतायां स्पर्भास्त्रभावतायां पूर्व्वान्त उपसभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यसुपलभ्यते । न चाऽन्यासार्गाऽसन्ताऽन्यासार्ग-ग्रन्यताऽन्यासार्भविविकताऽन्यासार्भास्त्रभावतोऽन्यो बोधिमचोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्त्रध्यं। इति ह्यायुक्षञ्कारदतीपुच या च सार्मास्ता या च सार्भेग्रन्थता या च सार्भविविकता या च सार्भा-खभावता यञ्च बोधिसलो यञ्च पूर्व्वान्तो यञ्चापर।न्तो यच्च मध्यं मर्वमेतददयमदेधीकारं।

धर्मायन्यायुश्वञ्कारदतीयुच पूर्व्वानतो बोधियत्तो नोपैति । धर्म्मग्रून्यतया पृर्व्वान्ततो बोधियत्तो नोपैति । धर्म्मविविन्नतया पूर्व्वान्ततो बोधियत्त्वो नोपैति । धर्माख्वभावतया पूर्व्वान्ततो बोधियत्त्वो नोपैति । धर्मायत्त्राद्यरान्ततो बोधियत्त्वो नोपैति । धर्मग्रूत्यतयादपरान्ततो बोधियत्त्वो नोपैति । धर्माविविन्नतया

चनुर्विज्ञानायस्त्रया पृब्वांन्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानग्रुत्यतया पृब्वांन्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञान-विविक्ततया पृब्वांन्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानास्त्रभाव-तया पृब्वांन्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानास्त्रभाव-तया पृब्वांन्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानास्त्रत्याऽपरान्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानविविक्ततयाऽपरान्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानास्त्रभावतयाऽपरान्ततो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानास्त्र्या मध्यतो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानास्त्र्या मध्यतो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानग्र्यत्यत्या मध्यतो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानग्र्यत्यत्या मध्यतो वोधिसत्तो नोपैति। चनुर्विज्ञानग्र्यत्यत्या नोपेति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुग्नञ्छारदतीयुव चवुर्व्वज्ञानासत्तायां चवुर्व्विज्ञानास्त्रतायां चवुर्व्विज्ञानिर्दिवक्ततायां चवुर्व्विज्ञाना-खमावतायां प्रवान्त उपलम्यते। नापरान्त उपलम्यते। न मध्यस्यपद्यस्यते। न चान्याचवुर्व्विज्ञानाऽमत्ताऽन्याचवुर्व्विज्ञानिद्यायचवुर्व्विज्ञानिविक्ततोऽन्यो चवुर्व्विज्ञानास्वमावताऽन्यो वोधिमचोऽन्यः पूर्व्वान्तोःन्योऽपरान्तोऽन्यस्यं। दति ह्यायुग्नञ्छा-रदतीयुच या च चवुर्व्विज्ञानामत्त्राया च चवुर्व्विज्ञानविविक्तताया च चवुर्व्विज्ञानविविक्तताया च चवुर्व्विज्ञानविविक्तताया च चवुर्व्विज्ञानास्त्रताया च चवुर्व्विज्ञानविविक्तताया च चवुर्व्विज्ञानास्त्रत्यत्यस्य वोधिमच्लो यस्य पूर्वान्तो यस्यापरान्तो यस्य मध्यं। सर्व्वमेतद्दयमदेधीकारं।

श्रोचित्रानाऽभत्तयायुग्नञ्कारदतीपुच पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रानग्रूत्यतया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रानवित्रातया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रानास्त्रसावतया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रानास्त्रसावतया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानग्रूत्यतया-ऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानग्रूत्यतया-ऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञान-विवित्रत्तत्या मध्यतो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानस्त्रसावतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानस्त्रसावतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानस्त्रसावतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। श्रोचित्रज्ञानस्त्रसावतया स्राचित्रज्ञानास्त्रसावत्या श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावत्या श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावत्या श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावत्या श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावत्या श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावत्या श्रोचित्रज्ञानास्त्रसावत्या प्रकान खपक्तस्त्रते। नापरान्त

उपलभ्यते । न मध्यसुपलभ्यते । न चान्याश्रोचित्रज्ञानासक्ताऽन्या-श्रोचित्रज्ञानग्र्न्यताऽन्याश्रोचित्रज्ञानविवित्रताऽन्याश्रोचित्रज्ञानास्वभा-वताऽन्यो बोधिसन्तोऽन्यः पूर्व्वान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्त्रध्यं । इति स्नायुग्रज्ञ्ञार इतीपुच या च श्रोचित्रज्ञानसक्ता या च श्रोचित्रज्ञान् नासक्ता या च श्रोचित्रज्ञानग्रून्थता या च श्रोचित्रज्ञानविवित्रता या च श्रोचित्रज्ञानास्त्रभावता यस्य बोधिसन्तो यस्य पूर्व्वान्तो यस्रापरान्तो यस्य मध्यं सर्व्वसेतद्दयमदैधीकारं ।

प्राणविज्ञानाऽमत्त्रयायुग्रञ्कारदतीपुत्र पूर्वान्ततो बोधिमत्त्रो नोपैति। प्राणविज्ञानग्र्न्यतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। घाणविज्ञानविविक्रतया पूर्व्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। घाण-विज्ञानाऽखभावतया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। प्राणविज्ञाना-ऽमत्तयाऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपैति। प्राणविज्ञानग्रन्यतया-ऽपरान्ततो बोधिसच्चो नोपैति। घाणविज्ञानविविकतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। प्राणविज्ञानाखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। प्राणविज्ञानसत्तया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति। घाणविज्ञानग्रुन्यतया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपति। घाणविज्ञान-विविकातया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति । घ्राणविज्ञानास्त्रभावतया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुक्राञ्कारदतीपुच त्राणविज्ञानासत्तायां त्राणविज्ञानश्चन्यतायां त्राणविज्ञानविविज्ञ-तायां त्राणविज्ञानास्त्रभावतायां पूर्वान्त उपस्थते। नापरान्त उपलभ्यते। न मध्यसुपलभ्यते। न चान्यात्राणविज्ञानासत्ताऽन्या-ष्राण्विज्ञानग्रन्थताऽन्याष्राण्विज्ञानविविक्तताऽन्याष्राण्विज्ञानाखभा- वताऽन्यो बोधिसत्तोऽन्यः पृर्व्वान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्ययं। इति ह्यायुष्मञ्कारदतीपुच या च प्राणविज्ञानासत्ता या च प्राणविज्ञानास्त्रा या च प्राणविज्ञानादिविक्रता या च प्राणविज्ञाना- स्वभावता यञ्च बोधिसत्त्वी यञ्च पूर्व्वान्तो यञ्चापरान्तो यच्च मध्य। सर्वेमेतददयमदेधीकारं।

जिङ्गाविज्ञानामत्त्रयायुग्नञ्कारदतीपुत्र पूर्व्वान्ततो बोधिमलो नोपैति। जिज्ञाविज्ञानश्चन्यतया पूर्व्यान्ततो बोधियन्तो नोपैति। जिज्ञाविज्ञानविविकतया पूर्वान्ततो बोधिसचो नोपैति। जिज्ञा-विज्ञानास्त्रभावतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति । जिङ्काविज्ञा-नामन्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति । जिङ्काविज्ञानग्रन्थ-तयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। जिक्काविज्ञानविविकतया-ऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। जिङ्काविज्ञानास्त्रभावतथाऽपरान्ततो वोधिसचो नोपैति। जिङ्घाविज्ञानासत्तया मध्यतो बोधिसचो नोपैति। जिङ्घाविज्ञानग्रन्यतया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति। जिज्ञाविज्ञानविविक्ततथा मध्यतो बोधिसचो नोपैति। जिज्ञा-विज्ञानाखभावतया मध्यतो बोधिमचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुष्पञ्कारदतौपुत्र जिङ्गाविज्ञानासत्तायां जिङ्गाविज्ञानगून्यतायां जिक्काविज्ञानविविक्ततायां जिक्काविज्ञानास्त्रभावतायां पूर्व्याना उपलभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यसुपलभ्यते । न चान्याजिङाविज्ञानासत्ताऽत्याजिङ्गाविज्ञानग्रुत्यताऽत्याजिङ्गाविज्ञान-विविक्तताऽन्याणिकाविज्ञानाखभावताऽन्यो बोधिमत्तोऽन्यः पूर्व्वान्तो-ऽन्योऽपरानोऽन्यनाथं। इति ह्यायुग्रञ्कारदतीपुत्र या च जिङ्का-

विज्ञानामना या च जिङ्घाविज्ञानग्रुत्यतायाच जिङ्घाविज्ञान-विविक्ततायाच जिङ्घाविज्ञानास्त्रभावता यञ्च बोधिसचीयञ्च पूर्व्वान्तो यञ्चापरान्तो यच मर्था। सर्व्यमेतट्दयमदेधीकारं।

कायविज्ञानामत्त्रया पूर्वानातो बोधिमत्त्रो नोपैति। काय-विज्ञानग्रून्यताया पूर्व्यानातो बोधिसत्त्वो नोपैति। कायविज्ञान-विविक्ततया पूर्व्यान्ततो बोधिसचो नोपैति। काथविज्ञानास्त्रभावतया पूर्वान्ततो वोधिसचो नोपैति। कायविज्ञानासत्तयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। कायविज्ञानश्चनयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। कायविज्ञानविविकतयाऽपरान्ततो बोधिमन्त्रो नोपैति। कायविज्ञानास्त्रभावतयाऽपरान्ततो दोधिसत्त्वो नोपैति। काय-विज्ञानाऽसत्त्रया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति । कायविज्ञानग्रन्य-तथा मध्यतो बोधिसचो नोपैति। कायविज्ञानविविक्रतया मध्यतो बोधिमत्तो नोपैति। कायविज्ञानाऽस्त्रभावतया मध्यतो बोधिमचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुग्नञ्कारदतीपुत्र काय-विज्ञानायत्तायां कायविज्ञानग्रन्थतायां कायविज्ञानविविक्रतायां कायविज्ञानास्त्रभावतायां पूर्वान्त उपसम्बते। नापरान्त उप-लभ्यते। न सधसुपलभ्यते। न चान्या कायविज्ञानामन्ताऽन्या कायविज्ञानग्रुन्यताऽन्या कायविज्ञानविविक्रताऽन्या कायविज्ञान-खभावताऽन्यो बोधिसत्त्वोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यनाधम्। द्ति ह्यायुक्षाञ्कारदतीपुच या च कायविज्ञानासत्ता या च काय-विज्ञानशून्यता या च कायविज्ञानविविक्तता या च कायविज्ञाना-खभावता यञ्च बोधिमत्त्वो यञ्च पूर्व्यान्तो यञ्चापरान्तो यच मध्यम् । सर्व्यमेतददयमदेधीकारम् ।

मनोविज्ञानसत्तया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। मनो-विज्ञानग्रन्थताया पूर्व्यान्ततो बोधियन्त्रो नोपैति। मनोविज्ञान-विविकातया पूर्व्यानातो बोधिमलो नोपैति । मनोविज्ञानाखभाव-तया पूर्व्यान्ततो बोधिसचो नोपैति। मनोविज्ञानासत्तयाऽपरा-नतो बोधिमत्त्वो नोपैति । मनोविज्ञानग्र्न्यतथाऽपरान्ततो बोधि-मचो नोपैति। मनोविज्ञानविविकतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति। मनोविज्ञानाखभावतयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। मनोविज्ञानासत्त्रया मध्यतो बोधिसत्त्रो नोपैति। मनोविज्ञान-ग्रन्थतया मध्यतो बोधिसत्त्रो नोपैति। मनोविज्ञानविविकतया मध्यतो बोधिमत्वो नोपैति। मनोविज्ञानखभावतया मध्यतो वोधिमचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुवाञ्कार्दतीपुच मनो-विज्ञानासत्तायां मनोविज्ञानग्रून्यतायां मनोविज्ञानविविक्ततायां मनोविज्ञानास्त्रभावतायां पूर्वान्त उपलभ्यते। नापरान्त उप-लभाते। न मध्यसुपलभाते। न चान्या मनोविज्ञानासत्ताऽन्या मनोविज्ञानग्रन्यताऽन्या मनोविज्ञानविविक्रताऽन्या मनोविज्ञान-खभावताऽन्यो बोधिमत्त्वोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यनाध्यम्। दित ह्यायुश्रञ्कारदतीपुत्र या च मनोविज्ञानासत्ता या च मनो-विज्ञानश्र्त्यता या च मनोविज्ञानविविज्ञता या च मनोविज्ञाना-खभावता यश्च वोधिमत्त्वो यञ्चाप्रव्यांन्तो यञ्चापरान्तो यच मध्यम् । मर्वमेतददयमदेधीकारम ।

चनुःसंसार्गामत्त्रया पूर्व्वान्ततो बोध्यित्तो नोपैति। चनुः-संसार्गग्र्याया पूर्व्वान्ततो बोधियत्तो नोपैति। चनुःसंसार्ग- विविकातया पूर्व्यान्ततो बोधिसचो नोपैति। चचुःसंसार्थास्त्रभाव-तया पूर्व्यान्ततो बोधियत्त्वो नोपैति । चत्तुःयंसार्गायत्त्रवाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपेति । चतुःसंस्पर्प्रग्रस्यतयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति । चनुःसंसार्गविविक्रतयाऽपर्ान्ततो बोधिसच्लो नोपैति । चचुःसंस्पर्भास्त्रभावतयाऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपैति । चचुः-संस्पर्शासत्तया सधातो बोधिमत्त्वो नोपैति । चनुःसंखर्शश्चन्यतया मध्यतो बोधिसस्त्रो नोपैति । चचुःसंस्पर्भविविक्रतया मध्यतो वोधियत्त्वो नोपैति । चचुःसंसर्गास्त्रभावतया मध्यतो बोधिमत्त्वो नोपैति । तत्स्रस्य हेतोर्नह्यायुग्रञ्कारदतीपुत्र चनुःमंसार्भासनायां चचुःसंस्पर्भग्रत्यतायां चचुःसंस्पर्भविविक्ततायां चचुःसंस्पर्भावन तार्या पूर्व्वान्त खपसभ्यते। नापरान्त खपसभ्यते। न मध्यसुप-लभ्यते न चान्या चनुःसंस्पर्शासत्ताऽन्या चनुःसंस्पर्शग्र्स्यताऽन्या चचुः संसार्गविविक्राताऽन्या चचुः संसार्गाखभावताऽन्यो बोधिसत्तोऽन्यः पूर्व्वान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यनाधं। इति ह्यायुग्रच्छारदतीयुत्र या च चचुः संस्पर्भायत्ता या च चचुः संस्पर्भग्रस्यता या च चचः संस्पर्भविवि-कता या च चन्:संसार्भस्तभावता वस् वोधिशस्तो यस पूर्व्याको यञ्चापरान्तो यच मध्यं। मर्व्यमेतददयमदेधीकारम्।

श्रोवमंस्पर्भाषत्त्रवायुक्षञ्कारदतीपुत्र पृब्धांनतो बोधिषत्त्रो नोपैति। श्रोवसंस्पर्भग्रस्थतया पृब्धांनतो बोधिषत्त्रो नोपैति। श्रोवसंस्पर्भविविकतया पृब्धांनतो बोधिषत्त्रो नोपैति। श्रोवसंस्पर्भविविकतया पृब्धांनतो बोधिषत्त्रो नोपैति। श्रोवसंस्पर्भास्यस्थाः सत्त्रयाऽपरान्ततो बोधिषत्त्रो श्रोवसंस्पर्भग्रस्थतयाऽपरा-

नतो बोधिमत्वो नोपैति। श्रोचमंस्पर्भविविन्नतथाऽपरान्ततो बोधि-मलो नोपैति। श्रोत्रमंसार्शस्त्रभावतद्याऽपरान्ततो बोधिमलो नोपेति । श्रोचमंसार्गामत्तया मधातो बोधिमत्त्वो नोपैति । श्रोच-संस्पर्भग्रत्यतया मधातो बोधिमत्त्वो नोपैति। स्रोचसंस्पर्भविविक-तया मध्यतो बोधिमचो नोपैति। श्रोपमंस्पर्भस्वभावतया मध्यतो बोधिमचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुग्रञ्कारदतीपुच श्रोच-मंबागीमत्तायां श्रोचमंखार्गग्रन्यतायां श्रोचमंखार्गविविक्ततायां श्रोच-संस्पर्णास्वभावतायां पूर्व्वान्त उपलभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यमुपसभाते । न चान्या श्रोवसंखर्णामत्ताऽन्या श्रोवसंखर्ण-श्रुत्यताऽन्या श्रोत्रमंस्पर्भविविकताऽन्या श्रोत्रमंस्पर्भाखभावताऽन्यो बोधिमत्त्वोऽन्यः पूर्वान्तोन्योऽपरान्तोऽन्यनाधाः। इति ह्यायशञ्कार-दतीपच या च श्रोचसंस्पर्भामत्ता या च श्रोचसंस्पर्भाग्रन्थता या च श्रोचमंस्पर्भविविकता या च श्रोचसंस्पर्भाखभावता यश्च बोधिमत्त्रो यश्च पूर्वान्तो यश्चापरान्तो यश्च मधं। मर्व्यमेतददय-मदेधीकारम ।

त्राणसंस्पर्णासत्त्रया पृर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। प्राण संस्पर्णग्रूत्यतया पृर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। प्राणसंस्पर्णा-तिविक्ततया पृर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। प्राणसंस्पर्णास्त्रभाव-तथा पृर्व्वान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। प्राणसंस्पर्णामत्त्रयाऽपरान्ततो बोधमत्त्रो नोपैति। प्राणसंस्पर्णग्रुत्यतथाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। प्राणसंस्पर्णविविक्ततयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। प्राणसंस्पर्णास्त्रभावतयाऽपरान्ततोबोधिमत्त्वो नोपैति। प्राणसंस्पर्णा- मत्त्रया मध्यतो बोधिमत्त्रो नोपैति । प्राणमंस्यर्गश्चिमत्त्रो वोधिमत्त्रो वाणमंस्यर्गास्त्रमायां प्राणमंस्यर्गान्त्रत्या चाणमंस्यर्गान्त्रत्यायां प्राणमंस्यर्गाविविकतायां प्राणमंस्यर्गास्त्रमावायां प्राणमंस्यर्गास्त्रमावायां प्रव्यान्त उपस्थिते । न पाय्या प्राणमंस्यर्गामत्त्राया प्राणमंस्यर्गामत्त्राया प्राणमंस्यर्गामत्त्रायाः प्राणमंस्यर्गामत्त्रायाः प्राणमंस्यर्गास्त्रमावताः त्रयो वोधिमत्त्रोऽत्यः प्रव्यान्तोऽत्याः प्राणमंस्यर्गामत्त्रयाः वाणमंस्यर्गामत्त्रयाः वाणमंस्यर्गाम्त्रम्याः वाणमंस्यर्गामत्त्रया वाणमंस्यर्गामत्त्रयाः वाणमंस्यर्गाम्त्रम्याः वाणमंस्यर्गास्त्रमावाः यः च प्राणमंस्यर्गास्त्रमावाः यः च प्राणमंस्यर्गास्त्रमावाः यः च प्राणमंस्यर्गास्त्रमावाः यः च वाणमंस्यर्गास्त्रमावाः यः च वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः च वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः च वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः च वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः वाणमस्यर्गास्त्रमावाः यः वाणमस्यर्गास्त्रमावाः वाणमस्यान्याः वाणमस्यर्गास्त्रमावाः वाणमस्यर्गास्त्रम्याः वाणमस्यर्गास्याः वाणमस्यर्गास्त्रम्याः वाणमस्यर्याः वाणमस्यर्गास्याः वाणमस्यर्याः वाणमस्यर्याः वाणमस्ययः वाणमस्यर्याः वाणमस्यर्याः वाणमस्यर्य

जिङ्कासंस्पर्णाधन्यायुग्नञ्कारदतीपुत्र पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णग्रुत्यतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णाद्यस्वाया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णाद्यभावतया पूर्वान्ततो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णा-मत्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णाद्विकतयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णाद्विकतयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णाद्यभावतयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णाद्वभावतयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णाद्वभावतया मध्यतो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्ण-विविकतया मध्यतो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्ण-विविकतया मध्यतो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्ण-विविकतया मध्यतो बोधिसत्त्तो नोपैति । जिङ्कासंस्पर्णस्वभावतथा

मधानो वोधियत्तो नोपैति। तत्क् स्ट हेनोर्न श्चायुष्पञ्चारदतौपुच जिङ्कासंस्पर्भावतायां जिङ्कासंस्पर्भावतायां जिङ्कासंस्पर्भावतायां जिङ्कासंस्पर्भावतायां जिङ्कासंस्पर्भावतायां प्रव्यान्त उपलभ्यते। नापरान्त उपलभ्यते। न मध्यसुपलभ्यते। न चान्या जिङ्कासंस्पर्भायत्ताऽन्या जिङ्कासंस्पर्भावतिकताऽन्या जिङ्कासंस्पर्भाविकितताऽन्या जिङ्कासंस्पर्भावताऽन्यो वोधिषत्त्रोऽन्यः प्रव्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्यध्यं। दति श्चायुष्पञ्चारदतीपुच या च जिङ्कासंस्पर्भावता या च जिङ्कासंस्पर्भ-ग्रन्यता या च जिङ्कासंस्पर्भविकितता या च जिङ्कासंस्पर्भवता यश्च वोधिसत्त्रो यश्च प्रव्यान्तो यश्चापरान्तो यश्च मध्यं। पर्वसेतिनद्वयमदेधीकारस्।

 तायां प्रव्यांन्त उपलभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न सध्युप-लभ्यते । न चान्या कायसंस्पर्णास्त्रााद्या कायसंस्पर्णश्च्यताऽन्या कायसंस्पर्णाविविक्तताऽन्या कायसंस्पर्णास्त्रभावताऽन्यो वोधिसन्त्रोऽन्यः प्रव्यांन्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्यस्यं । इति ह्यायुष्यञ्कारहतीपुत्र या च कायसंस्पर्णासन्ता या च कायसंस्पर्णश्च्यता या च कायसंस्पर्ण-विविक्तता या च कायसंस्पर्णास्त्रभावता यथ्य वोधिसन्त्रो यथ्य प्रव्यांन्तो यथापरान्तो यस सध्यं। सर्व्यसेतददयमदेधीकारम् ।

मनः संस्पर्णायत्त्रयायुग्रञ्कारदतीयुच पूर्व्यान्ततो बोधिमत्त्रो नोपैति। मनःसंसार्गशून्यतया पूर्व्यान्ततो बोधिसचो नोपैति। मनःसंस्पर्भविविकतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्तो नोपैति । मनः-संस्पर्भास्तभावतया पूर्वानातो बोधिमचो नोपैति । मनःसंस्पर्भा-यत्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। मनःसंस्पर्भशूत्यतयाऽप-रान्ततों बोधिसत्तो नोपैति । मनः धंसार्शविविक्रतयाऽपरान्ततो बोधिमत्तो नोपैति। मनमंस्पर्भस्वभावतयाऽपरान्ततो बोधिमत्त्रो नोपैति । मनसंस्पर्भायत्त्रया मध्यतो बोधियत्त्रो नोपैति । मनः मंस्पर्पश्चनया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। मनसंसर्परिविकतया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपैति । मनः संस्पर्भाखभावतया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुग्रञ्कारदतीपुत्र मनः-संस्पर्भायत्तायां मनःसंस्पर्भग्रत्यतायां मनसंस्पर्भविविकतायां मनः-संस्पर्शास्त्रभावतायां पूर्व्वान्त उपलभ्यते । नापरान्त उपलभ्यते । न मध्यसुपत्तभ्यते । न चाऽन्या मनःसंस्पर्भाषन्ताऽन्या मनःसंस्पर्भश्चन्य-ताऽन्या मनः मंस्पर्भविविकताऽन्या मनमंस्पर्भावभावताऽन्यो बोधि- सत्तोऽन्यः पूर्व्वान्ततोऽन्योऽपरान्तोऽन्यनाध्यं। इति ह्यायुग्नञ्कार-इतीपुच या च मनःसंस्पर्गासत्ता या च मनःसंस्पर्गग्रुन्यता या च मनःसंस्पर्गविविक्तता या च मनःसंस्पर्गास्त्रभावता यस बोधिसन्त्रो यस पूर्व्वान्तो यस्वापरान्तो यस मधं। सर्वक्तेतद्दयमदैधीकारम्।

चचुः संसार्गप्रत्ययवेदनासत्त्रयायुषाञ्कारदतीपुत्र बोधिमत्त्वो नोपैति । चनुःसंस्पर्भप्रत्यथवेदनाग्र्न्यतया पृब्वान्ततो बोधिसस्तो नोपैति । चतुःसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविविकातया पूर्व्वा-न्ततो बोधिमचो नापैति। चचुःसंस्पर्भप्रत्यचवेदनाऽस्त्रभावतया पूर्वान्ततो बोधिसत्तो नोपेति। चनुः धंसार्गप्रत्ययवेदनाऽसत्तया-ऽपरान्ततो वाधिसत्त्वो नोपैति । चचुःसंसार्गप्रत्ययवेदनाग्र्न्यतया-ऽपरान्ततो बोधिमच्चो नोपैति। चचुःसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविविक-तयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। चचुःसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाऽस्त-भावतयाऽपरान्ततो बोधिमत्त्वो नोपैति। चचुःमंसार्गप्रत्ययवेदना-ऽसत्तया मध्यतो बोधिमत्त्वो नोपैति । चचुः संखर्पप्रत्ययवेदनाग्रुन्य-तया मध्यतो बोधिसत्तो नोपैति। चचुःसंस्पर्पप्रत्ययवेदनाविविक-तया मध्यतो बोधिमचो नोपैति। चचुःसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाऽस्त्रभाव-तया मध्यतो बोधिसच्चो नोपैति । तत्कस्थ हेतोर्न ह्यायुग्रञ्कार-दतीपुत्र चनुःसंस्पर्भप्रत्ययवेदनामत्तायां चनुःसंस्पर्भप्रत्ययवेदनास्त्रत्य-तायां चचुःशंसार्गप्रत्ययवेदनाविविकतायां चचुःशंसार्गप्रत्ययवेदना-स्त्रभावतायां पूर्व्यान्त उपसभ्यते । नापरान्त उपसभ्यते । न मध्य-सुपज्ञभ्यते । न चान्या चचुःसंस्पर्गप्रत्ययवेदनासन्ताऽन्या चचुःसंस्पर्ग-प्रत्ययवेदनाग्र्न्यताऽन्या चच्:संस्प्रभप्रत्ययवेदनाविविकताऽन्या चच्:-

मंस्पर्गप्रत्यथवेदनाऽस्वभावताऽन्यो बोधिमत्त्रोऽत्यः पृत्र्यांन्तोऽत्योऽप-रान्तोऽत्यन्त्रध्यं। दित ह्यायुश्रच्छारदतीपुच या च चनुःमंस्पर्ग-प्रत्यथवेदनाऽसत्ता या च चनुःमंस्पर्गप्रत्यथवेदनाध्र्य्यता या च चनुःमंस्पर्गप्रत्यथवेदनाविविन्नता या च चनुःमंस्पर्गप्रत्यथवेदना-ऽस्वभावता यथ् बोधिमत्तो यथ् पृत्र्वान्तो यथ्वापरान्तो यच्च मध्यं। मर्व्यमेतददयमदेधीकारम्।

श्रोचमंस्पर्भप्रत्ययवेदनामत्त्रवायुग्नञ्कारदतीपुच पूर्वान्ततो बोधिमत्तो नोपैति । श्रोचसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाग्रन्यतया पूर्व्वानातो बोधिसन्तो नोपैति । श्रोत्रसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाविविक्रतया पूर्व्यान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। श्रोचसंसार्गप्रत्ययवेदनाऽस्त्रभावतया पूर्व्वा न्ततो बोधिमत्वो नोपैति । श्रोत्रमंस्पर्धप्रत्ययवेदनामत्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसत्तो नोपैति। श्रोचसंस्पर्गप्रत्यथवेदनाश्रुन्यतयाऽपरान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। श्रोत्रसंस्पर्भप्रत्ययवंदनाविविकातयाऽपरानातो बोधिमचो नोपैति । श्रोचमंस्पर्भपत्ययवेदनाऽखभावतयाऽपरान्ततो बोधिमचो नोपैति। श्रोचसंस्पर्गप्रत्ययवेदनामत्तया मध्यतो बोधि-मत्त्वो नोपैति। श्रोत्रमंसार्गप्रत्ययवेदनाग्र्न्यतया मधतो बोधि-मत्त्वो नोपैति। स्रोवसंस्पर्गप्रत्ययवेदन।विविक्ततया मध्यतो बोधि-मनो नोपैति । श्रोत्रमंसार्गप्रत्ययवेदनाऽस्वभावतया मध्यतो बोधि-मचो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुक्याञ्कारदतीपुच श्रोच-मंसार्गप्रतायवेदनाऽमत्तायां श्रोचमंसार्गप्रतायवेदनाग्रन्यतायां श्रोच-मंसार्गप्रतायवेदनाविविक्ततायां श्रोचसंसार्गप्रतायवेदनाऽसभावतायां पूर्व्यान्त उपनभ्यते । नापरान्त उपनभ्यते । न मध्यसुपनभ्यते

न चाऽन्या त्रोवसंखर्गमत्ययवेदनासत्ताऽन्या त्रोवसंखर्गमत्ययवेदनाः ग्रूत्यताऽन्या त्रोवसंखर्गमत्ययवेदनाविविकताऽन्या त्रोवसंखर्गमत्यय-वेदनाऽख्यावताऽन्यो वोधिसत्तोऽन्यः पृत्वांन्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्यस्य । दित ह्यायुश्चन्कारदतीपुच या च त्रोवसंखर्गमत्ययवेदनासत्ता या च क्रोवसंखर्गमत्ययवेदनाग्रून्यता या च त्रोवसंखर्गमत्ययवेदना-विविकता या च त्रोवसंखर्गमत्ययवेदनाऽख्यावता यस्र वोधिसत्तो यस्य पूर्व्यान्तो यस्र सम्यं। सर्व्यमेतद्दयसदेधीकारम्।

प्राणमंस्पर्गप्रत्ययवेदनाऽमत्त्रयाय्याञ्कारदतीपुच े पूर्वान्ततो बोधिमचो नोपैति। प्राण्मंसार्पप्रययवेदनाशून्यतया पूर्व्वान्ततो बोधिमचो नोपैति । चाणमंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविविकतया पूर्व्वान्ततो बोधिसत्त्वो नोपैति। प्राणसंखर्पप्रप्राथयेवदनाऽखभावत्या पूर्व्यान्ततो बोधिमलो नोपैति। प्राणमंस्पर्गप्रत्ययवेदनाऽमत्त्रयाऽपरान्ततो बोधिमलो नोपैति। प्राण्धंस्पर्गप्रत्ययवेदनाग्र्न्यतयाऽपरान्ततो बोधिसत्वो नोपैति । घाणसंस्पर्गप्रत्ययवेदनाविविकातयाऽपरान्ततो बोधिसन्तो नोपैति । प्राण्मंस्पर्पप्रत्ययवेदनाऽस्वभावतयाऽपरान्ततो बोधिसचो नोपैति । प्राणसंसार्गप्रत्ययवेदनाऽमन्त्रया मध्यतो बोधि-मचो नोपैति। घाणसंस्पर्भप्रत्यथवेदनाशून्यतया मध्यतो बोधि-सचो नोपेति । प्राणसंखर्भप्रत्ययवेदनाविविकतया सध्यतो बोधि-मचो नोपैति। प्राणमंस्पर्भप्रत्ययवेदनाऽस्त्रभावतया मध्यतो बोधि-धनो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्याय्याञ्चरारदतीपुत्र प्राणसंस्पर्ध-प्रत्ययवेदनाऽभत्तायां प्राणसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाश्र्न्यतायां प्राणसंस्पर्भ-प्रत्ययवेदनाविविकतायां घ्राणसंस्पर्धप्रत्ययवेदनाऽस्वभावतायां प्रव्याना

उपस्थते । नापरान्त उपस्थते । न मध्यसुपस्थते । न चान्याप्राणसं स्पर्भप्रत्ययवेदनाऽसन्ताऽन्याप्राणसं स्पर्भप्रत्ययक्ष्यन्यताऽन्याप्राणसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाविकताऽन्याप्राणसं स्पर्भप्रत्ययक्ष्यन्यताऽन्याप्राणसंस्पर्भप्रत्ययवेदनाविकताऽन्याप्राणसं स्पर्भप्रत्ययवेदनाऽस्वभावताऽन्यो
वोधिसन्तोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्ययं । दति ह्यायुश्वच्छारदतीपुत्र या च प्राणसं स्पर्भप्रत्ययवेदनाऽसन्ता या च प्राणसं स्पर्भप्रत्ययवेदनाविकितता या च
प्राणसं स्पर्भप्रत्ययवेदनाऽस्वभावता यस्य बोधिसन्तो यस्य पूर्व्यान्तो
यस्यापरान्तो यस्य मध्य सर्व्यसेतद्दयमदैधीकारम् ।

जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना उपस्तया पृष्ठीन्ततो वोधिमस्तो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना ग्रुन्यतया पृष्ठीन्ततो वोधिमस्तो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना ग्रुन्यतया पृष्ठीन्ततो वोधिमस्तो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना उस्त्रस्वया पृष्ठीन्ततो वोधिमस्तो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना उसस्त्या उपरान्ततो वोधिमस्तो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना ग्रुन्यतया उपरान्ततो वोधिमस्तो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना उस्त्रस्व उपरान्ततो वोधिमस्तो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना उस्त्रस्व विकार विधिमस्त्रो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना उस्त्रस्व सम्यतो वोधिमस्त्रो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना ग्रुन्यतया मध्यतो वोधिमस्त्रो नोपित । जिज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना उस्त्रस्व सम्यत्रो वोधिमस्त्रो नोपित । तिक्रसः स्पर्णप्रत्यथवेदना उस्त्रस्व सम्यत्रो वोधिमस्त्रो नोपित । तिक्रसः स्पर्णप्रत्यथवेदना उस्त्रस्व सम्यत्रो वोधिमस्त्रो नोपित । तिक्रसः स्पर्णप्रत्यथवेदना अप्रस्वत्य सम्यत्रो वोधिमस्त्रो नोपित । तिक्रसः स्पर्णप्रत्यथवेदना अप्रस्वत्य विविक्रत्या सम्यतो वोधिमस्त्रो नोपित । तिक्रस्य हेतोर्न द्वायुष्पञ्चा स्वति । विज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना । स्वत्रस्य स्वति । विज्ञासं स्पर्णप्रत्यथवेदना । स्वत्रस्व ना स्वत्रस्व ना स्वत्रस्व स्वति । स्वत्रस्य स्वति स्वत्रस्य स्वति । स्वत्रस्य स्वति स्वति स्वति स्वति । स्वत्रस्व स्वति स्वति

जिज्ञामं स्पर्णप्रत्ययवेदनाविविक्ततायां जिज्ञामं स्पर्णप्रत्ययवेदनाऽस्व-भावतायां पूर्वान्त उपस्रस्वते । नापरान्त उपस्रस्वते । न मध्य-सृपस्रस्वते । न चान्याजिज्ञासं स्पर्णप्रत्ययवेदनाऽस्ताऽन्याजिज्ञा-सं स्पर्णप्रत्ययवेदनाशुन्यताऽन्याजिज्ञासं स्पर्णप्रत्ययवेदनाविक्तताऽन्या जिज्ञासं स्पर्णप्रत्ययवेदनाऽस्वभावताऽन्यो वोधिसन्तोऽन्यः पूर्व्वान्तो-ऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्यध्यं । दित द्यायुष्मञ्कारदतीपुत्र या च जिज्ञा-सं स्पर्णप्रत्ययवेदनाऽसन्ता या च जिज्ञासं स्पर्णप्रत्ययवेदनाशुन्यता या च जिज्ञासं स्पर्णप्रत्ययवेदनाविक्तिता या च जिज्ञासं स्पर्णप्रत्ययवे वेदनाऽस्वभावता यथ्य वोधिसन्तो यथ्य पूर्व्वान्तो यथ्यापरान्तो यच्य मध्यं मर्व्वसेतद्वयसदैधीकारम् ।

कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाऽपत्तयायुपाञ्चारदतीपुत्र पूर्व्वान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाश्च्यताया पूर्व्वान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाश्च्यताया पूर्व्वान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाऽस्वभावतया पूर्व्वान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाऽस्वभावतया ऽपरान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाश्च्यतया-ऽपरान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाश्च्यत्वाविकात्वाऽपरान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाश्च्यत्वात्वाऽपरान्ततो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाश्च्यत्वा मध्यतो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाऽस्वभावत्वा मध्यतो वोधिषाचो नोपित । कायमं स्पर्णमत्ययवेदनाऽस्वभावत्वा

तया मध्यतो बोधिमत्तो नोपैति। तत्कस्य हेतोर्न ह्यायुष्यञ्कारदतीपुच कायमं सर्प्रप्रश्राययवेदनायत्तायां कायमं सर्प्रप्रश्राययवेदनाग्रन्थतायां कायमं सर्प्रप्रश्राययवेदनाविविकतायां पूर्व्यान्त उपसम्यते।
नापरान्त उपसम्यते। न मध्यसुपसम्यते। न चाऽन्या कायमं सर्प्रप्रम्ययवेदनाऽस्याऽन्या कायमं सर्प्रप्रश्राययवेदनाऽस्याऽन्या कायमं सर्प्रप्रश्राययवेदनाऽस्यावताऽन्यो वोधिमत्वोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्यधः। दति ह्यायुग्रन्थाविकतोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्यधः। दति ह्यायुग्रन्थाविकतोऽन्यः पूर्व्यान्तोऽन्योऽपरान्तोऽन्यन्यधः। दति ह्यायुग्रन्थाविकतोऽन्यः या च कायमं सर्प्रप्रश्राययवेदनाऽस्यता या च कायमंस्पर्प्रप्रत्ययवेदनाग्र्न्यता या च कायमं सर्प्रप्रश्रायथवेदनाविविकता
या च कायमं सर्प्रप्रश्राययवेदनाऽस्वभावता यश्च वोधिमत्त्वो यश्च
पूर्व्यान्तो यश्चपरान्तो यश्च मर्था। सर्व्यमेतददयमदेधीकारम्।

मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाऽसन्तया पूर्व्यान्ततो बोधिसन्तो नोपैति ।
मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाश्चल्यताया पूर्व्यान्ततो बोधिसन्तो नोपैति ।
मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाश्चल्यताया पूर्व्यान्ततो बोधिसन्तो नोपैति ।
मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाऽसन्त्राया पूर्व्यान्ततो बोधिसन्त्रो नोपैति ।
मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाऽसन्त्रयाऽपरान्ततो बोधिसन्त्रो नोपैति । मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाश्चल्यतयाऽपरान्ततो बोधिसन्त्रो नोपैति । मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाऽसन्त्रत्याऽपरान्ततो बोधिसन्त्रो नोपैति । मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाऽस्त्रस्त्राया स्थातो बोधिसन्त्रो नोपैति । मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नाश्चल्यत्या सथ्यतो बोधिसन्त्रो नोपैति । मनः सं स्पर्भप्रत्ययवेद नावित्रत्तत्रत्या सथ्यतो बोधिसन्त्रो नोपैति । मनः स्पर्भप्रत्ययवेद नावित्रत्तत्रत्या सथ्यतो बोधिसन्त्रो नोपैति । सनः स्पर्भप्रत्ययवेद नावित्रत्तत्रत्या सथ्यतो बोधिसन्त्रो नोपैति । सनः न

मंसर्गं प्रत्ययवेद्नाऽस्वभावतया मध्यतो बोधिसत्त्वो नोपित । तत्त्वस्य हेतानं क्र्यं पुश्च क्वारदतीपुत्र मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाऽमत्तायां मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाऽमत्तायां मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाऽसत्तायां मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाऽस्वभावतायां प्रव्यानः उपल्ययेते । नापरान्तः उपल्ययेते । न मध्यस्य प्रत्ययवेदनाः उपल्याः मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाः उपल्याः मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाः उपल्याः मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाः सनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाः प्रत्याः मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाः प्रव्यान्तिः प्रत्याः मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाः प्रत्याः प्रवान्तोऽन्याः प्रत्याः प्रति ह्यायुष्य क्वार् दितीपुत्र या च मनः संस्प्रं प्रत्ययवेदनाः सनः संस्पर्यः प्रत्यववेदनाः सनः संस्पर्यः प्रव्यवेदनाः सनः संस्पर्यः स्वयापरान्तो यञ्च प्रव्यविद्वाः स्वयापरान्तो यञ्च प्रव्यविद्वाः स्वयापरान्तो यञ्च सम्यम् । सर्वेनतददयमदेधीकारम् ।

भतगाहस्थाः प्रज्ञापारमितायाः दाद्भः परिवर्त्तः ॥ ० ॥

इति प्रथमखर्खः समाप्तः ॥ ० ॥

